Tema 3:
Metafisica

Profesora Sara Eugenia Ferreio Pérez
Filosofia, 10 de Bachillerato




Tema 3 Metafisica

@oce]

Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

Tema 3: Metafisica

iNDICE DEL TEMA:

1. ;Qué es la Metafisica?
1.1. Definicion y objeto de la metafisica.
1.2. El problema metafisico de lo real.

2. Problemas clasicos de la Metafisica
2.1. Apariencia y realidad.
2.2. Permanencia y cambio.
2.3. Unidad y pluralidad.

3. Categorias y modos de ser
3.1. ;Qué significa decir que algo es?
3.2. Las categorias aristotélicas.
3.3. Ser sustancial, ser relacional, ser en potencia y ser en
acto.

4. Entidades fisicas y objetos ideales
4.1. ;Qué es un universal?
4.2. Realismo, nominalismo y conceptualismo.
4.3. Ejemplos actuales: nlmeros, leyes cientificas,
algoritmos.

1. ;Qué es la Metafisica?

1.1.  Definicién y objeto de la metafisica.

5. Necesidad, contingencia y libertad
5.1. Necesidad.
5.2. Contingencia.
5.3. Libertad.

6. El problema de la existencia de Dios
6.1. Dios como fundamento Ultimo de la realidad.
6.2. Teismo, ateismo y agnosticismo.
6.3. Pruebas filosoficas cldsicas y razones contemporaneas
para creer y no creer.

7. Sintesis y reflexion final
7.1. $Cémo nos afecta la metafisica en la vida cotidiana?
7.2. Preguntas abiertas para el debate.

Bibliografia

Actividades de repaso

Esquema - resumen del tema

La metafisica es una rama fundamental de la filosofia que se pregunta por la realidad en su sentido mas
profundo. Mientras que las ciencias estudian aspectos concretos (la biologia la vida, la fisica la materia, la
psicologia la mente...), la metafisica se pregunta qué significa que algo sea y qué hay en comin en todas las
cosas que existen.

El término “metafisica” aparece cuando Andrénico de Rodas, en el siglo | a. C., ordend vy clasificé los escritos
aristotélicos. Al hacerlo, situ6 los textos dedicados a la reflexién sobre el ser y la realidad después de los tratados
sobre la naturaleza (los libros de Fisica). Por esa sencilla razén editorial se empezé a hablar de “metafisica”,
que significa literalmente “lo que esta después de la fisica”.

Con el tiempo, el término adquirié un sentido mas profundo y pasé a designar aquello que va mas alla de lo
que percibimos directamente, es decir, aquello que fundamenta o da sentido a la realidad visible.
1.2.  El problema metafisico de lo real.

La metafisica, por tanto, no trata de algo alejado o extrafio, sino de aquello que sostiene lo que vemos y
experimentamos.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

Cuando tratamos de comprender la realidad, la metafisica no se conforma con describir lo que vemos, sino
que busca aquello que lo hace posible. Por ejemplo, en un mundo en el que muchas de nuestras interacciones
ocurren a través de pantallas, redes sociales y avatares digitales, surge la pregunta de si lo que aparece ante
nosotros es realmente lo que es, o solo una construccion o una imagen parcial (problema de la apariencia y la
realidad). La metafisica intenta aclarar qué significa decir que algo es auténtico o verdadero mds alla de como
se presenta.

Del mismo modo, cuando pensamos en nosotros mismos a lo largo del tiempo, sabemos que cambiamos
fisicamente, emocionalmente y en nuestra forma de pensar, pero aun asi seguimos diciendo “soy yo”. La
metafisica se pregunta qué es eso que permanece en nosotros a pesar de las transformaciones (problema de la
permanencia y el cambio).

Finalmente, cuando observamos que el mundo estd formado por una enorme variedad de seres y objetos muy
diferentes entre si, la pregunta metafisica consiste en investigar si todos ellos comparten algo comdn que los
hace ser lo que son, o si la realidad esta fragmentada y sin unidad (problema de la unidad y la pluralidad).

La pregunta por lo real sigue siendo actual. En un contexto en el que la tecnologia produce imagenes,
simulaciones y entornos virtuales que pueden ser experimentados casi como si fueran reales, distinguir entre lo
que aparece y lo que realmente es se vuelve una tarea filoséfica urgente. La metafisica nos ayuda, por tanto, a
no dar por supuesto aquello que vemos y a interrogarnos sobre lo que existe, lo que permanece, lo que tiene
sentido y lo que puede ser considerado verdadero.

2. Problemas clasicos de la metafisica
2.1.  Apariencia y realidad

La cuestion de distinguir entre apariencia y realidad constituye uno de los ndcleos mds antiguos y persistentes
de la metafisica. Los seres humanos no solo percibimos lo que nos rodea, sino que también intentamos
comprenderlo y otorgarle un sentido. Sin embargo, lo que aparece ante nuestros sentidos no siempre coincide
con lo que las cosas son en profundidad. Nuestros sentidos pueden engafiarnos, la imaginacion puede exagerar
y las emociones pueden distorsionar la forma en que interpretamos el mundo. Por ello, la filosofia se planted
muy pronto una pregunta fundamental: ;existe una realidad verdadera mas alla de lo que simplemente se
muestra?

En la Grecia antigua, esta cuestion se expreso en la tension entre Heraclito y Parménides. Heraclito observaba
el mundo tal como aparece ante los sentidos: cambiante, dinamico, en constante transformacién. Para él, lo
real es un flujo incesante, y por eso afirmé que «todo fluye».

Parménides, en cambio, sostuvo que la experiencia sensible no puede ser fuente de verdad, porque lo que se
nos muestra es variable y contradictorio. Segln él, solo la razén puede revelar una realidad profunda, tnica,
eterna e inmutable. De este modo, lo que captan los sentidos seria mera apariencia, mientras que la auténtica
realidad solo puede conocerse mediante el pensamiento. Esta oposicion no solo expresa dos visiones diferentes
sobre la realidad, sino que sitta el nicleo del problema metafisico: ;debemos confiar en lo que percibimos o,
por el contrario, es necesario desconfiar de la apariencia para acceder a la verdad?



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

La realidad esta en permanente cambio,
tal y como aparece a nuestros sentidos.

El cambio es aparente. La auténtica realidad no cambia, es
permanente, y la captamos por nuestra razén (logos).

panta rei

todo fluye

El ser es y
no puede no ser

—|(A A _IA)

PRINCIPIO DE NO CONTRADICCION

Parménides

nadie se bana
dos veces en
el mismo rio

Platon intentd resolver esta dificultad distinguiendo dos niveles de realidad. El mundo sensible, accesible a
través de los sentidos, estd sometido al cambio, al deterioro y a la multiplicidad. En él encontramos las
realidades materiales, los objetos particulares y los entes que nacen y mueren, que se transforman y se deshacen,
y cuyo modo de ser es inestable. Por eso, el conocimiento que obtenemos de este mundo es siempre relativo y
cambiante. Constituye el plano de la realidad ligado con las apariencias.

En cambio, el mundo inteligible (0 mundo de las Ideas) es accesible solo mediante el pensamiento y contiene
las Ideas (o Formas), que son realidades universales, eternas e inmutables. Estas Ideas no cambian, no envejecen,
no se deterioran y no dependen de nada para ser lo que son. La Idea de Belleza, por ejemplo, es siempre la
misma, mientras que las cosas bellas del mundo sensible pueden dejar de serlo.

Para Platén, las cosas del mundo sensible participan o imitan estas Ideas: algo es bello en la medida en que
refleja la Belleza; algo es justo en la medida en que encarna la Justicia. Asi, lo que aparece ante nosotros (el
mundo sensible) no expresa por completo lo que es (el mundo inteligible). La verdad no se encuentra en la
mirada inmediata, sino en la razén, que es capaz de elevarse desde lo cambiante hasta aquello que permanece.
Conocer no es simplemente mirar: es aprender a ir mas alla de la apariencia y descubrir las realidades profundas
que dan sentido a lo que vemos.

PLATON; Dualismo ontoldgico. La realidad es una, aunque en ella podemos distinguir dos dmbitos:
mundo sensible y mundo inteligible.

MUNDO INTELIGIBLE Idea de Bien Las Ideas son
_ ;eraﬂl“i“ Ideas éticas y estéticas MODELOS
perfectos de las
(’deaS/ Formas /Ké Ideas entidades matematicas cosas sensibles
eidos Ideas entidades sensibles
R .
Inmateriales, inteligibles, Conocimiento .
E perfectas, eternas, ! intelectual. EPISTEME
universales, tnicas. o aemos CIENCIA @ ,
A ' rozén. iComo se
a_ _______ relacionan?
! MUNDO SENSIBLE 3 54
o c, By ! & )
D AR e ﬁﬁ % il % R.de IMITACION
A Ente! Cada uno de los perros particulares, concretos -« R. de PARTICIPACION
D sensibles
Sensibles, materiales, fisicas, Conocimiento )
particulares, concretas, miltiples, sensible. Do, Los entes sensibles son
diversas, sujetas a cambio y Los captamos OPINION coplAs
" através de imperfectas
a corrupcion. Tos sentidos e o




Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

Este problema sigue siendo actual. Hoy vivimos rodeados de imagenes cuidadosamente construidas:
publicidad, redes sociales, representaciones digitales e incluso inteligencias artificiales capaces de producir
rostros y voces que nunca existieron. Es posible ver sin comprender, observar sin saber, confundir lo mostrado
con lo real. La metafisica nos invita a preguntarnos qué distingue lo que simplemente aparece ante nosotros de
lo que es verdad en profundidad.

Cuestionar la apariencia no significa desconfiar de todo, sino aprender a mirar con atencién, a analizar y a
comprender. La tarea metafisica consiste precisamente en esa capacidad de ir mas alla de la primera impresion
y preguntarse qué sostiene lo que se muestra. De este modo, la metafisica se convierte en una herramienta para
vivir de forma mds consciente, mas critica y mas libre.

2.2.  Permanencia y cambio

Nuestra experiencia del mundo nos muestra que todo cambia: las estaciones, los cuerpos, las ciudades, nosotros
mismos. Sin embargo, a pesar de estos cambios, seguimos reconociendo una continuidad. Una persona puede
transformarse fisica y emocionalmente a lo largo de los afios y, sin embargo, seguimos diciendo que es la misma
persona. La metafisica se pregunta qué es lo que permanece en medio de las transformaciones y como es
posible el cambio sin que desaparezca por completo aquello que cambia.

Heraclito entendi6 el mundo como un proceso continuo de devenir y transformacion. Para él, nada permanece
idéntico a si mismo porque todo estd sometido al cambio constante. Su famosa comparacién del rio expresa
esta idea: no podemos banarnos dos veces en el mismo rio, porque tanto el agua como nosotros estamos
cambiando en cada instante. Lo que percibimos con los sentidos nos muestra un universo dindmico, vivo, en
movimiento. La realidad, tal como aparece ante nosotros, es un flujo en el que nada se mantiene fijo. Por eso,
Heraclito afirmaba que el cambio no es un accidente ni algo secundario, sino el rasgo fundamental de lo real.

Parménides, por el contrario, negd que el cambio pudiera ser considerado real. Segin él, lo verdaderamente
existente —el ser— es uno, continuo, eterno e inmutable. Su argumentacion es racional y parte de una premisa
decisiva: “el ser es, y el no-ser no es”. Si algo cambiara, tendria que dejar de ser lo que es para convertirse en
algo distinto; en algin momento tendria que pasar por el no-ser. Pero el no-ser, afirmaba Parménides, es
impensable e imposible, porque no se puede pensar ni decir aquello que no existe. Por tanto, el cambio no
puede pertenecer al nivel profundo de lo real. Para Parménides, lo que percibimos como cambio es solo
apariencia, una ilusién producida por los sentidos, mientras que la razén revela la verdadera realidad: fija,
inmutable y dnica.

Aristoteles, por su parte, ofrecié una explicacién mas unitaria que intentaba conciliar la intuicién de Heraclito
(el mundo cambia) con la de Parménides (lo real permanece). Segln Aristételes, las cosas que existen estan
siempre compuestas de materia y forma'. La materia es el sustrato que puede transformarse, aquello que puede
adoptar distintas configuraciones. Por eso, la materia explica el cambio: permite que algo pase de una situacién
a otra, de una etapa a otra, sin desaparecer completamente. La forma, en cambio, es aquello que organiza y da
identidad a la materia, aquello que hace que una cosa sea lo que es y no otra. La forma explica la permanencia,
porque mientras se mantenga, la cosa conserva su identidad.

Gracias a esta distincion, Aristételes puede afirmar que el cambio es real, pero no destruye lo que algo es. Por
ejemplo, un arbol crece desde la semilla hasta su plena madurez, cambia de tamano, de aspecto y de estructura;
sin embargo, sigue siendo el mismo arbol. La materia se transforma —la semilla, el brote, el tronco, las ramas,
pero la forma que define al ser vivo como “arbol” permanece.

' Teoria hilemérfica: Segin Aristiteles, todo ser material estd compuesto de materia (lo que puede cambiar) y forma (lo que le da su
identidad). La materia es el soporte, y la forma es aquello que hace que la cosa sea lo que es.



Tema 3 Metafisica
@loree)

El cambio no implica dejar de ser, sino pasar de una potencia a un acto dentro de una misma identidad. El ser
en potencia es aquello que una cosa puede llegar a ser, mientras que el ser en acto es lo que efectivamente es
en un momento dado. Por ejemplo, una semilla es un arbol en potencia, y cuando crece y desarrolla sus
caracteristicas, se convierte en arbol en acto. Asi, Aristételes supera el conflicto entre Heraclito y Parménides
mostrando que en la realidad coexisten lo que cambia (gracias a la materia y la potencia) y lo que permanece

Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

(gracias a la forma y el acto), s

in contradecirse.

Idea central sobre

Relacion con el

Filésofo . .. .. Formalizacién simple Consecuencia metafisica
el ser (la realidad) principio de no contradiccién

$ Interpreta el principio de no
= L. P . p P . =(P A =P) — No puede ||El cambio y la pluralidad son
c El ser es Gnico, eterno || contradiccion de forma radical: es o g .
7] . . . existir el paso de ser a ||ilusiones de los sentidos. Solo
€ e inmutable. imposible que algo sea y no sea. Por p
= . . . no-ser. la razén accede a lo real.
& tanto, el cambio es imposible.

o No niega el principio, pero sostiene || “Somos y no somos los
= . . §d € principio, pero A ” . El mundo es un proceso de
< La realidad es cambio que la contradiccion estd en el mismos” (tension .
® . 2 . P S transformaciones. La
= continuo; todo fluye. ||corazén del devenir: las cosas “son dindmica, no o
. - e TRt estabilidad es aparente.
siendo distintas. contradiccién légica).
T do distint. trad I
. . Recupera el principio: nada puede
S La realidad combina P principro: PUEYE 1 Una cosa puede ser A en .
= : ._|| ser y no ser al mismo tiempo y bajo : El cambio es real: es el paso
<  ||cambio y permanencia X . potencia y no ser A en . !
S ] : el mismo aspecto. Esto permite de potencia a acto sin
2 mediante materia y . o acto. No hay .
= explicar el cambio sin o destruir lo que algo es.
< forma. contradiccion.

contradiccion.

Hoy seguimos experimentando este problema filoséfico en nuestra vida cotidiana. A lo largo de la vida
cambiamos de ciudad, de trabajo, de amistades, de cuerpo y hasta de manera de pensar, y sin embargo
seguimos diciendo “soy yo”. Nos transformamos sin dejar de reconocernos, como si hubiera algo que
permanece en medio de la variacién continua. La metafisica nos ayuda a pensar esta paradoja: ;qué es
exactamente lo que permanece cuando todo cambia?” En un mundo acelerado, donde las identidades se
reconstruyen en redes sociales y las formas de vivir se modifican constantemente, esta pregunta es mas relevante
que nunca. Pensar la relacién entre permanencia y cambio nos permite comprender coémo se construye nuestra
identidad personal, como evolucionan nuestras relaciones y cémo nos entendemos a nosotros mismos a través
del tiempo. La metafisica no ofrece respuestas cerradas, pero si herramientas para mirar con mas profundidad
y reconocer la continuidad que da sentido a nuestra propia historia en medio de todas nuestras
transformaciones.

‘ Parménides H Heraclito H Aristoteles ‘

“El cambio es posible sin
contradiccion.”
— De potencia a acto.

“Todo cambia.”
— El devenir es lo real.

“Lo que es, es. Lo que no es, no es.”
— No puede haber cambio.

Cambio = imposible ‘ Cambio = esencial H Cambio = explicable

Principio de no contradiccion =
absoluto

No niega el principio, pero destaca la
tension

Usa el principio para explicar el
cambio

? La paradoja del barco de Teseo plantea el problema de cémo algo puede cambiar y, sin embargo, seguir siendo lo mismo. Imaginemos
un barco al que, con el tiempo, se le van sustituyendo las tablas deterioradas por otras nuevas, hasta que finalmente no queda ninguna
pieza original. La pregunta es: ;seguimos teniendo el mismo barco o uno diferente?



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
©oe0
2.3.  Unidady pluralidad

La experiencia cotidiana nos muestra un mundo lleno de diversidad: innumerables seres vivos, objetos,
materiales y formas de existir. Sin embargo, a pesar de esta variedad, somos capaces de percibir semejanzas,
patrones y estructuras comunes. Reconocemos a dos personas distintas como seres humanos, o a muchos
arboles distintos como miembros de una misma clase. Esta capacidad para encontrar unidad en lo multiple
plantea uno de los problemas clasicos de la metafisica: ;como puede la realidad ser, al mismo tiempo, una y
diversa?

Este interrogante aparece desde los origenes de la filosofia con los pensadores presocraticos. Para ellos, la tarea
filosofica consistia en investigar la physis, es decir, la naturaleza en su totalidad: aquello que nace, crece,
cambia y se transforma siguiendo un orden. Frente a las explicaciones miticas, los presocraticos buscaron
comprender racionalmente qué estructura o principio subyace a la inmensa pluralidad de fenémenos naturales.
Por eso se preguntaron qué elemento o fundamento permanente —el arjé— explica la diversidad del mundo.
Cada uno propuso una respuesta distinta: Tales identifico el arjé con el agua; Anaximenes, con el aire; Heraclito,
con el fuego; y Anaximandro situé este principio en algo mds abstracto y originario, el apeiron, lo indefinido.
Aunque sus respuestas eran diferentes, compartian una misma intuicién metafisica: bajo la pluralidad que
muestran los sentidos debe existir una unidad que permanece, un principio comdn que estructura la physis y
que hace posible comprenderla. La bdsqueda del arjé fue, en este sentido, el primer intento filoséfico de explicar
la unidad que sostiene la diversidad del mundo natural.

Los presocraticos buscaban un arjé, un principio fundamental que explicara la physis, es decir, la naturaleza. Su objetivo era
comprender cémo es posible que, a pesar de la enorme diversidad del mundo, exista algo comin que lo unifique. Cada uno propuso
un principio distinto, pero todos compartian la misma preocupacién metafisica: hallar la unidad detrds de la multiplicidad.

Arjé (principio

Filésofo . Justificacion Cémo expresa la unidad en la multiplicidad
de la realidad)
Tales de Todo lo vivo hecesita humedad; el agua Bajo la diversidad de seres, hay un elemento comtn
: El agua puede adoptar multiples formas (vapor, ‘ .
Mileto P . que esta en todas las transformaciones.
liquido, hielo).
Apeiron (lo El agua no puede ser el origen de todo, T .
. . i - _— La multiplicidad surge por separaciones y
Anaximandro indefinido, lo porque es limitada; debe existir un L . :
. : o o P oposiciones dentro de un fondo comdn no material.
indeterminado) principio eterno e ilimitado: el dpeiron.

El aire se expande y se comprime,
Anaximenes El aire generando todos los seres mediante
rarefaccion y condensacion.

La pluralidad se explica como distintos grados de
densidad del mismo elemento.

Pitizoras El niimero / El orden del cosmos se explica mediante La diversidad del mundo se reduce a un orden
8 relaciones numéricas proporciones matematicas. estructural comdn.
. El mundo esta en constante . .
L 1. El fuego (simbolo del P La unidad se encuentra en la ley del cambio (el
Heraclito . transformacion; el fuego . .
cambio) : Logos) que gobierna todas las transformaciones.
representa ese devenir.
L . . . . La unidad absoluta es tan fuerte que niega cualquier
Parménides El Ser Solo el Ser es; el cambio es imposible. q 5 4

multiplicidad real.

Cuatro elementos
(tierra, agua, aire,
fuego) unidos por

Ningin elemento puede explicar todo;
de la variedad de elementos
surge sus mezclas, todo lo que hay.

La unidad esta en los cuatro elementos constantes; la

Empédocles . o
P pluralidad en sus combinaciones.

Amor y Odio
Homeomerias /
semillas infinitas Las semillas estan presentes en todo. . . T
2 . . Unidad en la presencia de todas las “semillas” en
Anaxagoras || movidas por el Nous | Todo contiene una parte de todo; el . . S
. . cada cosa; pluralidad en las proporciones distintas.
(Inteligencia Nous ordena las mezclas.
ordenadora)
Los atomos son particulas eternas, La unidad estd en la naturaleza comin de los
Demdcrito Atomos y vacio || indivisibles y en movimiento explican la atomos; la pluralidad en sus diferentes

realidad. combinaciones.




Tema 3 Metafisica
@loree)

Platon replante6 este problema distinguiendo entre dos niveles de realidad. El mundo sensible es mdltiple y
cambiante: muchas cosas bellas, muchas mesas, muchas acciones justas. Pero esta pluralidad solo puede ser
conocida porque todas esas cosas participan de una misma ldea o Forma universal (la Belleza, la Justicia, la
Mesa). La unidad esta en las Ideas; la pluralidad, en las cosas que las imitan.

Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

Aristoteles, por su parte, elabor6 una explicacion unitaria en la que no es necesario dividir la realidad en dos
mundos: lo universal reside en lo particular como su estructura interna. Asi, Aristételes reconoce la pluralidad
efectiva del mundo, pero también el orden y la unidad que la hacen inteligible.

Aristoteles sostiene que lo real esta hecho de sustancias concretas, es decir, cosas individuales que existen por
si mismas, como un arbol, una persona, un caballo. Estas sustancias particulares tienen unidad porque cada
una es un ser con identidad propia: ese arbol concreto, ese caballo que corre por el campo, td misma como
persona. No son copias de otra cosa ni meras apariencias, sino seres reales completos.

Pero al mismo tiempo, cada una de estas sustancias particulares forma parte de una pluralidad: hay muchos
arboles, muchos caballos, muchas personas. Lo que permite agruparlas y reconocerlas como “del mismo tipo”
es que todas comparten una misma esencia o forma: todos los arboles tienen una estructura comin que los
hace ser arboles, aunque cada uno sea distinto.

El problema metafisico de la unidad y la pluralidad sigue siendo actual. Vivimos en un mundo marcado por la
diversidad cultural, biolégica y tecnolégica. Aun asi, buscamos principios comunes: leyes cientificas que
expliquen fenémenos diferentes, valores universales que fundamenten la convivencia, estructuras compartidas
que permitan comunicarnos. La metafisica nos ayuda a comprender como la realidad puede ser multiple sin ser
cadtica, y como puede haber unidad sin eliminar la riqueza de la diversidad. Pensar esta doble dimensién nos
permite interpretar mejor el mundo vy situarnos en él de forma mds consciente y reflexiva.

Autor /

: Idea clave
Corriente

Coémo entiende la unidad Coémo explica la pluralidad

Existe un arjé, un principio
Gnico que fundamenta toda
la realidad.

La pluralidad surge como
manifestacion o transformacion
del arjé.

La physis tiene un orden y
una estructura comun bajo la

diversidad.

Presocraticos

Platon

Las Ideas son Gnicas,
universales y perfectas.

Las cosas sensibles imitan o
participan de las Ideas.

Unidad en lo inteligible,
pluralidad en lo sensible.

Aristoteles

La sustancia particular tiene
unidad interna (forma).

Muchos individuos comparten
la misma esencia.

Lo universal esta en lo
particular.

Actualidad

Buscamos leyes, valores o
estructuras comunes.

Diversidad cultural, biolégica y
tecnoldgica.

La unidad permite
comprender la pluralidad sin
reducirla.

3. Categorias y modos de ser

3.1.

;Qué significa decir que algo es?

Cuando afirmamos que algo es, estamos diciendo que tiene alguin tipo de realidad, que existe de algin modo.
Sin embargo, esta afirmacion, que parece tan sencilla, oculta una cuestién profunda: las cosas no “son” todas
de la misma manera. Un ser humano “es”, un niimero “es”, una emocion “es”, una relacién de amistad “es” ...
pero cada uno lo hace de un modo distinto.




Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

Desde Aristoteles, la metafisica se pregunta por estos diferentes modos de ser. No basta con constatar que una
cosa existe: necesitamos comprender como existe, en qué sentido existe, qué tipo de realidad posee y qué la
hace ser lo que es. De ahi nace la necesidad de clarificar los conceptos fundamentales que utilizamos para
hablar del ser.

Para Aristoteles, esta pregunta no se resuelve con una definicion Unica de “ser”, porque “ser” se dice de muchas
maneras. Lo real se manifiesta en distintos planos y requiere categorias diferentes para describirlo. Analizar el
ser implica, entonces, estudiar las diversas formas de realidad que encontramos a nuestro alrededor y ver qué
las hace posibles.

3.2. Las categorias aristotélicas.

Para ordenar la complejidad de lo real, Aristételes propuso un conjunto de categorias, es decir, los modos
fundamentales en los que las cosas pueden ser. Las categorias no son “cosas”, sino formas de predicar o decir
algo de una cosa. Son las estructuras basicas de la realidad que nuestro pensamiento utiliza para comprenderla.

La primera y mas importante es la sustancia, aquello que existe por si mismo: un caballo, una persona, un arbol.
Las demas categorias expresan caracteristicas que modifican o acompanan a las sustancias. Entre ellas estan:

e Cantidad: cuanto tiene (dos metros, cinco kilos).

e Cualidad: cémo es (rojo, suave, inteligente).

e Relacién: cémo se vincula con otros (ser padre, estar al lado de...).
e Lugar: donde estd (en el aula, en casa).

e Tiempo: cudndo ocurre (hoy, ayer, manana).

e Posicion: postura o disposicion (sentado, tumbado).

e Estado: situacion en la que se encuentra (armado, vestido).

e Accion: lo que hace (correr, ensenar).

e Pasion: lo que padece (ser golpeado, ser calentado).

Estas categorias nos permiten describir la realidad de forma completa. Cuando decimos que “la mesa es marron,
mide un metro, esta en el aula y la construy6 un carpintero”, estamos utilizando varias categorias para expresar
distintos modos de ser de un mismo objeto.

Aristételes entendio que sin estas categorias seria imposible pensar la realidad de forma ordenada. Constituyen,
por asi decirlo, el mapa basico de los modos en los que algo puede existir.

3.3. Ser sustancial, ser relacional, ser en potencia y ser en acto.

Ademas de las categorias, Aristételes distinguié varios modos de ser que explican cémo existe algo en la
realidad. Entre los mds importantes estan:

1. El ser sustancial

El ser sustancial es el modo de ser propio de aquello que existe por si mismo y no necesita estar en otro para
existir. Aristoteles llamo sustancias a estos seres que poseen entidad propia y pueden mantenerse a través del
cambio.

Un perro, una piedra, un arbol o un ser humano son sustancias porque tienen una identidad que no depende
!

de otra realidad para existir. No son cualidades, ni relaciones, ni estados: son lo que sostiene todas esas

propiedades. Por ejemplo, un perro puede ser negro, marrén o blanco (cualidades), puede estar corriendo o



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

dormido (acciones), puede ser mas grande o mds pequeno con el tiempo (cantidad), y puede estar en el jardin
o en casa (lugar). Pero el perro —la sustancia— es el soporte comun de todos esos cambios.

La sustancia funciona, por tanto, como el nicleo estable del ser. Es lo que permanece aunque sus caracteristicas
accidentales cambien. Si un arbol pierde hojas en otofio, si un nifo crece, o si una persona cambia de peinado,
la sustancia sigue siendo la misma: el arbol sigue siendo arbol, el nifio sigue siendo la misma persona, y el
cambio de apariencia no altera su identidad profunda.

Este modo de ser es fundamental para comprender la realidad porque permite explicar como algo puede
cambiar sin dejar de ser lo que es. Las sustancias son estables, aunque no estaticas: pueden transformarse, pero
su identidad no se disuelve en el cambio. Por eso Aristételes afirmaba que la sustancia es el primer modo de
ser, el mas basico, aquel del que dependen todas las demas categorias. Sin sustancias no habria cualidades,
relaciones, lugares, tiempos ni acciones, porque todas estas propiedades necesitan un soporte donde residir.

Comprender el ser sustancial nos ayuda también a entender nuestra propia identidad. Las personas cambiamos
con el paso del tiempo —fisicamente, psicolégicamente, incluso en nuestra forma de pensar—, pero seguimos
reconociéndonos como el mismo “yo”. Esta continuidad se explica gracias a la idea de sustancia: hay un sustrato
esencial que permanece aunque se produzcan multiples variaciones.

2. El ser relacional

No todas las realidades existen de manera aislada o independiente. Hay propiedades, estados o modos de ser
que solo existen cuando estan vinculados a otra cosa. A este modo de ser Aristételes lo Ilamé ser relacional,
porque depende esencialmente de una relacion.

Por ejemplo, nadie puede ser “padre” si no existe un hijo; para ser “alumno” debe existir un profesor, una
materia o un centro educativo; para ser “vecino” es necesario que haya alguien que viva al lado. Estas realidades
solo tienen sentido en el marco de un vinculo, y desaparecen si el vinculo se rompe o se transforma.

Este cardcter relacional aparece también en comparaciones: ser “mds alto”, “mas rapido”, “mds joven” o
“mayor” no son cualidades absolutas, sino relativas a otros. Una persona puede ser alta en un grupo y baja en
otro, lo que muestra que el modo de ser relacional depende del contexto y de la referencia.

Incluso algunas identidades sociales o roles se definen a partir de relaciones: ser ciudadano implica pertenecer
a una comunidad politica; ser miembro de un equipo implica formar parte de un conjunto; ser amigo requiere
una reciprocidad que solo existe entre personas.

El ser relacional muestra que una parte importante de lo real no se explica por si sola, sino que surge de las
conexiones, dependencias y estructuras que unen unas cosas con otras. Este modo de ser subraya que la realidad
no es un conjunto de entidades aisladas, sino un entramado de vinculos que dan forma a lo que somos. Muchas
dimensiones de nuestra identidad —familiar, social, afectiva o profesional— no pueden comprenderse sin estas
relaciones que las constituyen.

En definitiva, el ser relacional recuerda que la existencia no es solo individual, sino también compartida: somos
en relacion con otros, y estas relaciones forman parte esencial de nuestra manera de estar en el mundo.
3. Elser en potencia

El ser en potencia es el modo de ser de aquello que todavia no es plenamente, pero puede llegar a serlo.
Aristételes utiliza este concepto para explicar que la realidad no esta hecha solo de lo que existe ahora mismo,



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

sino también de las posibilidades reales que cada cosa contiene en si misma. La potencia no es imaginacion ni
fantasia, sino una capacidad objetiva de transformacion.

Una semilla, por ejemplo, no es un arbol en acto, pero contiene en su interior la posibilidad real de convertirse
en uno: tiene estructura, propiedades y condiciones que, desarrolladas, daran lugar al arbol. Del mismo modo,
un alumno es un adulto en potencia, porque posee capacidades (fisicas, emocionales, racionales) que, al crecer
y madurar, se actualizaran. Un trozo de madera puede llegar a ser una mesa, una silla o una figura tallada,
porque tiene la capacidad material para adoptar distintas formas.

Aristételes introduce el ser en potencia para explicar el cambio. Las cosas pueden transformarse porque tienen
en si mismas la posibilidad de llegar a ser algo distinto sin dejar de ser lo que son. Esta potencia es como un
“programa interno” o una orientacién natural hacia ciertos desarrollos.

Por eso, la potencia es esencial para comprender la dindmica del mundo: sin potencia, nada podria cambiar;
todo seria ya lo que es, de manera cerrada e inamovible. La potencia abre la puerta al crecimiento, a la
evolucion, al aprendizaje y a la transformacién. Expresa que la realidad no es solo lo que vemos ahora, sino
también todo aquello que puede llegar a desplegarse a partir de lo que existe.

4. El ser en acto

El ser en acto es el modo de ser de aquello que ya es efectivamente, es decir, de lo que ha alcanzado una forma
o estado que antes solo estaba presente como posibilidad. Cuando algo desarrolla o actualiza una capacidad
que poseia, decimos que la potencia ha pasado a acto.

Un arbol que crece a partir de una semilla es un arbol en acto: ya no es solo una posibilidad, sino una realidad
visible y plenamente existente. Del mismo modo, un adulto es un nifio en acto porque ha actualizado las
capacidades que estaban en él desde el inicio. Una mesa terminada es la actualizacion de la posibilidad
contenida en la madera: lo que antes era solo un “poder ser” se ha convertido en algo real y concreto.

Para Aristoteles, el acto es mas perfecto que la potencia, no en un sentido moral, sino ontolégico: en el acto se
realiza plenamente aquello que era posible, se despliega la forma y la identidad de un ser. El acto representa la
culminacién de un proceso natural: aquello hacia lo que la potencia estaba orientada desde el principio.

La relacion entre acto y potencia permite a Aristételes explicar no solo el cambio, sino también el desarrollo y
la finalidad de los seres: todo ser tiende a actualizar las capacidades que posee, a realizar lo que puede llegar
a ser. Por eso, el acto es la clave para comprender la plena realizacion de una cosa, aquello que muestra su
esencia en funcionamiento, su forma plenamente desplegada.

| || Ser en potencia || Ser en acto
Definicién Modo de ser de aquello que todavia no es, pero puede llegar Modo de ser de aquello que ya es efectivamente, lo que ha
a ser. realizado su posibilidad.

Tipo de . . q ol a4 . . N .
existencia Existencia posible, capacidad interna de transformacion. Existencia real, actualizacién plena de una capacidad.
Eiemplos - La semilla es un drbol en potencia. - Un alumno es un adulto|| - El arbol crecido es arbol en acto. - El adulto que antes fue nifio. -

jemp en potencia. - La madera es una mesa en potencia. La mesa ya construida.

Relacion con el || Explica por qué las cosas pueden cambiar: porque contienen Explica el final del cambio: el resultado actualizado de esas
cambio posibilidades de desarrollo. posibilidades.

Estado q . N Completo (aunque no definitivo), expresa la identidad actual del

2 o Incompleto, orientado hacia la realizacion.
ontolégico ser.
Papel en | ~ q SR Ak = S >

ape en ' Senala la dimensién dinamica del ser. Senala la realizacion y perfeccion del ser.
metafisica

Valor segiin z . p
Aristételes Menos perfecto, porque todavia no se ha actualizado. Més perfecto, porque expresa plenamente lo que algo puede ser.




Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

4. Entidades fisicas y objetos ideales

La realidad que experimentamos estd formada por objetos concretos —arboles, personas, animales, montafias- pero
también por entidades que no podemos ver ni tocar: nimeros, conceptos, leyes cientificas, ideas matemdticas o
relaciones logicas. Estas Gltimas no existen fisicamente, pero parecen ser indispensables para pensar, conocer y
organizar el mundo.

Este contraste plantea una pregunta clasica de la metafisica: jexisten realmente los objetos ideales o son solo
creaciones de nuestra mente?

Para responderla, necesitamos comprender qué son los universales y cémo diferentes corrientes filoséficas los
interpretan.

4.1.  ;Qué es un universal?

Cuando pensamos o hablamos sobre el mundo, no lo hacemos Gnicamente a partir de individuos concretos,
sino que utilizamos conceptos generales que abarcan muchos casos distintos. A estas caracteristicas aplicables
a multiples individuos la filosofia las Ilama universales. Son propiedades, ideas o atributos que no se agotan en
un solo ser, sino que pueden encontrarse en muchos: “ser humano” se aplica a todas las personas, “rojo” a una
enorme variedad de objetos, “tridngulo” a cualquier figura de tres lados y “justicia” a multiples acciones que
comparten un mismo valor moral.

Los universales son fundamentales porque nos permiten ordenar y clasificar la realidad, reconocer semejanzas,
comunicar ideas y elaborar conocimientos cientificos. Sin conceptos generales no podriamos comparar,
establecer categorias, formular leyes ni comunicarnos eficazmente. La percepcion se nos presentaria como una
multiplicidad infinita de cosas completamente singulares, sin ninguna estructura comdn.

Sin embargo, que los utilicemos no significa que sea sencillo explicar su modo de existencia. Aqui surge el
problema metafisico:

;Donde existen realmente los universales? ;Son entidades que existen independientemente de nosotros, como
pensaba Platén? ;O son simplemente nombres o etiquetas que ponemos a las cosas, como sostenian los
nominalistas medievales? Esta pregunta se convirtié6 en uno de los debates centrales de la filosofia desde la
Antigliedad hasta la Edad Media. Abordaremos este debate en el siguiente apartado.

4.2. Realismo, nominalismo y conceptualismo.

El problema de los universales ha dado lugar a tres grandes respuestas filoséficas. Cada una ofrece una forma
distinta de entender qué significa que conceptos como “humanidad”, “rojo” o “tridangulo” puedan aplicarse a
multiples individuos. Segin la postura que adoptemos, cambia no solo nuestra idea de conocimiento, sino
también nuestra comprension de la realidad misma.

a) Realismo

El realismo es la postura filoséfica que sostiene que los universales existen realmente y que su existencia es
independiente tanto de nuestra mente como de los individuos particulares.

Segln esta vision, cuando hablamos de “belleza”, “tridngulo” o “justicia”, no nos referimos solo a palabras o
ideas subjetivas, sino a realidades objetivas que existen con estabilidad y que pueden ser conocidas por la
razon. El universal no depende de nosotros: esta ahi, formando parte del orden profundo del mundo.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

La formulacién clasica de esta perspectiva se encuentra en Platén. Para él, las Ideas —como
Belleza, Justicia, Igualdad o Triangulo— existen en un nivel de realidad superior, el mundo
inteligible, que es eterno, perfecto e inmutable. Las cosas del mundo sensible que percibimos
con los sentidos no son mas que copias, participaciones o imitaciones imperfectas de esas Ideas.
Asi, un objeto es bello porque participa de la Belleza; una accién es justa porque encarna la
forma de la Justicia; y un tridngulo dibujado es un triangulo porque imita la Idea perfecta del
Triangulo.

Bajo esta concepcion, el conocimiento es posible porque la razén humana puede elevarse mas alla del mundo
cambiante y captar estas realidades universales. Conocer qué es la Belleza o qué es la Justicia no depende de
acumular casos particulares, sino de acceder a la Idea que da sentido a todos ellos. Por ello, el realismo entiende
que los universales no son creaciones humanas, sino verdades que descubrimos mediante la reflexion racional.

b) Nominalismo

El nominalismo adopta una postura contraria al realismo y afirma que los universales no existen en absoluto
fuera del lenguaje. Segin esta posicion, en la realidad solo encontramos individuos concretos: esta persona,
este caballo, este arbol. Palabras como “humanidad”, “rojo” o “triangulo” no designan entidades reales aparte
de los individuos, sino que funcionan como etiquetas Utiles que nos permiten agrupar cosas semejantes para
comunicarnos y razonar de manera mas eficiente. De ahi el nombre nominalismo, derivado del término latino
nomina, que significa “nombres”: los universales no son realidades, sino nombres que ponemos a grupos de
objetos o experiencias.

Guillermo de Ockham es el representante mds conocido de esta postura. Defendia que no
debemos multiplicar los entes sin necesidad, un principio conocido como la “navaja de
Ockham”. Segln este criterio, no es necesario postular la existencia de universales reales si
basta con reconocer que solo existen individuos particulares. Cuando decimos que “todos
los humanos son mortales”, no estamos aludiendo a una entidad llamada “humanidad”, sino
empleando una palabra general para referirnos a muiltiples individuos que comparten ciertas
caracteristicas observables.

Desde esta perspectiva, los universales son construcciones lingiiisticas, convenciones creadas por la mente
humana para clasificar el mundo. No corresponden a ninguna realidad independiente ni tienen existencia fuera
de los términos que usamos. El nominalismo enfatiza asi la dimensién practica del lenguaje y entiende que la
universalidad no esta en las cosas mismas, sino en la manera en que nosotros hablamos de ellas.

c) Conceptualismo

El conceptualismo intenta ofrecer una posicion intermedia entre el realismo y el nominalismo. Segln esta
postura, los universales no existen fuera de la mente, como defendia Platén, pero tampoco son simples palabras
sin contenido, como afirmaban los nominalistas. Existen como conceptos mentales formados por la inteligencia
humana a partir de la observacién de semejanzas reales entre los individuos particulares.

Pedro Abelardo desarroll6 esta postura de manera especialmente influyente. En su visién, al
encontrarnos con individuos distintos que comparten rasgos comunes, nuestra mente abstrae
esas similitudes y elabora un concepto universal. Por ejemplo, al observar muchos arboles
diferentes, construimos la idea general de “arbol”; al escuchar diversas acciones que
consideramos justas, formamos el concepto de “justicia”. Estos conceptos no son entidades
externas, pero si realidades mentales con un contenido propio, fruto de nuestra capacidad de
abstraccion.




Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

©oeo

El universal, segtin el conceptualismo, no es una cosa que exista independientemente en un mundo inteligible,
ni una simple etiqueta sin fundamento. Tiene una existencia psicoldgica y cognitiva que nos permite pensar,
clasificar y comprender el mundo. Se trata de una herramienta mental que, aunque depende de nuestra
actividad racional, se basa en las propiedades reales que observamos en las cosas. Por eso, el conceptualismo
ofrece un equilibrio: reconoce la importancia del pensamiento y la actividad del sujeto sin renunciar a la base

objetiva a partir de la cual se forman los conceptos universales.

Doénde existen los

Autor

y de los individuos
particulares.

inmutable (mundo
inteligible).

las cosas bellas solo
participan de ella.

Postura Definicion general . . Ejemplo explicado Idea clave
universales representativo
Los universales existen . .
En una realidad “Belleza” existe .
realmente, de manera . Los universales se
5 . . superior, eterna e 2 como ldea perfecta;
Realismo independiente de la mente Platon descubren, no se

inventan.

Nominalismo

Los universales no existen
fuera del lenguaje; son solo

En las palabras o
etiquetas que usamos

Guillermo de

“Rojo” no es una
entidad real: solo es
un nombre para

Solo existen
individuos; la

vacios, sino como

semejanzas reales
entre individuos.

“arbol”.

nombres (nomina) para . Ockham . universalidad es
S para clasificar. objetos que nos e
agrupar individuos. L lingiiistica.
parecen similares.
Los universales existen, En la mente, como .
3 Al observar muchos || Los universales son
pero no como cosas ideas o conceptos . .
. . Pedro arboles, la mente construcciones
Conceptualismo|| externas ni como nombres basados en .
Abelardo crea el concepto intelectuales basadas

en la experiencia.

conceptos mentales.

Un problema metafisico profundo

Las tres posturas —realismo, nominalismo y conceptualismo— muestran que la cuestién de los universales no
es un simple debate tedrico, sino un problema que afecta al modo en que entendemos la realidad misma.
Preguntas como “;qué significa decir que algo es humano?”, “;qué comparten todas las acciones justas?”,
“sexisten realmente propiedades comunes o solo individuos aislados?” apuntan a un trasfondo metafisico que

atraviesa toda la historia de la filosofia.

En el fondo, lo que esta en juego es si nuestro conocimiento capta algo real que esta ahi fuera o si, por el
contrario, es la mente la que crea las categorias con las que ordenamos el mundo. Si existen estructuras
universales en la realidad —como afirmaria el realismo—, entonces la ciencia puede descubrir leyes generales
porque el mundo posee un orden estable. Si, en cambio, solo existen individuos y los universales son nombres
—como sostiene el nominalismo—, nuestro conocimiento nunca va mas alla de la clasificacién practica. Y si
los universales son conceptos mentales basados en semejanzas reales —como propone el conceptualismo—,
entonces pensar es siempre una actividad que construye, pero a partir de la experiencia.

Por eso, el problema de los universales no es una discusion lejana ni meramente medieval. Afecta a la
epistemologia, a la ciencia, al lenguaje e incluso a nuestra comprension de la identidad personal y de las leyes
morales. En definitiva, seguimos enfrentdndonos a la misma pregunta que se hicieron los filésofos desde la
Antigiiedad: cuando pensamos en lo general, ;estamos descubriendo algo del mundo o estamos inventando
una forma de interpretarlo?

Esta cuestion, lejos de estar resuelta, continda siendo uno de los nicleos centrales de la metafisica
contemporanea.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

4.3. Ejemplos actuales: nimeros, leyes cientificas, algoritmos

El debate sobre los universales no es solo un problema cldsico de la Edad Media o de la filosofia antigua. Al
contrario, sigue presente hoy en disciplinas tan diversas como las matemdticas, la ciencia o la tecnologia.
Muchas de las entidades con las que trabajamos en estos campos —nulmeros, leyes, funciones, algoritmos—
parecen ser generales, abstractas y aplicables a mdltiples casos particulares. La pregunta metafisica de fondo
sigue siendo la misma: ;qué tipo de realidad tienen estas entidades?

Un primer ejemplo es el de los ndmeros. El nimero 3, por ejemplo, no es una cosa fisica que podamos
tocar. No es esta manzana ni aquel tridngulo, pero se aplica a infinidad de objetos distintos. Esto Ileva
a preguntarnos si los nimeros son descubiertos o inventados. El realismo sostiene que los nimeros
existen de forma independiente de nosotros, como entidades abstractas que el matematico descubre,
una postura que se acerca a la perspectiva platénica. En cambio, los nominalistas creen que los nimeros
son simples simbolos dtiles creados por los seres humanos para organizar la realidad. Por su parte, los
conceptualistas consideran que los nimeros existen, si, pero como conceptos mentales que elaboramos
al percibir patrones y semejanzas. La matemdtica moderna, rica en estructuras altamente abstractas,
mantiene muy viva esta discusion.

Algo parecido ocurre con las leyes cientificas. Cuando afirmamos que “la energia se conserva” o que
“la fuerza es igual a la masa por la aceleracién”, estamos hablando de algo universal: reglas que se
aplican siempre, en cualquier lugar y circunstancia. Pero ;qué son exactamente estas leyes? El realismo
cientifico sostiene que las leyes reflejan estructuras objetivas del universo, que existen
independientemente de nosotros. En cambio, posiciones mds cercanas al nominalismo o al
instrumentalismo defienden que las leyes son modelos construidos por los cientificos, Utiles para
describir regularidades, pero no entidades reales. La impresionante eficacia de las leyes cientificas en
campos tan distintos como la fisica, la biologia o la quimica hace que este debate siga siendo uno de
los mas profundos en la filosofia de la ciencia.

Un tercer ejemplo muy actual es el de los algoritmos, fundamentales en informdtica e inteligencia
artificial. Un algoritmo no es un objeto fisico concreto: el mismo algoritmo puede implementarse en
distintos lenguajes de programacioén, ejecutarse en ordenadores diferentes y aplicarse a millones de
situaciones particulares. Esto nos obliga a preguntarnos qué tipo de entidad es realmente. ;Es un objeto
abstracto que existe independientemente del c6digo concreto que lo implementa? Esa seria una postura
realista. ;O es simplemente el nombre que damos a una serie de instrucciones convencionales, creadas
para resolver un problema? Esta seria una interpretacion nominalista. Segtn el conceptualismo, los
algoritmos existirian como estructuras mentales, modelos que nuestra inteligencia construye al
reconocer patrones l6gicos en la resolucion de problemas.

En todos estos casos —numeros, leyes y algoritmos— aparece la misma cuestion metafisica: ;qué estatuto
tienen las entidades generales que utilizamos para conocer y explicar la realidad? Aunque vivamos en un
mundo tecnolégicamente avanzado, seguimos enfrentdndonos a los mismos interrogantes fundamentales que
ya preocupaban a Platén, a los filésofos medievales y a los pensadores modernos. Los universales, lejos de ser
un debate antiguo, siguen siendo esenciales para comprender cémo pensamos, cémo hacemos ciencia y como
construimos nuestro mundo.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

5. Necesidad, contingencia y libertad

La metafisica ha respondido a estas preguntas explorando tres modos fundamentales del ser: la necesidad, la
contingencia y la libertad. Comprender su sentido es crucial para interpretar tanto la naturaleza del mundo como la
accién humana.

5.1. Necesidad

El concepto metafisico de necesidad designa aquello que no puede ser distinto de lo que es. Un acontecimiento
necesario es aquel cuya existencia estd completamente fijada por causas previas que lo hacen inevitable. En
este sentido, la necesidad constituye el grado maximo de determinacion del ser.

Esta idea aparece ya en la filosofia presocratica. Entre los primeros defensores de una vision estrictamente causal
del mundo se encuentran los atomistas, como Leucipo y Demdcrito. Para ellos, la realidad estd compuesta por
atomos indivisibles que se mueven en el vacio segin leyes necesarias. Nada ocurre sin causa; incluso lo que
[lamamos “azar” es, en realidad, un fenémeno cuya causa desconocemos. Demdcrito lo expresa con claridad:
“Nada sucede en vano, sino todo por una razén y por necesidad.” En la naturaleza (physis) rige una necesidad
estricta.

El universo antiguo se concebia como un orden natural necesario (taxis) en el que cada acontecimiento deriva
del anterior en una cadena causal inquebrantable. En esta vision, la necesidad es la estructura profunda del
cosmos, y la libertad humana, si existe, debe entenderse dentro de esa red natural de causas.

Con la llegada de la ciencia moderna, la nocién de necesidad experimenté una transformacién decisiva. Autores
como Descartes, Galileo y Newton concibieron la naturaleza como un sistema de leyes matematicas
universales que permiten describir y predecir los fenémenos con precision. La realidad comenzé a interpretarse
como un mecanismo®, un conjunto de partes que interactdan de manera completamente regular y cuantificable.

En este contexto surge un instrumento matematico que refuerza la vision determinista: el calculo infinitesimal,
desarrollado por Newton y Leibniz. Las derivadas permiten describir cémo cambia una magnitud en cada
instante, mientras que las integrales permiten reconstruir el comportamiento global de un sistema a partir de
esos cambios. Gracias a estas herramientas, la fisica pudo formular leyes que describian el movimiento de los
cuerpos en términos exactos. El universo se entendié como una maquina matematica: predecible, regular y
completamente sometida a leyes necesarias.

El punto culminante de esta vision mecanicista lo encontramos en Pierre-Simon de Laplace,
quien plante6 la famosa hipétesis de la inteligencia laplaciana. Si existiera una mente capaz
de conocer todas las fuerzas y todas las posiciones de las particulas del universo en un
instante dado, podria predecir con total exactitud tanto el pasado como el futuro. No habria
contingencia, ni indeterminacién, ni espacio para el azar. En este horizonte, la necesidad ya
no es solo un rasgo de algunos fenémenos, sino la estructura completa del cosmos: un
universo cerrado, rigido y autosuficiente.

Metafisicamente, el determinismo moderno plantea una cuestion inquietante: si todo esta sometido a
necesidad, ;qué queda de la libertad humana?

3 Mecanicismo: es la concepcion filosofica y cientifica segin la cual la naturaleza funciona como una maquina, es decir, como un conjunto de
partes que interactiian segin leyes causales estrictas y cuantificables. Segtin esta vision, todos los fendmenos —desde el movimiento de los planetas
hasta los procesos biologicos y psicologicos— pueden explicarse completamente mediante causas materiales y eficaces, sin necesidad de recurrir
a fines, propositos o fuerzas misteriosas. En el mecanicismo, el universo es un sistema cerrado, regido por leyes matematicas universales, donde
cada estado del mundo estd determinado por el anterior.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

Si nuestras decisiones son efectos inevitables de causas anteriores —bioldgicas, psicolégicas, culturales o
sociales—, entonces la libertad seria una ilusion y, con ella, la responsabilidad moral. En un mundo
completamente necesario, el ser humano actuaria igual que cualquier cuerpo fisico: siguiendo leyes que no
puede modificar.

Por eso, el problema de la necesidad no es solamente cientifico: es uno de los dilemas metafisicos mas
profundos, pues obliga a replantear qué significa actuar libremente, en qué consiste la causalidad y cual es el
lugar del ser humano en un universo regido por leyes.

5.2.  Contingencia

Tras analizar la necesidad como aquello que no puede ser de otra manera y que caracteriza a los procesos
estrictamente determinados, el concepto de contingencia introduce un modo de ser diferente. Lo contingente
es aquello que puede existir o no existir, que podria haber sido de otro modo o incluso no haber sucedido.
Mientras que la necesidad fija una Unica trayectoria posible para los acontecimientos, la contingencia abre un
espacio real de alternativas, de posibles futuros que no estan completamente decididos.

Esta intuicion aparece ya en Aristoteles, quien distingue entre potencia y acto. Para él, muchas realidades no
son necesarias, sino posibles: pueden llegar a ser, pero no estan obligadas a actualizarse. Una semilla puede
convertirse en un arbol, pero también puede no hacerlo; un nino puede llegar a ser un mdsico, pero no esta
determinado de antemano. La contingencia expresa precisamente esta dimension del ser: la existencia de
potencias que pueden o no actualizarse segiin mdltiples condiciones. Asi, la metafisica aristotélica reconoce
desde muy temprano que la realidad no es un bloque de necesidad absoluta, sino un ambito donde lo posible
tiene peso ontolégico.

Tomas de Aquino retomo esta idea subrayando que casi todo lo que existe es contingente porque podria no
haber existido. Nada creado posee necesidad absoluta; todo depende de otros factores y causas. La
contingencia se convierte asi en un rasgo estructural del cosmos: un mundo donde la existencia y el devenir no
estan garantizados, sino que ocurren dentro de un tejido de posibilidades abiertas.

A partir de la modernidad, esta nocion de contingencia adopta una nueva dimensién gracias al desarrollo de la
matematica de la probabilidad. Autores como Pascal, Fermat y mas tarde Bernoulli inauguraron un modo
sistematico de pensar lo posible, lo incierto y lo variable. La probabilidad permitié cuantificar la contingencia:
medir escenarios alternativos, evaluar riesgos, calcular posibilidades. Lo que antes era simplemente “lo que
puede pasar”, se convirti6 en un campo matematico estructurado que influye hasta hoy en la ciencia, la
economia, la estadistica y la fisica.

En cierto modo, la aparicion de la probabilidad marca el momento histérico en que la filosofia, la ciencia y las
matematicas empiezan a tomar en serio la idea de que lo real no es solo lo necesario, sino también lo posible.
La ciencia contemporanea ha ampliado aiin mas este horizonte. La fisica cuantica describe fenémenos que no
siguen un determinismo estricto, sino patrones probabilisticos. La biologia evolutiva reconoce la relevancia de
mutaciones aleatorias y bifurcaciones histéricas. La cosmologia contempla universos con condiciones iniciales
que podrian haber variado minimamente, produciendo realidades radicalmente distintas. Incluso la teoria del
caos muestra que sistemas regidos por leyes deterministas pueden generar comportamientos impredecibles
debido a su sensibilidad extrema a las condiciones iniciales. Asi, la contingencia ya no aparece como una
excepcion a la regla, sino como una dimensién fundamental de la naturaleza.

Metafisicamente, esto implica que la realidad combina necesidad y posibilidad: existen fenémenos regidos por
leyes estrictas, pero también procesos abiertos donde varias alternativas pueden realizarse. La contingencia
muestra un mundo no fijado por completo, sino estructurado como un entramado de ramificaciones,
oportunidades, Iimites y probabilidades. Y es precisamente esta estructura abierta la que nos permite abordar
el siguiente gran problema metafisico: la libertad.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@locle]

Si la realidad fuese pura necesidad, la libertad seria imposible; estariamos encadenados a una sola trayectoria.
Pero si la realidad contiene posibilidades auténticas —si no todo estd decidido— entonces la acciéon humana
puede entenderse como la capacidad de elegir qué posibilidad actualizar. La contingencia, asi entendida, no
es un mero margen de incertidumbre: es el espacio ontolégico donde la libertad puede existir.

5.3. Libertad

Tras analizar la necesidad como aquello que no puede ser de otro modo y la contingencia como el dmbito de
lo posible, podemos situar la libertad dentro de este marco metafisico: ;puede el ser humano iniciar una cadena
de acontecimientos que no esté completamente determinada por causas previas?

La libertad se sitGa en el punto donde convergen —y chocan— necesidad y contingencia. Si todo estuviera
sometido exclusivamente al orden necesario, como proponian los deterministas, las acciones humanas serian
efectos inevitables de causas anteriores. Pero si la realidad incluye un espacio real de posibilidades, como
indica la contingencia, entonces cabe pensar que el ser humano puede elegir entre varias alternativas posibles
y actualizar una de ellas. La libertad, en este sentido, no es un anadido externo: es la realizacion activa de una
de las potencias abiertas en la realidad.

Esta idea tiene raices profundas en la tradicion filoséfica. Aristételes ya distinguia entre acciones necesarias y
acciones voluntarias, aquellas cuyo principio esta “en el agente mismo”. Para que exista libertad, debe haber
una causa interna que no esté completamente constrefiida por fuerzas externas. En la metafisica medieval,
Tomas de Aquino desarroll6 este punto al afirmar que la voluntad humana opera en el ambito de lo contingente:
si las decisiones fuesen necesarias, no habria responsabilidad moral. La libertad exige, por tanto, que el ser
humano pueda actuar de otro modo.

En la modernidad, el problema de la libertad se vuelve mas agudo debido al mecanicismo, la concepcién segin
la cual el universo funciona como una maquina perfectamente engranada y regida por leyes estrictas. Si todo
acontecimiento tiene una causa previa que lo determina por completo, surge una pregunta inevitable: ;queda
algin espacio para la libertad humana? La tension entre la necesidad natural y la autonomia del sujeto se
convierte en uno de los grandes desafios de la metafisica moderna.

Ante esta situacion, algunos fildsofos adoptaron posturas radicales. Spinoza sostuvo que
la libertad es una ilusion producida por la ignorancia. Segin él, cada pensamiento,
emocion o decision humana es el resultado necesario de una cadena causal infinita que
se remonta a la Unica sustancia: Dios o la Naturaleza. Pensarnos libres —dice— es
simplemente no conocer las causas que nos determinan. En esta vision profundamente
determinista, todo ocurre por necesidad, y nada podria ser de otro modo. La libertad no
consiste en elegir entre alternativas, sino en comprender racionalmente la necesidad que
gobierna el mundo.

Otros pensadores intentaron defender la libertad sin negar las leyes estrictas de la naturaleza. Kant ofreci6 una
de las soluciones mas influyentes y originales. Su propuesta consiste en distinguir entre dos planos distintos de
realidad. Por un lado, esta el mundo fenoménico, es decir, el mundo tal como aparece ante nosotros y que
estudiamos mediante la ciencia. En este nivel, todo estd sometido a leyes causales: los fendmenos fisicos,
bioldgicos o psicolégicos siguen cadenas de causas y efectos que pueden describirse cientificamente. En este
ambito, la libertad entendida como capacidad de iniciar algo sin una causa previa no tiene lugar.

Sin embargo, Kant sostiene que existe otro plano: el mundo nouménico, el dmbito de lo que las cosas son en si
mismas y, especialmente, el ambito donde actda la razén practica. En este nivel, la voluntad racional no esta
determinada por impulsos, deseos o condiciones naturales, sino que puede darse a si misma leyes morales. La
libertad, entonces, no es una propiedad observable en el mundo empirico, sino una condicién metafisica que
hace posible la moralidad.



Tema 3 Metafisica

@oce]

Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

Segun Kant, para poder considerarnos responsables de nuestras acciones, debemos suponer
que somos capaces de actuar auténomamente, es decir, seglin principios que la razén
reconoce como vdlidos, y no simplemente arrastrados por causas naturales. La libertad no
se demuestra empiricamente, sino que se postula como fundamento necesario de la accién
moral: solo podemos ser sujetos éticos si somos, al menos en parte, independientes del
determinismo natural.

En la filosofia contemporanea, la reflexién sobre la libertad se ha ampliado gracias a avances cientificos y
nuevas perspectivas. La neurociencia investiga hasta qué punto nuestras decisiones estan influidas por procesos
cerebrales previos, mientras que la fisica cudntica introduce margenes de indeterminacion en la naturaleza. Sin
embargo, la indeterminacién por si sola no garantiza libertad: que algo sea impredecible no significa que sea
libre. Por eso, el debate actual se centra en un punto clave: la libertad no se opone solo a la necesidad, sino
también al azar. Una accion libre no es ni una necesidad mecanica ni un suceso aleatorio, sino un acto que
tiene su origen en el sujeto mismo.

Desde una perspectiva metafisica, la libertad aparece como la capacidad humana de abrirse al ambito de lo
posible y elegir quién ser dentro de ese horizonte. La libertad implica autoconciencia, reflexién y
responsabilidad: no solo “podemos actuar”, sino que somos responsables de actualizar unas posibilidades y no
otras. En un mundo donde coexisten necesidad y contingencia, la libertad es la forma especificamente humana
de habitar la realidad, de orientarse entre lo que esta determinado, lo que es posible y lo que depende de
nuestras decisiones.

Hoy, en un contexto marcado por algoritmos que predicen nuestras conductas, sistemas sociales que
condicionan nuestras oportunidades y discursos que cuestionan la autonomia del sujeto, la pregunta por la
libertad adquiere una relevancia renovada. ;Hasta qué punto elegimos? ;Cudnto de nuestra vida estd ya
programado por causas previas —biolégicas, sociales o tecnolégicas— y cuanto depende realmente de
nosotros?

Concepto s Idea central sobre el . . Relacion con los otros
L Definicion general Ejemplos Autores representativos
metafisico ser conceptos
El ser . ..
% Lo que no puede ser de ser s Leucipo y Democrito
- completamente . - L . .
= otra manera. Todo esta determinando: todo El movimiento de los ||(determinismo atomista);||Se opone a la contingencia (lo
= determinado por ocurre seal ie os atomos (atomistas), las Descartes y Newton posible) y parece
8 causas previas que fiias encga denazas leyes de Newton, el ||(mecanicismo moderno); || incompatible con la libertad
E hacen inevitable cada NJo ha}lly lugar para l(; “demonio de Laplace”. || Laplace (determinismo (autodeterminacion).
acontecimiento. 5 " absoluto).
indeterminado.

= . Aristoteles (el ser
3] Lo que puede ser de . Un dado lanzado al aire; . . .. .
b4 q El ser incluye iy s posible); los estoicos ||Es el espacio intermedio entre

otra manera: podria i . || una mutacion genetica; O 3 g g
(Lﬂp suceder o 1o suceder posibilidades reales: trayectorias no tardios; Pascal y la teoria|| necesidad y libertad. El azar
z 3 " . ||lo que existe no agota - de la probabilidad; la no garantiza libertad, pero
=) Su existencia no esta 2 deterministas; . . .
= . todo lo que podria o fisica contemporanea || abre un margen no fijado por
7z fijada de forma o probabilidades en ] Y ;
5 necesaria existir. matematicas (indeterminacioén causas necesarias.
O ' : cuantica).

Capacidad del sujeto Elegir entre varias Kant (autonomia y Se opone a la necesidad si
=] ] El ser humano puede ; ; . . .
< para ser origen de sus miciar causalidad opciones posibles; causalidad por libertad); esta elimina toda
) actos, actuando segin i , actuar segun deber Sartre (existencia como || autodeterminacion; también
& gu nueva: actuar segun & o
= razones propias y no e of # Kant); construir un royecto); filésofos se distingue del azar, pues la
=) propias y principios que €l . proyec . . .
= solo por necesidad o mismo decide proyecto vital analiticos del libre libertad no es aleatoriedad

azar. ’ (existencialismo). albedrio. sino autoria (voluntad).




Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

6. El problema de la existencia de Dios

La cuestion de si Dios existe —y qué significa “Dios”— es uno de los problemas mas antiguos y profundos de la
metafisica. A lo largo de la historia, los fil6sofos han tratado de comprender si la realidad necesita un fundamento
altimo, si el universo puede explicarse por si mismo o si es necesario postular una causa primera, un ser necesario
o una inteligencia ordenadora. Este debate no es solo religioso: afecta a la estructura misma de la realidad, a la
posibilidad del conocimiento y al sentido de la existencia humana.

6.1. Dios como fundamento altimo de la realidad.

Uno de los problemas centrales de la metafisica es determinar si la realidad puede explicarse por si misma o si
necesita un fundamento ultimo que dé razén de su existencia. El mundo que experimentamos estd hecho de
cosas que nacen y mueren, que dependen de otras para existir y que podrian haber sido diferentes de como
son. Esta contingencia generalizada plantea una cuestion radical: ;de dénde procede el ser de todo lo que
existe?

Incluso cuando las ciencias describen como funcionan los fenémenos mediante leyes, queda abierta una
pregunta mas profunda: ;por qué existe este conjunto de leyes y esta realidad, y no otra o ninguna? En otras
palabras, ;hay algo que explique la existencia misma del mundo, o el universo es un hecho dGltimo que no
remite a nada mas?

A lo largo de la historia, esta bdsqueda de un fundamento ha llevado a pensar en la posibilidad de una realidad
absoluta, independiente y autosuficiente, cuya funcion seria sostener y explicar todo lo demds. Llamemos a este
problema metafisico la cuestion del fundamento tltimo del ser: ;necesita la realidad un principio que no
dependa de nada, o puede ser entendida como autosuficiente?

Esta pregunta abre el camino a la reflexion sobre Dios en filosofia: no como un ser dentro del mundo, sino
como la posible condicién de posibilidad de que el mundo exista. En este sentido, el interrogante metafisico
que articula todo este apartado es: ;existe un fundamento ultimo de la realidad vy, si existe, qué caracteristicas
debe tener para cumplir esa funcion?

6.2. Teismo, ateismo y agnosticismo.

A lo largo de la historia de la filosofia, la pregunta por la existencia de Dios ha dado lugar a tres grandes
posiciones. Cada una expresa una manera distinta de comprender el origen Gltimo del mundo, el sentido de
la realidad y los limites del conocimiento humano.

1) Teismo

El teismo sostiene la existencia de un Dios personal, creador del universo, omnipotente, omnisciente y
moralmente perfecto. En esta postura, Dios no es un elemento mas dentro del mundo, sino el fundamento
Gltimo del ser: la realidad primera de la cual dependen todos los demas seres para existir.

El teismo afirma que el universo no se basta a si mismo y requiere un origen que explique tanto su existencia
como su orden racional. Para el pensamiento teista clasico —presente en el judaismo, el cristianismo y el
islam— Dios es creador, sustentador y guia del mundo, y mantiene una relacién activa con él. Dios no solo
crea el universo, sino que lo sostiene, lo conoce y puede relacionarse con los seres humanos. Es una realidad
trascendente, pero también fuente Gltima de racionalidad, orden y valor moral.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

Para comprender esta idea de forma accesible, basta con tener en cuenta una intuicion sencilla: todo lo que
conocemos depende de algo para existir. Los seres vivos dependen de su entorno, los objetos dependen de los
materiales de los que estan hechos, y cada acontecimiento parece estar relacionado con causas anteriores. Si
todo lo que existe necesita apoyo, surge entonces la pregunta: ;existe algo que no dependa de nada mas y
pueda servir como fundamento Gltimo de la realidad?

El teismo responde afirmativamente: ese fundamento es Dios. Una realidad que no recibe su ser de otra y que
puede dar origen y sentido al conjunto del mundo. Bajo esta perspectiva, Dios es el punto de partida, aquello
que explica por qué existe algo en lugar de nada.

Conviene diferenciar el teismo del deismo, una postura surgida en la llustracion. El deismo también afirma la
existencia de un Dios creador, pero niega que intervenga en el mundo después de haberlo creado. Segtn esta
vision, Dios actda como un “relojero” que pone el mecanismo en marcha y luego se retira, dejando que el
universo funcione solo mediante sus leyes naturales. En cambio, el teismo sostiene que Dios continda actuando:
conoce, sostiene y puede intervenir en la realidad. Esta distincién es importante porque muestra dos formas
distintas de entender la relacion entre Dios y el mundo dentro de las posturas que afirman su existencia.

Aunque a menudo se presenta la relacion entre ciencia y creencia en Dios como conflictiva, numerosos
cientificos y pensadores contempordneos han defendido que la idea de un Dios creador no contradice la
investigacion cientifica. Para algunos de ellos, incluso puede considerarse una hipétesis razonable para explicar
ciertos rasgos del cosmos: su orden, su inteligibilidad o la sorprendente adecuacion de las leyes matemdticas a
los fenémenos naturales.

Un ejemplo significativo es Albert Einstein. Aunque no crefa en un Dios personal propio de las religiones
monoteistas, hablaba del “Dios de Spinoza”, entendido como la racionalidad profunda que estructura la
naturaleza. Para Einstein, lo verdaderamente asombroso es que las leyes del universo sean comprensibles
mediante las matematicas, algo que veia como una especie de misterio que apuntaba a un orden racional
subyacente. Esta postura no es teista en sentido estricto, pero si muestra una afinidad con la idea de una mente
o principio racional detrds del cosmos.

Otro caso relevante es el de Georges Lemaitre, sacerdote catdlico y fisico belga que formul6 la teoria del Big
Bang. Lemaitre sostenia que explicar cientificamente el origen del universo no implicaba negar a Dios;
simplemente mostraba cémo la realidad podia describirse mediante leyes fisicas. Para él, ciencia y fe no solo
no eran incompatibles, sino que abordaban preguntas diferentes: la ciencia explica cémo evoluciona el
universo, mientras que la cuestion de por qué existe o qué lo fundamenta pertenece a un nivel metafisico
distinto.

También destaca Francis Collins, genetista y director del Proyecto Genoma Humano. Collins ha defendido
publicamente que la complejidad del ADN, la racionalidad del cosmos y la existencia de leyes universales
pueden interpretarse como compatibles con la idea de un creador. Su postura no pretende demostrar a Dios
cientificamente, sino mostrar que la ciencia no obliga a descartarlo y que la existencia de Dios puede ser una
explicacion coherente con la estructura ordenada del universo.

Finalmente, el caso de Antony Flew resulta especialmente [lamativo. Tras décadas defendiendo el ateismo, este
filésofo llegd a la conclusion de que el orden del universo, su ajustada estructura y la inteligibilidad de las leyes
naturales apuntaban hacia la existencia de una inteligencia creadora. Sin adoptar un teismo tradicional, se
incliné hacia una postura deista, segin la cual un ser inteligente habria dado origen al cosmos sin intervenir
constantemente en él.

En conjunto, estas posturas no pretenden convertir a Dios en una teoria cientifica, ni demostrar su existencia
mediante experimentos. Su importancia radica en mostrar que la idea teista puede convivir con la ciencia actual
sin contradiccion. Desde esta perspectiva, el universo no es solo un conjunto de procesos fisicos, sino una
realidad ordenada cuya existencia podria remitir a un fundamento dltimo. Por eso, el teismo ofrece una



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

interpretacion metafisica en la que Dios actia como causa primera, garante del orden y horizonte racional
desde el cual el mundo adquiere sentido.

2) Ateismo

El ateismo niega la existencia de Dios y sostiene que el universo puede comprenderse plenamente sin recurrir
a causas sobrenaturales. Desde esta postura, la realidad es autosuficiente: las leyes naturales, la fisica, la
evolucién biolégica o la cosmologia proporcionan explicaciones suficientes para entender por qué las cosas
son como son. No es necesario postular una voluntad divina detras de los fenémenos, del origen del cosmos o
del orden natural.

En la modernidad, esta vision adquirié profundidad filoséfica. Ludwig Feuerbach interpreté la idea de Dios no
como descubrimiento de una realidad externa, sino como un reflejo de la propia naturaleza humana. Segun él,
los seres humanos proyectan en la figura divina sus deseos, ideales y aspiraciones; por tanto, “Dios” no seria
mas que la humanidad idealizada. El ateismo de Feuerbach es, en este sentido, una critica antropoldgica:
comprender a Dios significa comprendernos a nosotros mismos.

Mas radical todavia fue la postura de Friedrich Nietzsche, quien proclamé la célebre “muerte de Dios”. Esta
expresion no significa simplemente que Dios no exista, sino que ha dejado de ser una referencia valida para
organizar la cultura, la moral y el sentido de la vida. Con la desaparicion de este fundamento absoluto, el ser
humano se enfrenta al reto de crear sus propios valores sin ampararse en una autoridad trascendente. Sin Dios,
la responsabilidad de dar sentido al mundo recae integramente en nosotros.

El existencialismo de Jean-Paul Sartre lleva este planteamiento a su maxima consecuencia. Para él, si Dios no
existe, entonces no hay una esencia fija que determine qué es el ser humano o cémo debe vivir. Somos
radicalmente libres, “condenados a ser libres”, y tenemos la tarea de construir nuestra propia identidad y
nuestros valores. El ateismo se convierte asi en la condicion de posibilidad de una libertad absoluta, que se
expresa a través de nuestras decisiones concretas.

En la actualidad, muchas formas de ateismo adoptan un enfoque cientifico y epistemolégico. Se parte de un
principio sencillo: cuando una hipétesis no es necesaria para explicar un fenémeno, debe considerarse
prescindible. Dado que la fisica, la biologia o la neurociencia ofrecen explicaciones completas sin recurrir a
una entidad divina, la hipdtesis “Dios” se juzga innecesaria. Desde esta perspectiva, no solo se afirma que Dios
no existe, sino que la explicacion del mundo no requiere en ningin momento apelar a una realidad
sobrenatural.

El ateismo contempordneo, por tanto, combina argumentos filoséficos, cientificos y metodoldgicos para
sostener que el universo puede entenderse por si mismo, sin un fundamento trascendente.

3) Agnosticismo

El agnosticismo sostiene que no podemos saber si Dios existe 0 no, porque la cuestion sobrepasa los limites
del conocimiento humano. El problema no consiste en afirmar o negar su existencia, sino en reconocer nuestra
incapacidad para demostrarla.

El agnosticismo surge de una reflexion sobre los limites del conocimiento humano. No se trata simplemente
de “dudar” de la existencia de Dios, sino de afirmar que, dadas nuestras capacidades cognitivas y el tipo de
realidad que investigamos, no es posible alcanzar una respuesta definitiva.

En este sentido, autores como David Hume representan una postura clave. Hume defendia que todo
conocimiento valido proviene de la experiencia sensible: solo podemos afirmar la existencia de aquello que



Tema 3 Metafisica
(@loce)

percibimos mediante los sentidos o inferimos a partir de ellos. Sin embargo, ninguna experiencia empirica
puede mostrarnos un ser infinito, eterno o trascendente. Por eso, toda afirmacion sobre Dios —a favor o en
contra— excede los limites legitimos de lo que podemos conocer. Lo divino, para Hume, no puede ser captado
por nuestras facultades, y por ello cualquier conclusion definitiva seria injustificada.

Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

Immanuel Kant llevé esta reflexion a un plano mas profundo. Segtn su filosofia critica, nuestra mente solo
puede conocer los fenémenos, es decir, lo que aparece dentro del espacio, el tiempo'y las leyes de la causalidad.
Todo aquello que no pueda ser experimentado bajo estas condiciones —como Dios, el alma o el mundo como
totalidad absoluta— queda fuera del ambito del conocimiento. Sin embargo, Kant distingue con claridad entre
pensar y conocer. Aunque no podemos conocer a Dios porque no es un objeto posible de experiencia, si
podemos pensarlo: la idea de Dios es legitima como concepto de la razén, un pensamiento que orienta la
reflexion moral y metafisica, aunque nunca pueda convertirse en conocimiento cientifico o demostrable. Asi,
para Kant, la existencia de Dios no puede ser probada ni refutada por la razén tedrica; es una cuestién que
rebasa nuestros limites cognitivos.

A partir de estas reflexiones, el agnosticismo se presenta como una postura intermedia y critica, que reconoce
que la pregunta sobre Dios excede nuestras posibilidades de conocimiento seguro. Mientras el teismo afirma
que Dios existe y el ateismo que no existe, el agnosticismo sostiene que la cuestiéon permanece abierta, bien
porque nuestra mente esta limitada, bien porque la propia naturaleza del problema impide una respuesta
concluyente. En este sentido, el agnosticismo no es indiferencia ni desinterés, sino una forma de honestidad
intelectual: aceptar que no todas las preguntas pueden ser resueltas dentro de los limites del conocimiento
humano.

Argumentos o fundamentos

Postura Definicion general || Como concibe a Dios || Relacion con el mundo||" 5.
principales
Afirma la existencia|| Dios es creador, Dios crea, sostiene, El universo necesita un
Teismo de un Dios omnipotente, conoce e incluso fundamento ultimo; orden,
personal y omnisciente y puede intervenir en el || racionalidad y leyes naturales
trascendente. moralmente perfecto. || mundo. apuntan a un origen inteligente.
. . . . Critica a la idea de Dios como
Niega la existencia || . . El universo es >
. Dios no existe: es una - proyeccién humana, muerte del
; de Dios y la : autosuficiente; puede
Ateismo . idea humana o . L fundamento absoluto,
necesidad de ) . explicarse mediante , .
innecesaria. autonomia del sujeto,
postularlo. leyes naturales.

suficiencia de la ciencia.

Agnosticismo

Afirma que no
podemos saber si
Dios existe o no.

La existencia o
inexistencia de Dios
es incognoscible.

No toma postura
afirmativa sobre Dios:
la cuestion permanece
abierta.

Limites del conocimiento
humano, imposibilidad de
probar realidades trascendentes,
distincion entre pensar y
conocer.

6.3.

Pruebas filoséficas clasicas y razones contemporaneas para creer y no creer.

A lo largo de la historia del pensamiento, numerosos fil6sofos han elaborado argumentos a favor y en contra de
la existencia de Dios. No se trata de pruebas cientificas en sentido estricto, pues la existencia divina no puede
verificarse empiricamente, sino de razonamientos filos6ficos que buscan mostrar si la idea de Dios es
necesaria, plausible, innecesaria o incluso contradictoria. Estos argumentos forman parte esencial de la
metafisica, porque abordan la pregunta por el fundamento dltimo de la realidad.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

A) Argumentos clasicos para afirmar la existencia de Dios

1)

2)

El argumento cosmolégico

Uno de los razonamientos mas influyentes es el argumento cosmolégico. Parte de una intuicién muy
sencilla: nada existe sin una razén o causa que explique por qué esta ahi. Cuando observamos el
mundo, vemos que todo depende de algo: una semilla proviene de un arbol, un edificio de unos
arquitectos, una persona de sus padres. Aristételes formul6 esta idea afirmando que todo lo que
comienza a existir tiene una causa que lo pone en movimiento o lo hace ser.

Si  aplicamos esta idea al conjunto del universo, surge wuna pregunta metafisica:
;puede la cadena de causas retroceder hacia atras hasta el infinito? Aristételes y, siglos después, Santo
Tomds de Aquino respondieron que no. Si cada cosa dependiera de otra anterior sin ningtin punto de
partida, entonces nada habria comenzado realmente a existir, igual que un tren no podria moverse si
todos sus vagones dependieran de otro vagén, pero no hubiera locomotora.

Por esta razén, ambos filésofos sostienen que debe existir una Primera Causa que no dependa de nada
anterior. Esta causa no es “la primera” en el tiempo, sino en el orden del ser: es lo que da existencia y
coherencia a todo lo demds en cada instante. Santo Tomas la llamé Causa Primera o Ser primero, y
Aristoteles la identific con el Primer Motor Inmdévil, una realidad eterna que origina el movimiento sin
ser movida por otra.

Es importante sefialar que, segln este argumento, esa Primera Causa no seria una cosa mas dentro del
universo, como un objeto o un planeta, sino algo radicalmente distinto: el fundamento que sostiene la
existencia de todo lo que existe.

En resumen, el argumento cosmoldgico intenta mostrar que la existencia del mundo requiere una
explicacion tltima, y que esa explicacion no puede encontrarse dentro del propio universo, sino en
una realidad que no necesita ser causada.

El argumento teleolégico

Otro razonamiento cldsico a favor de la existencia de Dios es el argumento teleolégico, también
llamado argumento del disefio. Este planteamiento parte de una observacién profundamente intuitiva:
cuando encontramos algo que muestra orden, coherencia y finalidad, solemos pensar que detras de
ello hay una inteligencia que lo ha disefiado. Igual que un reloj, por su complejidad y precision, nos
lleva a suponer un relojero, muchos filésofos han considerado que el universo presenta rasgos que
apuntan a un disefiador.

Desde la Antigliedad, pensadores como Platén y Aristételes ya entendieron el cosmos como un orden
racional. Platén hablaba de un Demiurgo, un artesano divino que organiza la materia caética siguiendo
proporciones matematicas. Aristételes, por su parte, afirmaba que en la naturaleza todo parece orientado
a ciertos fines: las semillas tienden a ser arboles, los 6rganos cumplen funciones especificas, y los seres
vivos actdan buscando su propio bien. Esta orientacion finalista sugeriria que la realidad no es un
conjunto de hechos cadticos, sino un sistema estructurado.

Los estoicos reforzaron esta idea: para ellos, el universo es un organismo racional dirigido por el logos,
un principio divino que impregna y ordena todas las cosas. La regularidad de los astros, el equilibrio de
la naturaleza y la coherencia del mundo eran signos de una inteligencia que gobierna el todo.

Con la ciencia moderna, este tipo de argumento no desaparecio; al contrario, tuvo nuevas
formulaciones. Newton, al estudiar la gravedad y las leyes del movimiento, consideré que el orden



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

3)

4)

matematico del universo era demasiado preciso como para ser fruto del azar. La exactitud de las leyes
naturales —que pueden expresarse en férmulas tan simples como F = ma— fue interpretada como
prueba de que el cosmos responde a un disefo racional.

En tiempos mas recientes, algunas reflexiones contemporaneas han retomado este enfoque desde otra
perspectiva. La llamada hipétesis del “ajuste fino” observa que ciertas constantes fisicas del universo
(como la velocidad de expansién del cosmos o la carga del electrén) parecen extraordinariamente
precisas para permitir la existencia de vida. Si esos valores fueran ligeramente distintos, las estrellas, los
planetas o la quimica compleja no podrian darse. Algunos filésofos y cientificos interpretan esta
coincidencia como un posible indicio de una inteligencia que configur6 el universo con un propésito.

El argumento teleol6gico no pretende probar de manera cientifica la existencia de Dios, sino mostrar
que el orden, la regularidad y la adecuacion sorprendente del mundo pueden entenderse mejor si se
presupone una inteligencia ordenadora. Lo que este razonamiento pone sobre la mesa es una pregunta
metafisica: jes el cosmos fruto de un disefio o de procesos impersonales? La respuesta a esta pregunta
sigue siendo uno de los debates mas profundos en la interseccién entre ciencia y filosofia.

El argumento moral

El argumento moral parte de una intuicién sencilla: la moralidad parece tener un valor objetivo, es
decir, algunas acciones son buenas o malas independientemente de nuestras opiniones. Ademas, los
seres humanos experimentamos dentro de nosotros una exigencia moral, un deber que nos impulsa a
actuar correctamente incluso cuando no nos conviene.

Kant convirtio esta intuicion en una reflexion filoséfica profunda. Segun él, esta “ley moral en mi” —la
voz interior que nos manda obrar bien— no puede explicarse Gnicamente por causas naturales o
psicologicas. Para que el deber moral tenga sentido pleno, debe ser posible una armonia entre virtud y
felicidad, algo que no siempre ocurre en nuestra experiencia cotidiana: a menudo las personas buenas
sufren y las injustas prosperan.

Para Kant, esta idea de una justicia moral dltima exige postular la existencia de un fundamento racional
y moral que garantice esa armonia, aunque no podamos observarla en el mundo sensible. Ese
fundamento es lo que Kant llama Dios: un ser racional, justo y bueno que hace posible que el orden
moral no sea una simple ilusion.

Kant no presenta este argumento como una prueba cientifica ni como una demostracion tedrica —ya
que, segln él, Dios no puede ser conocido empiricamente—, sino como un postulado de la razén
practica: una idea que la razén humana necesita para sostener el sentido del deber y la posibilidad de
un orden moral coherente.

En esta perspectiva, la moralidad apunta hacia Dios, no como un hecho demostrable, sino como la
condicién que da coherencia a nuestra experiencia moral

El argumento ontoldgico

El argumento ontolégico es uno de los razonamientos mas famosos —y también mas discutidos— de la
historia de la filosofia. Fue formulado por San Anselmo en el siglo Xl vy, siglos después, Descartes lo

reinterpret6 dentro de su propia metafisica.

El argumento ontolégico parte de una idea sencilla pero ambiciosa: intentar demostrar la existencia de
Dios solo mediante el analisis del concepto de Dios, sin recurrir a la experiencia o a la observacién del



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

mundo. Segln este razonamiento, Dios se entiende como el ser absolutamente perfecto, aquel del que
no es posible pensar otro mayor. Ahora bien, si profundizamos en lo que significa “ser perfecto”,
descubrimos que existir es una cualidad o perfeccién necesaria: un ser que existe realmente es mas
perfecto que uno que solo existe en la mente.

A partir de esta premisa, el argumento sostiene que si concebimos a Dios como el ser absolutamente
perfecto, no podemos pensar en él como inexistente, porque un ser que no existe careceria de una
perfeccion esencial. Por tanto, la propia idea de Dios implica su existencia: no seria coherente definir
un ser perfecto que no existiese, igual que no seria coherente definir un triangulo sin tres lados. De este
modo, la existencia de Dios no se extraeria de la experiencia, sino que se desprenderia directamente
del significado del concepto “Dios”.

Este razonamiento ha sido enormemente influyente y muy discutido. Sus defensores lo ven como una
prueba légica de gran profundidad, mientras que sus criticos sefialan que no puede derivarse la
existencia real de un ser a partir de una definicién o de una idea. A pesar de las controversias, el
argumento ontolégico sigue ocupando un lugar central en la metafisica porque plantea un problema
filosofico fascinante: jpuede algo existir necesariamente solo porque su concepto exige que exista?

Tipo de

Autores / Tradicion
argumento

Idea central Qué pretende mostrar

Aristoteles (Primer

1. Cosmoldgico

Todo lo que existe tiene una causa; no puede
haber una cadena infinita — debe existir una
Primera Causa no causada.

Motor), Tomas de
Aquino

Que el universo requiere un
fundamento dltimo que dé razéon
de su existencia.

2. Teleoldgico

El orden, regularidad y finalidad del universo

Platén (Demiurgo),
Aristoteles, estoicos,

Que la complejidad y armonia del

del deber requieren un fundamento moral dltimo.

practica)

(disefio) apuntan a una inteligencia ordenadora. Newton mundo sugieren un disefiador.
. . - .. || Kant (ley moral, Que la moralidad necesita un
La existencia de valores objetivos y la experiencia . . .
3. Moral postulado de la razén garante supremo que dé sentido al

deber moral.

4. Ontolégico

La idea de un ser absolutamente perfecto implica
su existencia, porque existir es una perfeccion
necesaria.

San Anselmo, Descartes

Que la existencia de Dios se
deduce del concepto mismo de
perfeccion.

B) Razones contemporaneas para creer

En la actualidad, aunque el debate sobre la existencia de Dios suele formularse en un marco mas cientifico y
plural, siguen existiendo argumentos que muchos consideran plausibles para sostener una visién teista del
mundo.

Uno de los mas influyentes es el del ajuste fino del universo. Las constantes fisicas —como la fuerza de la
gravedad, la carga del electrén o la velocidad de expansién del cosmos— presentan valores extremadamente
precisos que permiten la existencia de galaxias, estrellas, planetas y, finalmente, vida. Variaciones minimas
habrian hecho imposible un universo habitable. Algunos cientificos y filésofos interpretan esta sorprendente
precision como un indicio de disefio o intencionalidad, mientras que otros lo explican mediante hipétesis
alternativas, como la existencia de mdltiples universos.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez
(@ocTe)

Otra linea de reflexién contemporanea se centra en el misterio mismo de la existencia. La ciencia moderna
puede describir como evolucionan los sistemas fisicos o cémo emerge la vida, pero sigue sin responder a una
cuestion de fondo: spor qué existe algo en lugar de nada? Esta pregunta, de cardcter metafisico, ha llevado a
ciertos pensadores a postular una realidad originaria y autosuficiente que dé razén del ser de todo lo demas, lo
que algunos identifican con la idea de Dios como fundamento dGltimo.

La experiencia religiosa constituye también un argumento que muchos consideran significativo. A lo largo de
la historia y en practicamente todas las culturas, los seres humanos han informado de experiencias de
trascendencia, presencia divina o conexién profunda con una realidad superior. Aunque estas vivencias pueden
interpretarse de diferentes modos —psicolégicos, culturales o espirituales—, para quienes las toman en serio
constituyen un indicio fenomenoldgico de que el ser humano podria estar abierto a una dimensién que
trasciende lo puramente material.

Finalmente, algunos filésofos contemporaneos ven en los valores morales universales un posible punto de
apoyo para una vision teista. La intuicién de que ciertas acciones son objetivamente buenas o malas —como
la justicia, la dignidad o el respeto a las personas— parece requerir un fundamento ético que vaya mas alla de
acuerdos sociales cambiantes o procesos evolutivos. Desde esta perspectiva, Dios se presenta como el garante
Gltimo de la objetividad moral y de la dignidad humana.

C) Razones contempordneas para no creer

Junto a los argumentos que apoyan la existencia de Dios, también han surgido en la época moderna y
contemporanea razones de peso que cuestionan la validez de la hipétesis teista. El argumento mas influyente
es, sin duda, el problema del mal. Si Dios es omnipotente (puede evitar el mal) y absolutamente bueno (quiere
evitarlo), ;como explicar la presencia de sufrimiento, injusticia, enfermedades o catastrofes naturales? Esta
contradiccion aparente ha sido formulada desde la Antigliedad —ya por Epicuro— vy sigue siendo uno de los
desafios mas fuertes para el teismo: ;por qué existe tanto dolor inmerecido? Para muchos pensadores, el mal
resulta dificil de conciliar con la idea de un ser omnipotente y moralmente perfecto.

Otra razon habitual para rechazar la existencia de Dios se apoya en el éxito de las explicaciones cientificas. A
medida que la fisica moderna, la biologia evolutiva o la cosmologia han ampliado nuestra comprensién del
universo, algunos filésofos y cientificos consideran que ya no es necesario recurrir a una causa sobrenatural
para explicar los fendmenos naturales. La formacién de galaxias, el origen de la vida, la conciencia humana o
la diversidad biolégica cuentan hoy con explicaciones que dependen de leyes naturales, sin apelar a un agente
divino. Desde esta perspectiva, la hipétesis de Dios se considera innecesaria para comprender el
funcionamiento del mundo.

La pluralidad de religiones constituye otro argumento relevante. A lo largo de la historia han surgido numerosas
tradiciones religiosas —a menudo incompatibles entre si— que afirman poseer verdades dltimas sobre Dios, el
sentido del mundo y la moral. Para algunos criticos, este desacuerdo profundo dificulta la idea de una dnica
revelacion verdadera. Si culturas distintas sostienen creencias contradictorias, ;cémo justificar racionalmente
que una sola de ellas sea correcta? Esta diversidad se interpreta como un indicio de que las creencias religiosas
pueden depender mds de factores culturales e histéricos que de una realidad trascendente.

Por dltimo, ciertos fil6sofos contemporaneos plantean objeciones conceptuales al propio contenido del teismo
tradicional. Argumentan que atribuir a Dios cualidades como omnipotencia, omnisciencia o providencia puede
generar paradojas logicas: ;puede un ser omnipotente crear una piedra que él mismo no pueda mover?, ;cémo
puede un Dios que lo sabe todo compatibilizar la omnisciencia con la libertad humana?, ;puede existir un ser
atemporal que actie en el tiempo? Estas preguntas no buscan ser meros juegos intelectuales, sino mostrar que
el concepto clasico de Dios podria contener tensiones internas dificiles de resolver.



Tema 3 Metafisica
@loree)

En conjunto, estos argumentos no pretenden demostrar de forma concluyente la inexistencia de Dios, pero si
cuestionan la coherencia, necesidad o plausibilidad de la idea teista desde perspectivas éticas, cientificas y
conceptuales. Por ello, forman parte esencial del debate contempordneo sobre el lugar de lo divino en la
comprension filoséfica de la realidad.

Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

| Tipo de razén I Idea central | Qué sugiere o cuestiona |

Ajuste fino del universo || Las constantes fisicas del cosmos parecen || Sugiere que esta precisién podrfa apuntar a un

diseno o intencionalidad.

(Razén para creer)

extraordinariamente precisas para permitir la vida.

Misterio de la existencia
(“por qué hay algo y no
nada”) (Razén para creer)

La ciencia explica el “cémo”, pero no el motivo
altimo de la existencia del universo.

Apunta a un fundamento metafisico originario, que
algunos identifican con Dios.

Experiencia religiosa Experiencias de trascendencia presentes en || Para muchos, son indicios fenomenolégicos de una
(Razén para creer) culturas y épocas diversas. realidad que trasciende lo material.
Valores morales objetivos || La intuicion de bienes universales (justicia, || Sugiere la necesidad de un fundamento ético

(Razén para creer)

dignidad, deber).

altimo que garantice su validez.

Problema del mal
(Razén para no creer)

El sufrimiento, la injusticia o las catdstrofes parecen
incompatibles con un Dios omnipotente y bueno.

Cuestiona la coherencia interna del teismo

tradicional.

Suficiencia de las
explicaciones cientificas

La fisica, la biologia o la cosmologia explican el
mundo sin recurrir a Dios.

Sostiene que la hipdtesis divina es innecesaria para
comprender la realidad.

(Razén para no creer)

Sugiere que las creencias pueden ser producto de
factores culturales mas que de una revelacién
verdadera.

Pluralidad de religiones
(Razén para no creer)

Las diversas doctrinas religiosas ofrecen visiones
incompatibles.

Problemas conceptuales
del teismo
(Razén para no creer)

Atributos como omnipotencia u omnisciencia
generan paradojas logicas.

Cuestiona la coherencia del concepto tradicional
de Dios.

En conclusién, el problema de la existencia de Dios continda siendo uno de los grandes temas de la metafisica.
No se trata de una cuestion empirica, sino conceptual, racional y existencial, que afecta a nuestra comprension
del universo, del sentido de la vida, de la moralidad y del lugar del ser humano en el cosmos. Teismo, ateismo
y agnosticismo representan respuestas distintas a un mismo interrogante fundamental. Lejos de estar resuelto,
el debate sigue abierto, mostrando que el problema de Dios forma parte del intento humano de comprender la
realidad en su totalidad.

7. Sintesis y reflexion final

La metafisica nos enfrenta a preguntas que nunca se cierran del todo y que, sin embargo, orientan nuestra
manera de vivir. Preguntar por el ser, por la libertad, por el fundamento del mundo o por la posibilidad de Dios
no es solo un ejercicio intelectual: es una forma de situarnos ante la realidad con profundidad y responsabilidad.
En un mundo que a menudo privilegia lo inmediato y lo Gtil, la metafisica nos recuerda que comprender implica
ir mas alla de lo evidente y preguntarnos por aquello que sostiene lo que vemos.

Su importancia no reside en ofrecer respuestas definitivas, sino en ensanchar la mirada con la que interpretamos
la existencia. Al pensar si todo estd determinado o si realmente somos libres, si lo real es necesario o
contingente, o si el universo necesita un fundamento Gltimo, ensayamos también una comprensién de nosotros
mismos. La metafisica se convierte asi en un ejercicio de autoconocimiento y de apertura: nos muestra que vivir
humanamente implica no conformarse con lo superficial, sino buscar sentido, fundamento y coherencia.



Tema 3 Metafisica Prof. Sara Eugenia Ferrefio Pérez

@oce]

Por eso, aunque sus preguntas sean antiguas y sus debates complejos, la metafisica sigue siendo actual. All
donde surge el asombro, la duda o la necesidad de comprender lo esencial, la metafisica vuelve a aparecer. Y
quiza su mayor ensefianza sea esta: que el mundo no estd dado de una vez por todas, sino que exige ser
pensado; y que pensar, en el sentido mas profundo, es un modo de cuidar la verdad y de cuidar también nuestra
propia humanidad.

Bibliografia

Manuales de Filosofia
Pérez Carrasco, F. ). Filosofia. 1° Bachillerato. Oxford Educacion, 2002
Castillo Cérdova, G. Introducion a la Filosofia. Piura, Facultad de Humanidades, 2013
Sanchez Meca y Mateu Alonso. Filosofia. 1° Bachillerato. Anaya, 2015
Bugarin Lago, A. Filosofia. 1° Bachillerato. Paraninfo, 2018

Recomentados
Garcia Morente, M. El hecho extraordinario. Encuentro, 2025.

Chesterton, G.K. Razones para la fe. Styria, 2008.

Otros
Comellas Garcia-Lera, Historia sencilla de la ciencia. Ediciones Rialp, 2007.
Martinez, Martinez, J.F. Metafisicai. UNED, 1991.



