TEMA 5: LA FILOSOFIA MEDIEVAL

Indice del tema 5: Filosofia, Medieval

1. Introduccion: sentido de la filosofia medieval

2. Contexto historico general

2.1. Desintegracion del Imperio romano
2.2. Expansioén del cristianismo

2.3. Nacimiento del Islam

2.4. Surgimiento de las universidades
2.5. Redescubrimiento de Aristételes

3. Rasgos generales de la filosofia medieval
3.1. Caracter teocéntrico

3.2. Busqueda de armonia entre fe y razon
3.3. Dependencia de autoridades

3.4. Desarrollo de la 16gica

3.5. Filosofia como servicio a la teologia

4. Etapas de la filosofia medieval
4.1. Patristica (siglos II-VIII)
4.2. Escolastica (siglos IX-XIV)

5. Filosofia Patristica: San Agustin de Hipona
(354-430)

5.1. Influencia platonica

5.2. Teoria del conocimiento

5.3. Antropologia: unidad de alma y cuerpo

5.4. Moral y problema, del mal

5.5. Historia

1. Introduccion: sentido de la filosofia medieval

6. Filosofia Escolastica

6.1. Anselmo de Canterbury (1033-1109)
6.1.1. El argumento ontoldgico de la existencia de
Dios

6.1.2. La necesidad de la encarnacion

6.2. Santo Tomas de Aquino (12235-1274)
6.2.1. Fe y razon

6.2.2. Demonstracion de la existencia de Dios
6.2.3. Metafisica: esencia y existencia

6.2.4. Antropologia

6.2.5. Btica y politica

7. Corrientes arabes y judias
7.1. Al-Farabi

7.2. Avicena

7.3. Averroes

7.4. Maimoénides

8. Guillermo de Ockham (12387-1347)
8.1. Critica a los universales

8.2. Economia del pensamiento

8.3. Separacion entre teologia y filosofia

9. Conclusion

La Filosofia Medieval es el conjunto de reflexiones filoséficas que se desarrollan en Europa (y también en el
mundo arabe y judio) entre la caida del Imperio Romano de Occidente (siglo V) y el Renacimiento (siglo XV). A
diferencia de la filosofia griega, que habia surgido en un contexto politico plural y con una busqueda mas
autéonoma del saber, la filosofia medieval nace en un mundo profundamente transformado por la expansién del
cristianismo, que reorganiza la cultura, la educaciony la visiéon del mundo. Esto determina que la relacion entre
razony fe se convierta en el eje central de las preocupaciones filosoéficas.

Aunque durante mucho tiempo se la considerd una época oscura o meramente teoldgica, la investigacion
actual reconoce la enorme riqueza intelectual de este periodo. La filosofia medieval no se limita a repetir
dogmas religiosos: desarrolla nuevas formas de argumentacion, abre debates metafisicos de largo alcance,
estudia el lenguaje, la ldgica, la éticay la politica, y transmite a la modernidad el legado de Aristoteles. Ademas,
incorpora aportes decisivos de pensadores arabes y judios, que juegan un papel fundamental en el
renacimiento del pensamiento clasico.

La filosofia medieval no es un bloque uniforme: atraviesa tres grandes etapas —Patristica, Escolastica
tempranay Escolastica madura— que muestran una evolucién desde la defensa del cristianismo en un mundo
hostil hasta un sistema filosofico-teolégico de enorme sofisticacion intelectual.

2. Contexto historico general

Para comprender la filosofia medieval es fundamental analizar el mundo en el que surge. Desde el siglo V,
Europa experimenta transformaciones profundas:



2.1. Desintegracion del Imperio romano

La caida del Imperio Romano de Occidente en el aho 476 d. C. provoca un declive del comercio, de las
estructuras urbanas y de la educacion. Gran parte del saber grecolatino se conserva gracias a los
monasterios, donde monjes copistas transcriben libros y construyen pequefas bibliotecas en un
continente politicamente fragmentado.

2.2. Expansion del cristianismo

El cristianismo se convierte en el marco cultural dominante. La Biblia y los Padres de la Iglesia ofrecen
una vision unitaria del mundo basada en la creacién divina, la historia de la salvacién y la moral de las
virtudes teologales. La filosofia se orienta hacia el conocimiento de Dios y hacia la comprensidon racional
de lafe.

2.3. Nacimiento del Islam

A partir del siglo VII, el Islam se expande desde Arabia hasta el norte de Africay la peninsula ibérica. En
elambito isldmico florece una intensa vida intelectual, con importantes avances cientificos y filosoficos.
Los pensadores arabes recuperany comentan a Aristételes mucho antes que Europa, convirtiéndose en
intermediarios fundamentales de su obra.

2.4. Surgimiento de las universidades

En los siglos Xl y XIll nacen las primeras universidades europeas (Paris, Oxford, Bolonia). Alli se
sistematiza la ensenanza de la teologia, el derecho y las artes liberales. La figura dominante es el
magister, que ensefia mediante la lectura de textos de autoridad y el uso de la disputatio, una forma de
debate ordenado que impulsa la argumentacion logica.

2.5. Redescubrimiento de Aristételes

El contacto con el mundo isldmico y judio permite recuperar obras aristotélicas antes desconocidas en
Europa. Esto transforma profundamente la filosofia medieval, que pasa de apoyarse casi
exclusivamente en Platén a integrar de manera masiva la metafisica, la fisicay la logica aristotélicas. La
Escolastica alcanzara su madurez al intentar armonizar Aristoteles con la fe cristiana.

3. Rasgos generales de la filosofia medieval
Aunque abarca mil afios, la filosofia medieval presenta ciertos rasgos comunes:

3.1. Caracter teocéntrico

Dios es el centro de la reflexion filosoéfica. Esto no significa que desaparezca la metafisica clasica, pero
si que la pregunta por el ser se orienta hacia la comprensidn del ser divino y su relacién con el mundo
creado.

3.2. Busqueda de armonia entre fe y razén

La fe no suele verse como un obstaculo para la racionalidad, sino como una fuente de verdad que la
razén puede explorar. No obstante, hay posiciones mas radicales: desde quienes subordinan
totalmente la razén a la fe (Tertuliano) hasta quienes reivindican un espacio propio para la filosofia
(Averroes).

3.3. Dependencia de autoridades
Platén, Aristoteles, la Biblia y los Padres de la Iglesia son autoridades fundamentales. El pensamiento
medieval se articula en torno a la interpretacién de textos.

3.4. Desarrollo de la légica

La légica se convierte en una herramienta indispensable para elaborar argumentos teoldgicos y
metafisicos. En la alta Escolastica, la légica escoldstica adquiere una finura técnica comparable a la
moderna.



3.5. Filosofia como servicio a la teologia

Aunque existen fildsofos mas independientes, la mayoria concibe la filosofia como ancilla theologiae
(“sierva” o colaboradora de la teologia), encargada de clarificar conceptos y defender racionalmente la
fe.

4. Etapas de la filosofia medieval

4.1. Patristica (siglos II-VIII)
Es el periodo de los Padres de la Iglesia, pensadores cristianos que deben defender la fe frente al
paganismoy las herejias internas. La filosofia griega es reinterpretada desde un marco cristiano.

Dos figuras destacan sobre las demas: San Agustin y Boecio.

4.2. Escolastica (siglos IX-XIV)

La Escolastica se consolida en las universidades medievales. Se caracteriza por un alto rigor légico y
por la sistematizacion de la teologia. Los escolasticos debaten sobre el conocimiento, el alma, Dios, la
realidad, el lenguaje y el problema de los universales.

Entre todos los autores escolasticos, tres destacan especialmente: Anselmo de Canterbury, Santo
Tomas de Aquino y Guillermo de Ockham.

5. Filosofia Patristica: San Agustin de Hipona (354-430)

San Agustin es, junto con Platdn, la figura que mas influye en la Patristica. Su obra intenta integrar la herencia
platénica con el cristianismo. Su pensamiento abarca cuestiones metafisicas, éticas, antropolégicas y
teoldgicas.

5.1. Influencia platdnica

San Agustin adopta la idea de que el mundo sensible es mutable y nos lleva al error, mientras que el mundo
inteligible es el ambito de la verdad. Sin embargo, afirma que las verdades eternas no estan en un mundo de
Ideas separado, sino en Dios mismo. Las almas acceden a la verdad porque Dios ilumina el entendimiento.

5.2. Teoria del conocimiento

Para Agustin de Hipona, conocer no consiste simplemente en recibir impresiones
sensoriales del exterior, sino en descubrir una verdad que ya esta, de algun modo,
presente en el interior del alma. El punto de partida es su célebre afirmacién
inspirada en la tradicion platénica: “No salgas fuera: vuelve a ti mismo; en el
hombre interior habita la verdad.”

Esto significa que el verdadero conocimiento no proviene unicamente de los sentidos
—que son cambiantes, limitados y a veces engafiosos—, sino de una dimension
profunda del espiritu humano donde se encuentra la huella de Dios. El alma, creada
por Dios, esta orientada hacia EL, y por eso es capaz de reconocer la verdad.




5.3. Antropologia: unidad de almay cuerpo

Para San Agustin, el ser humano es una unidad sustancial, pero dentro de esa unidad existe una jerarquia: el
alma es superior al cuerpo. Esta superioridad no implica desprecio hacia lo corporal—que también es creacién
divina—, sino que el cuerpo debe ser comprendido en su funcion adecuada, subordinado a la dimensién
espiritual. El alma, por tanto, constituye el principio de vida, de conocimiento y de autoconciencia, y es lo que
permite al ser humano orientarse hacia Dios, su verdadero fin.

El alma humana posee tres facultades fundamentales que reflejan, de manera analégica, la Trinidad divina:

1. Memoria (memoria): No es solo el recuerdo de hechos pasados; en Agustin es también una memoria
interior, un depdsito profundo donde el alma guarda conocimientos y donde, incluso antes de pensarlos
explicitamente, “habitan” las verdades eternas. Esta memoria es uno de los lugares donde el ser
humano puede encontrarse consigo mismo y abrirse a Dios, porque en ese fondo interior resuena la
huella del Creador.

2. Entendimiento (intelligentia): Es la facultad que permite comprendery captar laverdad. Para Agustin,
el alma puede acceder a la verdad no solo mediante sus propias capacidades, sino gracias a la
iluminacion divina, que actia como una luz interior que hace inteligibles los conceptos. Asi, aunque el
ser humano tenga un papel activo en el conocimiento, solo puede alcanzar la verdad plena cuando
recibe esta iluminacidn que procede de Dios.

3. Voluntad (voluntas): La voluntad es la facultad que permite amar, elegir y orientar la accién. Para
Agustin, todo acto humano implica un movimiento de la voluntad hacia algo que considera bueno. Pero
esta voluntad esta herida por el pecado original, que introduce una inclinacion desordenada hacia el
mal. Por ello, la libertad humana no desaparece, pero si queda debilitada, y necesita la gracia divina
para orientarse correctamente hacia el bien auténtico.

La libertad ocupa un lugar central en su antropologia. El ser humano es verdaderamente libre porque puede
elegir entre el bien y el mal. Sin embargo, tras el pecado original, la voluntad no siempre es capaz de elegir el
bien por si sola: queda dividida, inclinada a amarse a si misma de forma egoista (amor sui) antes que a Dios
(amor Dej). Por eso Agustin afirma que la libertad plena no consiste simplemente en “poder elegir”, sino en estar
“liberado del mal” para poder elegir correctamente. Esta libertad auténtica solo se alcanza mediante la accion
de la gracia, que sana la herida interior del ser humano y restablece la armonia entre sus facultades.

En sintesis, el ser humano, para San Agustin:

e esunaunidad alma-cuerpo, pero con primacia espiritual del alma,

e posee facultades que lo orientan hacia la verdad y el bien,

e estd marcado por una fragilidad moral debida al pecado,

e pero conserva una profunda vocacion hacia Dios, que puede realizarse plenamente con la ayuda de la
gracia.

5.4. Moral y problema del mal

Para San Agustin, el mal no puede entenderse como una realidad positiva, ni como una fuerza que exista por si
misma. Si existiera como un ser independiente, habria sido creado por Dios, lo cual seria incompatible con la
bondad absoluta del Creador. Por ello, Agustin afirma que el mal no es un ser, sino una privacion del bien
(privatio boni). Esto significa que el mal aparece alli donde falta un orden, una perfeccién o una orientacion
adecuada hacia el bien.

El ejemplo clasico que utiliza es el de la oscuridad: la oscuridad no es una sustancia, sino la ausencia de luz.
Del mismo modo, el mal no tiene entidad propia, sino que es el resultado de un alejamiento respecto al orden
divino disefiado por Dios. La creacion, en su totalidad, es buena; el mal surge cuando esta bondad se desordena
0 se rompe.

4



San Agustin distingue entre dos tipos de mal:

1. Mal fisico, que incluye el dolor, la enfermedad o las catastrofes naturales. Aunque nos perjudique,
forma parte del orden global de la naturaleza y puede tener un sentido dentro del plan divino. Para
Agustin, estos males no expresan una corrupcion moral, sino limites o deficiencias propias de la
condicion humana.

2. Mal moral, que si es responsabilidad directa del ser humano. Este surge cuando la voluntad se orienta
hacia bienes inferiores, desvidandose del Bien supremo, que es Dios. Aqui entra en juego la libertad
humana, elemento central de su filosofia. Dios crea al ser humano libre, y esta libertad permite elegir
correctamente, pero también desviarse del orden querido por Dios.

Por tanto, la existencia del mal moral no se debe a Dios, sino al mal uso de la libertad. El ser humano, seducido
por bienes aparentes o inmediatos —placer, poder, reconocimiento—, se separa del verdadero bien y genera
desorden en simismoy en la sociedad. El pecado, en este sentido, no es mas que una desviacién voluntaria: la
voluntad rechaza un bien mayor en favor de uno menor.

Agustin ahade que este desorden afecta también a la estructura interna de la persona. El alma se inclina mas
hacia lo sensible que hacia lo racional, debilitando la armonia que deberia existir entre razén, voluntad y
afectos. Por eso, para él, la redencion y la gracia divina son necesarias para restaurar esa unidad interior y
devolver a la voluntad su orientacién correcta hacia el bien.

En resumen, Agustin ofrece una solucion al problema del mal que preserva la bondad de Dios y responsabiliza
al ser humano de sus actos. El mal no es una fuerza externa ni una entidad metafisica auténoma, sino un vacio
de bien producido por el mal ejercicio de la libertad.

5.5. Historia

En La Ciudad de Dios, Agustin ofrece una interpretacion profundamente original de la historia humana. Frente
alacrisisdellmperioromanoy alaacusacion de que el cristianismo habia debilitado al Estado, Agustin propone
una lectura espiritual y filoséfica de los acontecimientos histéricos. Para él, la historia no puede entenderse
Unicamente desde la perspectiva politica o militar, porque su sentido ultimo no nace de las decisiones de los
gobernantes ni del azar, sino de la accion providente de Dios.

Para explicar esta vision, Agustin introduce la célebre distincion entre la ciudad terrena (civitas terrena) y la
ciudad celestial (civitas Dei). No se trata de dos ciudades en un sentido geografico o politico, sino de dos
modos de orientar la viday el amor. La ciudad terrena esta formada por quienes viven dominados por el amor
desordenado a si mismos, la busqueda del poder, el honor, la riqueza o el placer. En ella, el egoismo es el
principio rector. La ciudad celestial, en cambio, esta integrada por quienes orientan su existencia hacia Dios y
hacia el amor auténtico, un amor que se expresa en la justicia, la humildad y el bien comun.

Ambas ciudades coexisten a lo largo de la historia, entremezcladas en todas las sociedades y en todos los
periodos. Ninguna institucion humana —ni siquiera el Imperio romano— se identifica plenamente con una u
otra. Por eso Agustin rechaza interpretar la caida de Roma como un fracaso religioso o politico: los imperios y
los pueblos pertenecen al orden terreno y, como todo lo humano, nacen, crecen y desaparecen. Su destino no
determina el sentido ultimo de la historia.

La clave interpretativa esta en la providencia divina: Dios conduce la historia hacia un fin que trasciende
cualquier logro temporal. Mientras la ciudad terrena busca su estabilidad en bienes fragiles, la ciudad celestial
se orienta hacia la paz eterna. La historia, por tanto, es el escenario donde se desarrolla el conflicto moral entre
dos amores: elamor a uno mismo hasta el desprecio de Dios (ciudad terrena) y elamor a Dios hasta el olvido
de uno mismo (ciudad celestial).



Asi, Agustin formula una vision teoldgica de la historia en la que los acontecimientos humanos adquieren
sentido dentro de un plan divino. La politica es importante, pero no es decisiva; ninguna realidad histérica puede
ser absolutizada. La verdadera meta de la humanidad no es la prosperidad terrena, sino la participacién en la
ciudad de Dios, que se consumara plenamente solo al final de los tiempos.

6. Filosofia Escolastica

Entre todos los autores escolasticos, tres destacan especialmente: Anselmo de Canterbury, Santo Tomas
de Aquino y Guillermo de Ockham.

6.1. Anselmo de Canterbury (1033-1109)

Anselmo es una de las figuras fundacionales de la escoldstica medieval. Representa el
transito entre la espiritualidad monastica del siglo Xl y el método racional que dominara
las universidades medievales. Su lema, fides quaerens intellectum (“la fe que busca
entender”), refleja perfectamente su proyecto intelectual:

eLafe noseopone alarazén.
eLafeinvita alarazdn a profundizar, explicary esclarecer aquello que se cree.
eLarazén, usada correctamente, puede reforzar y defender los contenidos revelados.

NALs Nt 3/ Cuanta b’

Para Anselmo, el creyente no se limita a aceptar las verdades de la fe: debe tratar de comprenderlas, porque
esta comprension es un modo de amar a Dios con mas plenitud. No pretende demostrar la fe a quien no la
posee, sino mostrar que los contenidos cristianos son coherentes racionalmente. Su obra se desarrolla en
el ambiente del monasterio de Bec y mas tarde, como arzobispo de Canterbury, continia defendiendo la
autonomia relativa de la razén dentro del pensamiento cristiano.
6.1.1. EL argumento ontolégico de la existencia de Dios
El argumento ontoldgico, presentado por Anselmo en el Proslogion, es uno de los razonamientos mas
discutidos de toda la filosofia occidental. Su originalidad radica en que no parte de la observacion del mundo
ni de la experiencia, sino exclusivamente de un analisis conceptual.

= Planteamiento del argumento

Anselmo parte de una concepcidén basica de Dios, es “aquello mayor que lo cual nada puede pensarse”.

Esto no es todavia una demostracion, sino una definiciéon aceptada incluso por quien niega la existencia de
Dios. A partir de aqui, Anselmo introduce un razonamiento légico:

1. Incluso el ateo, al negar a Dios, comprende el concepto de “ser mayor que todo lo pensable”.

2. Unarealidad que existe solo en la mente es inferior a una realidad que existe en la mente y también
en larealidad.

3. Si Dios existiera solo en la mente, entonces podriamos pensar algo mayor —uno que existiera
realmente—, lo cual seria contradictorio con la definicion inicial.

4. Porlotanto, Dios debe existir en la realidad, no solo como idea.



= Suimportancia filosoéfica

e Esunargumento a priori, basado exclusivamente en la razon.

¢ Introduce una nueva forma de pensar a Dios sin recurrir a la fe ni a la experiencia.

e Influyé profundamente en pensadores posteriores, como Descartes o Leibniz.

e También fue criticado por fildsofos como Tomas de Aquino o Kant, que consideraron problematica la
idea de “existencia” como una perfeccion.

Aun asi, el argumento ontoldgico inaugura una linea racionalista dentro de la teologia filosoéfica.

6.1. 2. La necesidad de la encarnacion

En su obra Cur Deus Homo (“¢Por qué Dios se hizo hombre?”), Anselmo busca una explicacion racional del
nucleo del cristianismo: la encarnacién y la redencidon. No apela simplemente a la Biblia o a la autoridad, sino
que desarrolla una teoria logica de la salvacion.

= Elproblema
El pecado humano constituye, para Anselmo, una ofensa infinita contra Dios. Dado que el ser humano es
finito, no puede reparar por si mismo esa deuda. Surge entonces una tension fundamental:

e SiDios perdona sin mas, pareceria renunciar a su justicia.
¢ Siexige unareparacion proporcional, el ser humano no puede ofrecerla.

= La solucion anselmiana
Para que haya redencidn, se requiere un ser que:

1. Sea hombre, pararepresentar a la humanidad y ofrecer satisfaccidon en su nombre.
2. SeaDios, para que su reparacion tenga un valor infinito y pueda compensar la ofensa infinita.

De ahi la conclusién: solo un Dios-hombre (Cristo) puede realizar la salvaciéon. Esta idea consolida la
doctrina de la encarnacion como algo no solo revelado, sino también coherente racionalmente.

= Importancia de esta obra

e Muestra el esfuerzo de la escoldstica por armonizar fe y razén.

¢ Introduce nociones como “satisfacciéon” y “justicia divina” que influiran en teologias posteriores.

e Refuerza laidea de que los misterios de la fe, aunque no sean plenamente comprensibles, pueden
ser pensados y explicados racionalmente.

6.2. Santo Tomas de Aquino (1225-1274)

Tomads de Aquino representa la sintesis mas lograda del pensamiento medieval.
Su obra culmina el esfuerzo por integrar de manera armoénica la tradicion
cristiana con la filosofia grecolatina, especialmente con la metafisicay la légica
de Aristételes, recientemente redescubiertas en Occidente. A partir de esta
integracion, Tomas construye un sistema filoséfico y teoldégico sumamente
sélido, donde fe y razén aparecen como dos caminos complementarios hacia
una misma verdad. Su obra mayor, la Suma Teoldgica, expresa una vision
ordenada del mundo: cada realidad ocupa un lugar coherente dentro de la
creacion divina.




6.2.1. Fe yrazon

Para Tomas de Aquino, la fe y la razén no son caminos opuestos ni ambitos destinados al conflicto. Muy al
contrario, ambas proceden de una misma fuente: Dios, que es el origen y la plenitud de toda verdad. Por este
motivo, no puede existir una contradiccién real entre lo que la razon demuestray lo que la fe revela. Si en algun
momento parece surgir una oposicion entre ambas, Tomas afirma que la causa nunca esta en Dios, sino en un
errorhumano: o bienlarazén hainterpretado mal los datos de la experiencia o de la filosofia, o bien la revelacién
ha sido comprendida de manera inadecuada.

Tomas distingue los siguientes tipos de verdades, que se diferencian por el modo en que llegan al conocimiento
humano.

a) Verdades reveladas (o misterios de fe)

Son aquellas verdades que superan las capacidades de la razon humana. No pueden ser demostradas
filoséficamente porque su contenido es inaccesible para la razén natural. Solo se conocen porque Dios las ha
revelado a través de la Escritura y la tradicién cristiana. Ejemplos:

e LaTrinidad (un solo Dios en tres personas).

e LaEncarnacion (Cristo es verdadero Dios y verdadero hombre).

e LaResurreccion de los muertos.

o Lacreacion ex nihilo entendida como acto libre y gratuito de Dios.

Estas verdades:
¢ No pueden demostrarse racionalmente, aunque la razén pueda mostrar que no son irracionales.
e Son necesarias para la salvacion, desde la perspectiva cristiana.
¢ Requieren fe, entendida como asentimiento voluntario y confiado en la autoridad divina.

Para Tomas, aceptar estas verdades no significa renunciar a la razén, porque la fe es compatible con la
racionalidad, pero siimplica reconocer que el conocimiento humano tiene limites.

b) Preambulos de fe (preambula fidei)

Los preambulos de fe son verdades que, aunque forman parte del contenido religioso, pueden ser conocidas
por larazén natural. No son misterios inaccesibles, sino puntos de apoyo racional que preparan el camino para
la fe.

Los preambulos de fe tienen dos caracteristicas clave:
1. Sonracionalmente demostrables, al menos en teoria.
2. No obligan a creer por fe, porque pueden aceptarse mediante el uso de la inteligencia humana.

Ejemplos:
o La existencia de Dios, que Tomas considera demostrable mediante argumentos filoséficos (como las
Cinco Vias).

e Laexistencia del alma espiritual y suinmortalidad.
e Laposibilidad de una providencia divina que ordena el mundo.
[ ]
¢ Por qué son importantes estos preambulos?
e Porque ofrecen un punto de encuentro entre filosofia y teologia.
e Porque larazén puede llegar a ellos sin necesidad de revelacion.
e Porque facilitan —“preparan”— la aceptacion de las verdades reveladas, que ya exceden esos limites.

Aun asi, Tomas sefala que, aunque estas verdades puedan ser demostradas racionalmente, muchas personas
no llegaran a ellas por si mismas (por falta de tiempo, formacion o capacidad). Por eso la revelacion resulta util:
permite que verdades importantes estén al alcance de todos.



6.2.2. Demonstracion de la existencia de Dios

Tomads de Aquino sostiene que la razon humana puede llegar a demostrar la existencia de Dios partiendo de la
experiencia sensible. A diferencia de san Agustin, que se apoyaba en la interioridad, Tomas subraya que el
conocimiento empieza siempre por los sentidos: observamos el mundo y, mediante un razonamiento
metafisico, concluimos que debe existir un primer principio ultimo al que todos llaman Dios. A este conjunto de
razonamientos los denomina las Cinco Vias (quinque viae), expuestas en la Suma Teoldgica. Se trata de
argumentos breves, no pensados como pruebas matematicas, sino como caminos intelectuales que parten
de hechos evidentes para cualquier observador.

Estructura comun de las Cinco Vias
A pesar de sus diferencias, todas las vias comparten una estructura légica semejante:

1. Observacion de un hecho empirico: hay movimiento, causalidad, seres contingentes, grados de
perfeccién u orden en la naturaleza.

2. Principio metafisico aplicado al hecho: nada puede moverse sin ser movido, nada es causa de si
mismo, lo contingente requiere un fundamento, lo imperfecto remite a algo perfecto, el orden implica
una inteligencia ordenadora.

3. Imposibilidad de un retroceso infinito: no puede haber una cadena infinita de motores, causas o seres
contingentes.

4. Conclusion necesaria: debe existir un ser primero, no causado, necesario por si mismo, maximo en
perfecciony origen del orden del mundo.

5. Identificacion filoséfica: este ser es lo que todos denominan Dios.

Esta légica intenta evitar saltos de fe: se parte de la experienciay se razona hacia la existencia de un fundamento
ultimo.

Las Cinco Vias
1. Primera Via: El motor inmévil (del movimiento)

La primera via parte del hecho evidente de que en la naturaleza hay movimiento. Tomas entiende
“movimiento” en sentido aristotélico: todo paso de potencia a acto (cambio cualitativo, cuantitativo,
local...). El principio metafisico clave es que nada puede pasar de potencia a acto si no es movido por
algo que ya esta en acto.

Ahora bien, si cada cosa que se mueve es movida por otra, no podemos seguir hacia atras
indefinidamente, pues nunca habria movimiento inicial. Por ello debe existir un primer motor inmovil,
un ser que produzca el movimiento sin ser movido por nada. Este motor es acto puro, sin potencialidad,
y es identificado con Dios.

2. Segunda Via: La causa primera (de la causalidad eficiente)

En el mundo vemos una cadena de causas eficientes: unas producen efectos y estos se convierten a
su vez en causas de otros efectos. Tomas afirma que nada puede ser causa eficiente de si mismo,
pues deberia existir antes que si mismo, lo cual es imposible.

Si existiera una cadena infinita de causas, no habria ninguna causa primera y, en consecuencia,
tampoco habria efectos actuales. Pero los efectos existen. Por tanto, debe haber una causa primera no
causada, fundamento de toda causalidad. Esa causa primera es lo que llamamos Dios.



3. Tercera Via: El ser necesario (de la contingencia)

La tercera via observa que en la naturaleza encontramos seres contingentes, es decir, que pueden
existir o no existir (nacen y mueren). Si todo lo real fuera contingente, habria habido un momento en que
nada existiera. Y si alguna vez no existid nada, nada podria haber comenzado a existir por si mismo.

Por ello, ademas de seres contingentes, debe existir al menos un ser necesario, cuya existencia no
dependa de otro. Este ser necesario, que posee en si mismo la razén de su existencia, es identificado
con Dios. Entre los seres necesarios causados y el ser necesario por si, Tomas concluye que solo este
ultimo explica el existir de todos los demas.

4. Cuarta Via: El ser perfectisimo (de los grados de perfeccion)

En el mundo advertimos grados de perfeccion: cosas mas o menos buenas, mas o menos verdaderas,
mas o menos nobles. Tomas sostiene, siguiendo una idea platonica y aristotélica, que estas
graduaciones implican la existencia de un maximo: no podriamos hablar de “mas” o “menos” si no
existiera un criterio ultimo.

Asi, debe haber un ser que sea la perfeccion maxima, causa de la bondad y verdad de todas las cosas.
Este ser perfectisimo es Dios. No se trata de afirmar que lo perfecto existe empiricamente, sino que la
jerarquia de perfecciones remite a un fundamento ontolégico absoluto.

5. Quinta Via: El orden del mundo (del gobierno de las cosas)

La quinta via parte de un hecho observable: el mundo natural muestra orden, regularidad y finalidad,
incluso en seres carentes de inteligencia (como los astros, plantas o procesos bioldgicos). Estos seres
actuan “como si” persiguieran un fin, aunque ellos mismos no sean conscientes.

Tomas concluye que aquello que carece de conocimiento no puede dirigirse a un fin si no es guiado por
un ser inteligente, igual que una flecha no alcanza su objetivo sin un arquero. Por tanto, debe existir una
inteligencia ordenadora que dirige la naturaleza hacia fines determinados. Esa inteligencia es Dios.

Las Cinco Vias de Tomas de Aquino constituyen un intento sistematico de mostrar que la existencia de Dios es
racionalmente demostrable. No parten de verdades reveladas, sino de hechos “a la vista de todos”. Su
objetivo es argumentar que la realidad exige un fundamento ultimo: un primer motor, causa primera, ser
necesario, ser perfecto y orden inteligente. Este proyecto integra filosofia aristotélica y teologia cristiana,
convirtiéndose en una de las aportaciones mas influyentes de la filosofia medieval y de toda la historia del
pensamiento occidental.

6.2.3. Metafisica: esenciay existencia

En la metafisica de Tomas de Aquino ocupa un lugar central la distincion real entre esencia y existencia, una
de sus aportaciones mas influyentes al pensamiento filoséfico medieval. Para Aquino, la esencia es aquello
que determina lo que una cosa es, su naturaleza propia. Gracias a la esencia podemos reconocer un ser
humano como humano o un arbol como arbol; es aquello que define sus rasgos fundamentales y permite
clasificar cada ente dentro de una especie. Sin embargo, esta esencia, por si sola, no implica que la cosa exista
realmente. Podemos comprender perfectamente la esencia de un unicornio o de un castillo imaginario sin que
nada de ello tenga presencia en el mundo. La esencia, por tanto, sefala un ambito de posibilidad, pero no
garantiza el paso a la existencia efectiva.

La existencia es, en la filosofia de Aquino, el acto que convierte una esencia posible en un ente real. No es un
simple anadido mental ni algo secundario, sino el acto fundamental por el cual algo esta efectivamente fuera
de la nada. Los seres creados no poseen la existencia por necesidad propia; la reciben. Su ser es contingente,
de modo que podrian no haber existido y dependen de una causa exterior que les otorgue y mantenga la

10



existencia. Esta composicidén de esencia y existencia caracteriza a todas las criaturas: en ellas, la esencia
expresa lo que son, mientras que la existencia determina que sean realmente.

Esta dependencia conduce al punto mas original del pensamiento metafisico de Tomas de Aquino: la afirmacién
de que solo en Dios esencia y existencia se identifican plenamente. Dios no tiene una esencia a la que se
afiada la existencia, como ocurre en los seres creados; en EL ambos principios coinciden sin distincion alguna.
Aquino formula esta idea mediante la expresién ipsum esse subsistens, “el ser mismo subsistente”. Esto
significa que Dios no solo posee la existencia, sino que es su propia existencia. Su ser es necesario y absoluto,
sin mezcla de potencia ni posibilidad de no ser. Precisamente por ser el acto puro de existir, puede comunicar
el ser a todas las criaturas y sostenerlas en él de manera constante.

Las consecuencias filosdficas de esta distincion son amplias. En primer lugar, refuerza la idea de que todos los
seres creados dependen de Dios no solo para comenzar a existir, sino también para seguir existiendo a cada
instante. En segundo lugar, permite concebir la realidad como una jerarquia de actos de ser, donde cada
criatura participa del ser de una manera limitada, mientras que Dios lo posee de forma plena e ilimitada. A partir
de esta comprensién, Aquino desarrolla una metafisica en la que el ser no es un concepto uniforme, sino un
acto que se despliega con distintos grados de plenitud en funcién de la relacién de cada ente con su causa
primera.

6.2.4. Antropologia

En la antropologia filosofica de Tomas de Aquino, la comprension del ser humano se articula a partir de la idea
de que este constituye una unidad sustancial de alma y cuerpo. Esta unidad significa que no estamos ante
dos realidades simplemente yuxtapuestas, ni ante un alma encerrada en un cuerpo como si fuese una carcel —
vision que si aparece en algunas corrientes platonicas—, sino ante un solo ser cuya naturaleza integra
inseparablemente ambos principios. Para Aquino, el alma no existe “antes” del cuerpo ni puede entenderse
como un anhadido accidental: es la forma sustancial del cuerpo humano, aquello que hace que un conjunto de
materia se convierta en un organismo vivo y especificamente humano.

El cuerpo, por tanto, no es un mero instrumento del alma, sino parte esencial de la identidad de la persona.
Este enfoque permite a Aquino defender una visién profundamente unitaria: todo lo que el ser humano hace —
pensar, amar, sentir, recordar, actuar— tiene siempre una dimensién corporal y otra espiritual, que no se
oponen, sino que se entrelazan para constituir una Unica vida personal. Incluso las facultades propias del alma
se ejercen frecuentemente en conexidon con el cuerpo, aunque su raiz ultima sea espiritual.

El alma humana, segun Aquino, posee dos facultades espirituales que la distinguen de los demas seres vivos
y explican su dignidad singular: el entendimiento y la voluntad. El entendimiento es la capacidad de conocer
lo universal, de captar las esencias y de razonar mas alla de lo sensible. Gracias a él, el ser humano puede
realizar operaciones intelectuales abstractas —como formular conceptos o hacer ciencia— que no pueden
reducirse al funcionamiento puramente material del cerebro. La voluntad, por su parte, es la facultad de tender
libremente hacia los bienes conocidos por el entendimiento. No se trata de un impulso mecanico, sino de una
inclinacion racional que permite elegir, deliberar y orientar la propia vida.

Estas facultades muestran que el alma humana es espiritual e inmortal: al no depender totalmente de la
materia para sus operaciones mas elevadas, no puede corromperse ni disolverse con la muerte del cuerpo.
Para Aquino, tras la muerte el alma subsiste, aunque de manera incompleta, pues le falta su unién natural con
el cuerpo, unidén que se restablecera plenamente —desde su perspectiva teoldgica— en la resurreccion.
Mientras esta unida al cuerpo, el alma informa, organiza y vivifica toda la estructura corporal, siendo asi
principio de unidad y de identidad personal.

Esta concepcidn antropolégica permite comprender al ser humano como un ser situado entre dos mundos:
comparte con los demas seres vivos su dimensidon material y sensitiva, pero posee también una apertura
espiritual que lo orienta hacia la verdad, el bien y, en ultimo término, hacia Dios como causa primeray fin
supremo. De este modo, Aquino ofrece una vision integradora y armoniosa que evita tanto el reduccionismo

11



materialista como el dualismo radical, subrayando la dignidad profunda que surge de la unién de cuerpoy alma
en una Unica realidad personal.

6.2.5. Etica y politica

En el ambito ético, Tomas de Aquino desarrolla una concepcién claramente teleoldgica, entendiendo que toda
accidon humana esta orientada hacia un fin. El ser humano actua siempre movido por la busqueda de algun bien,
ya sea inmediato o mediato. Para Aquino, esta orientacién no es un simple hecho psicolégico, sino una
caracteristica profunda de la naturaleza racional: la voluntad tiende necesariamente hacia aquello que el
entendimiento presenta como bueno. Sin embargo, los bienes particulares que perseguimos —placer,
reconocimiento, salud, riqueza, amistad— no agotan la aspiracion mas radical del ser humano, que es la
busqueda de una felicidad plena y definitiva. Esa felicidad completa no puede encontrarse en ningun bien
limitado, pues todo bien creado es finito y, por ello, incapaz de satisfacer plenamente el deseo humano de
plenitud. La verdadera felicidad, segun Aquino, solo se alcanza en Dios, el bien supremo y fin dltimo de la vida
humana.

Esta orientacidon hacia un fin ultimo tiene importantes implicaciones morales. La bondad o maldad de las
acciones se mide por su adecuacidén a ese fin: una accién es buena cuando conduce al perfeccionamiento
integral de la personay, en ultimo término, la acerca a Dios; es mala cuando la desvia de ese camino. De esta
manera, la ética de Aquino combina la teleologia con una concepcidén de la ley natural, entendida como la
participacion de la criatura racional en la ley eterna de Dios. Esta ley natural permite al ser humano discernir
qué acciones son conformes a su naturaleza y cuales la contradicen, proporcionando asi un fundamento
objetivo para la moral.

En el ambito politico, Aquino sostiene que el ser humano es social por naturaleza, retomando y desarrollando
la afirmacion aristotélica de que el hombre es un “animal politico”. La vida en sociedad no es algo accidental ni
secundario, sino un rasgo esencial de la condicién humana. Ninguno puede alcanzar por si mismo todos los
bienes necesarios para vivir bien; necesitamos la cooperacidn, el intercambio y la convivencia para desarrollar
plenamente nuestras capacidades. Por ello, la comunidad politica surge como una exigencia natural, y no como
el resultado de un pacto artificial o de una imposicién externa.

La existencia de una autoridad politica también se justifica desde esta naturaleza social. Para Tomas de Aquino,
la autoridad tiene la tarea de ordenar la vida comun y garantizar aquellas condiciones que permiten a todos los
miembros de la comunidad desarrollarse adecuadamente. Su finalidad no es el beneficio propio ni el ejercicio
arbitrario del poder, sino la biisqueda del bien comun, entendido como el conjunto de bienes que solo pueden
alcanzarse colectivamente y que hacen posible la plenitud de la vida humana. Un gobernante legitimo es, por
tanto, aquel que orienta sus decisiones a ese bien comun, mientras que quien utiliza el poder en su propio
beneficio incurre en tirania. En estos casos, Aquino admite incluso la posibilidad de resistencia o sustitucion
deltirano si este contradice gravemente la justicia.

En conjunto, la ética y la politica de Aquino dibujan un horizonte profundamente coherente: las acciones
humanas, tanto individuales como colectivas, encuentran su sentido en la realizacién de la naturaleza racional
y en la ordenacién hacia el fin Ultimo. La comunidad politica, en este marco, no es un obstaculo sino una ayuda
para que cada persona pueda alcanzar la vida buena que corresponde a su dignidad.

7. Corrientes arabes y judias

La filosofia medieval europea no puede comprenderse sin el decisivo influjo de las corrientes arabes y judias,
que actuaron como puentes entre la herencia griega y el pensamiento latino. En un momento en el que muchas
obras de Platon, Aristételes o los neoplatdnicos eran desconocidas en Occidente, los fildsofos drabes y judios
las conservaron, comentaron y reinterpretaron profundamente. Sus reflexiones no solo transmitieron textos,
sino que introdujeron debates originales acerca de la relacion entre razén y religion, la naturaleza del intelecto,

12



la politica ideal o la comprensién metafisica del ser. De este modo, el pensamiento medieval latino —incluidos
autores como Tomas de Aquino— se desarrollé en un didlogo constante con estas tradiciones.

7.1. Al-Farabi

Al-Farabi, uno de los grandes fildsofos del mundo islamico, se propuso armonizar las ensefianzas de Platon y
Aristoteles, a quienes consideraba complementarios en sus visiones del mundo. Su intento de sintesis dio
lugar a unafilosofia politicay metafisica muy influyente. En su concepcion, Dios es entendido como el Intelecto
Primero, principio de toda la cadena de seres y fuente de la inteligibilidad del cosmos. Desde este Intelecto
Primero emanan los distintos niveles de intelectos y esferas celestes, siguiendo un esquema neoplaténico.

En el terreno politico, Al-Farabi desarrolla la idea de la ciudad virtuosa, inspirada en la Republica de Platén.
Considera que la comunidad ideal es aquella dirigida por un gobernante sabio que conoce el bien y puede
orientar a los ciudadanos hacia su perfeccidon moral. La finalidad del Estado no es el poder, sino la formacién
de personas capaces de vivir de acuerdo con la virtud. Esta visidon otorga a la politica una dimensién ética y
educativa de gran importancia.

7.2. Avicena

Avicena (lbn Sina), quiza el mas influyente de los fildsofos islamicos, elaboré una metafisica que marcaria
profundamente al pensamiento medieval latino. Una de sus aportaciones centrales es la clara distincion entre
esenciay existencia: la esencia de una cosa no implica necesariamente que exista; es necesario un acto que
le confiera existencia. Esta idea, reelaborada mas tarde por Tomas de Aquino, contribuyé a estructurar la
metafisica cristiana en torno a la dependencia radical de los seres creados respecto de Dios.

Otra contribucion célebre de Avicena es el experimento mental del “hombre volador”. Imagina a un hombre
creado de repente, suspendido en el aire, sin contacto con su cuerpo ni con el mundo sensible. Aun asi —
sostiene Avicena— esta persona tendria conciencia de si misma. Con ello quiere mostrar que el alma posee
una autoconciencia independiente del cuerpo, lo que refuerza su caracter espiritual.

7.3. Averroes

Averroes (lbn Rushd), también conocido como el Comentador por sus extensos comentarios a Aristdteles,
desempefa un papel clave en el redescubrimiento del Estagirita en Occidente. Para él, Aristoteles representa
el culmen de la razon humanay la guia mas segura para la filosofia. En su pensamiento destaca la defensa de
la autonomia de la razdn frente a la revelacidn religiosa. Considera que la filosofia y la religion tienen funciones
distintas: la primera se dirige a los sabios capaces de la demostracion; la segunda, al conjunto del pueblo
mediante imagenesy simbolos.

De esta distincion surge la famosa —y polémica— teoria de la “doble verdad”. Segun la interpretacion latina
de Averroes, una afirmaciéon puede ser verdadera en el ambito filosdéfico y, a la vez, sostenerse otra distinta en
el ambito religioso sin que ambas entren en conflicto, pues responden a niveles diferentes de comprension.
Aunque Averroes no formuld esta idea de manera tan explicita como se presentd después en Europa, su
pensamiento si plantea una separacioén clara de métodos entre teologia y filosofia que tuvo un impacto enorme
y, a veces, conflictivo en el mundo cristiano medieval.

7.4. Maimonides

Maimoénides (Moshé ben Maimoén), el gran filésofo judio medieval, se situd en didlogo constante tanto con la
tradicion biblica como con Aristételes. Su obra mas influyente, Guia de perplejos, intenta ayudar a quienes se
sienten divididos entre la fe judia y la filosofia racionalista. Para resolver esta tensién, Maimdnides propone una
lectura profunda y no literal de la Escritura, evitando cualquier forma de antropomorfismo. Dios no puede
poseer rasgos humanos, porque eso limitaria su absoluta trascendencia.

13



Por ello sostiene un conocimiento negativo de Dios: podemos saber con certeza qué no es Dios —no es
material, no es finito, no es compuesto—, pero no podemos describir positivamente su esencia. Este enfoque
protege la trascendencia divina y evita reducir lo divino a categorias humanas. Ademas, Maimoénides elabora
una ética marcada por la moderacién y por la importancia del intelecto, y una concepcién politica en la que la
ley mosaica cumple una funcion racional orientada al perfeccionamiento moraly social del pueblo.

8. Guillermo de Ockham (1287-1347)

Guillermo de Ockham es una figura clave en la fase final de la Escolastica y uno de los pensadores que mejor
representan el transito hacia la modernidad filosdfica. Su obra marca una ruptura con las grandes sintesis
medievales —especialmente con la tradicion aristotélico-tomista— y abre paso a un modo de pensar mas
analitico, mas atento al lenguaje y mas consciente de los limites de la razon humana. La renovacion que
introduce Ockham no consiste solo en nuevas tesis concretas, sino en un cambio de actitud filoséfica: una
voluntad de simplificacion y de rigor que cuestiona muchos supuestos metafisicos heredados.

8.1. Critica a los universales

La aportacidon mas conocida de Ockham se encuentra en su radical critica a los universales. Frente al realismo
de muchos escolasticos, que defendian la existencia de entidades universales independientes (como
“humanidad”, “animalidad” o “bondad”), Ockham sostiene que tales universales no existen en la realidad,
sino Unicamente en la mente o en ellenguaje. Lo Unico que existe realmente son individuos concretos, siempre
singulares e irrepetibles.

Para Ockham, cuando utilizamos términos universales, no estamos refiriéndonos a un “algo” comun existente
fuera de la mente, sino que estamos empleando nombres que sirven para agrupar individuos con
caracteristicas semejantes. En este sentido, los universales son meros signos linglisticos, un flatus vocis
(“soplo de voz”), utiles para el pensamiento, pero sin un correlato metafisico propio.

Esta postura, conocida como nominalismo, simplifica enormemente la estructura del mundo y reduce el
numero de entidades que la metafisica debe aceptar. Con ello, Ockham cuestiona buena parte del edificio
ontolégico medieval y anticipa corrientes modernas mas empiristas, que también rechazaron los entes
abstractos en favor de lo observable y particular.

8.2. Economia del pensamiento

El nominalismo de Ockham esta profundamente ligado a su célebre principio de economia del pensamiento,
popularmente conocido como la “Navaja de Ockham?”. Este principio afirma que no deben multiplicarse los
entes sin necesidad (entia non sunt multiplicanda praeter necessitatem). Su sentido es claro: cuando se
proponen dos explicaciones para un mismo fendmeno, debe preferirse la mas sencilla, aquella que introduce
menos entidades o supuestos adicionales.

La navaja no es exactamente una regla légica, sino un criterio metodolégico que orienta la investigacion hacia
teorias mas parsimoniosas, econdmicas y claras. Para Ockham, muchos conceptos metafisicos tradicionales
—como las formas sustanciales, los universales o ciertas distinciones ontolégicas— no aportan auténtico
conocimiento y solo complican la teoria sin necesidad. Al eliminarlos, la filosofia gana precisidon y se aproxima
a un modelo de racionalidad mas afin al analisis conceptualy, en cierto modo, a la ciencia moderna.

8.3. Separacion entre teologia y filosofia

Otro aspecto fundamental del pensamiento de Ockham es su insistencia en la separacion entre teologia y
filosofia. A diferencia de los grandes sistemas escolasticos, que buscaban una armonia entre razén naturaly
fe revelada, Ockham subraya los limites de la razén humana. Muchas verdades de fe —como la Trinidad, la
Encarnacién o la creacién ex nihilo— no pueden ser demostradas racionalmente; solo pueden aceptarse por la
autoridad de la revelacion.

14



La filosofia, por tanto, debe reconocer sus propios limites y no invadir el terreno de la teologia. Esta posicién
anticipa una tendencia moderna a diferenciar claramente los ambitos de la razén y la fe, y contribuye al
progresivo desvinculamiento entre filosofia y religion que caracterizara al Renacimiento y a la llustracion. La
consecuencia es una filosofia mas autdbnoma, pero también una comprensién de la fe menos dependiente de
la argumentacion racional.

9. Conclusion

La filosofia medieval debe entenderse como un periodo de extraordinaria creatividad intelectual, lejos de la
imagen simplificada de “época oscura” que a veces se le atribuye. Funciona como un auténtico puente entre
la antigiiedad clasica y la modernidad, no solo porque preserva y transmite la herencia griega, sino porque la
reinterpreta en un nuevo marco cultural marcado por el cristianismo, el islam y el judaismo. Los pensadores
medievales no se limitaron a copiar a Platdn o Aristoteles: los integraron en sistemas teoldgicos y filoséficos
que buscaron comprender de manera unitaria el mundo, el ser humano y lo divino.

En este proceso, la filosofia medieval elaboré problemas y métodos que contintlan siendo fundamentales
para lareflexion contemporanea. Larelacién entre razony fe —;son compatibles?, ; se iluminan mutuamente?,
¢deben separarse?— fue objeto de intensos debates que anticipan discusiones modernas sobre los limites de
la racionalidad. La pregunta por el ser dio lugar a elaboraciones metafisicas de enorme profundidad, como la
distincién entre esenciay existencia, la nocién de causa primera o la jerarquia del ser. También se desarrollaron
teorias sobre el conocimiento que plantean cuestiones todavia abiertas: la fiabilidad de los sentidos, la
formacioén de conceptos o la universalidad de la verdad.

Asimismo, la reflexion medieval sobre la identidad humana —su relacién entre almay cuerpo, su libertad, su
dignidad— dej6é huellas que llegarian hasta la antropologia filoséfica moderna. En el terreno politico, las
discusiones sobre el bien comun, la legitimidad del poder o la funcién de la ley aportaron ideas que mas tarde
influirian en la formacioén del pensamiento juridico y politico europeo.

Por todo ello, la Escolastica no puede reducirse a un mero escollo entre dos épocas gloriosas. Es una tradicién
viva, pluraly fértil, en la que conviven grandes sistemas como el de Tomas de Aquino, criticas agudas como las
de Guillermo de Ockham, y aportes decisivos del pensamiento arabe y judio. Sus debates, lejos de ser reliquias
del pasado, resuenan en la historia posterior de la filosofia occidental y contindan alimentando interrogantes
que siguen siendo esenciales para comprender quiénes somos y como queremos pensar el mundo.

Tabla-resumen

Aspecto ||Agust|’n de Hipona ||Anselmo de CanterburyHTomés de Aquino ||Guillermo de Ockham |

Escoldastica inicial (siglo

Epoca Patristica (siglos IV-V) XI) Escoldstica madura (siglo Xlll) ||[Escolastica tardia (siglo XIV)
Influencia Platonismo / . . . . . L
L. . Racionalismo cristiano ||Aristotelismo Nominalismo
principal neoplatonismo
.. . _||Lafeilumina la razén La fe busca entenderse ||Feyrazdén son compatiblesy [|[Razén muy limitada; muchas
Relacion fe-razén|| ., » . .
(“creer para entender”) |fracionalmente complementarias verdades solo por fe
. S . Conocimiento inicia en los . L
.. Iluminacioén divina Entender la fe mediante . . Solo existen individuos;
Conocimiento . . ) sentidos y asciende al .
interior larazon . rechazo de universales
universal
.. . Demuestra . . . . Minimiza entidades; evita
Metafisica/ Dios como verdad eterna; . Esenciay existencia; Dios . . .
L. . . o . racionalmente la . explicaciones metafisicas
vision de Dios mal = privacion de bien . . . COmo ser necesario .
existencia de Dios complejas

Via interior (no
formalizada)

Cinco Vias (desde la Escéptico: la razén no puede

Pruebas de Dios - .
experiencia) demostrar muchas verdades

Argumento ontoldégico

“Fe que busca
Aportacion clave ||Interioridad y voluntad entender”; argumento
ontoldgico

Sintesis entre cristianismoy [[Nominalismoy Navaja de
aristotelismo Ockham

15



