
	10	

 

 
	
	
	

5. La antropología y la psicología 
 
 

	
	

	

 9 

Mundo supralunar (plano físico celeste, lo estudia la Astronomía) 
 
El elemento celeste es el éter, única substancia de la que están hechas las estrellas, los planetas y las 
esferas que los transportan. Se trata de un sólido cristalino que, a diferencia de los elementos 
terrestres, tiene características divinas: es puro, inalterable, ingenerado e inmutable; su movimiento 
es aquél que permanece siempre igual, que puede perpetuarse eternamente sin modificar su 
trayectoria y sin que esto requiera de un espacio infinito. Todo el movimiento del existente en el 
universo provenía del giro de la esfera de las estrellas fijas que, a su vez, era causado por la acción de 
un motor inmóvil (o primer motor, aquél que mueve sin que él mismo sea movido). Dicho movimiento 
se iba transmitiendo (y en cierto modo degradando) a todo el sistema hasta le mundo sublunar. En 
total, en el modelo aristotélico había un total de 55 esferas.  
 

Mundo sublunar (plano terrestre, lo estudia la Física) 
 
A partir de la esfera de la Luna se halla la región terrestre, mucho menos extensa. Ésta no está formada 
por un solo elemento, sino por 4 (fuego, aire, agua y tierra). A cada elemento le corresponde situarse 
en una zona determinada llamada su “lugar natural”. Aunque de una manera global esta distribución 
concéntrica se mantiene, en realidad la región sublunar no está nunca en calma, porque el giro de la 
esfera lunar remueve constantemente la capa de fuego situada debajo de ella. Creándose así una serie 
de corrientes que provocan la mezcla de los distintos elementos3. Según las proporciones de cada 
elemento que entren en las mezclas surgen las distintas substancias que encontramos (madera, 
metales, etc.) 
 
Así pues, algunas partes de cada elemento son desplazadas de sus lugares naturales. Sin embargo, se 
resisten siempre a este traslado y, por ello, cuando son obligadas a hacerlo, intentan rápidamente 
volver a su lugar natural por el camino más corto (línea recta). De aquí que Aristóteles distinguiera 
entre movimientos violentos (aquellos que transportan a los elementos fuera de sus lugares) y 
movimientos naturales (aquellos por los que los elementos retornan a sus lugares naturales). Estos 
últimos, los movimientos naturales, son siempre verticales y su sentido depende de la clase de 
elemento (la tierra y el agua tienden hacia abajo, por lo que son llamados “elementos pesados”; el 
fuego y el aire hacia arriba, por lo que son llamados “elementos ligeros”).  Esta teoría de los lugares 
naturales se fundamente directamente sobre nuestra experiencia inmediata4. 
 
Aristóteles dedujo en base a esto que la tierra debía estar en el centro del mundo (GEOCENTRISMO) y 
completamente inmóvil (al ser el elemento más pesado). 

 
 
 
 
Para Aristóteles el mundo es, por tanto, un verdadero kosmos, un sistema ordenado jerárquicamente 
de arriba abajo: desde los seres más nobles y perfectos hasta los más groseros e imperfectos, donde 
cada cosa tiene su lugar y hay un lugar para cada cosa.  
 

 
3 Esto nos explica la importancia que los antiguos y medievales dieron siempre a la influencia de la Luna y, en definitiva, 
de todos los planetas, sobre los acontecimientos terrestres. 
4 Por ejemplo, cuando sostenemos una piedra sentimos cómo empuja hacia abajo para volver a su lugar natural; y si la 
dejamos sobre el agua, aunque ésta sea también pesada, vemos cómo se hunde, porque lo es más que ella –la tierra es más 
pesada que ella-. Por el contrario, si encendemos fuego, advertimos que la llama se dirige hacia arriba, (atravesando la capa 
de aire para llegar a su esfera).  

 10 

Un kosmos formado por dos regiones radicalmente distintas: la celestial, inmutable y perfecta; y la 
terrestre, dominada por la generación y la corrupción. Una y otra son, sin embargo, necesarias e 
interrelacionadas, pues cada una tiene su razón de ser y cumple una función determinada. Por eso, 
aunque cada una tiene sus propias leyes, se da una unidad radical. El kosmos aristotélico es eterno, 
finito y único. Cabe considerar este modelo explicativo como una teoría científica altamente 
elaborada, cuyo desarrollo es coherente con sus principios generales y que da razón de los 
fenómenos de la experiencia cotidiana. La causa de que haya durado tantos siglos este modelo hay 
que buscarla en la fuerza convincente de sus principios basados en el sentido común y en la 
coherencia lógica de sus afirmaciones a partir de ellos. A lo largo de la historia se introdujeron en él 
modificaciones importantes, pero su esquema general se mantuvo incólume durante siglos.  
 
 
6. Antropología y Psicología 

 
Aristóteles distinguió entre seres animados y seres inanimados. Los primeros son los seres vivos, 
que están dotados de un movimiento propio proveniente de un principio intrínseco, que denominó 
alma. Un ser animado actúa y se mueve por sí mismo, a diferencia que los seres inanimados que, en 
todo caso, son movidos (una piedra, por ejemplo, puede sufrir transformaciones, pero éstas no 
dependen de ella, sino de agentes exteriores, como la erosión).  
 
Según esta clasificación, el ser humano es un ser animado, cuyo movimiento y actividad proceden 
de un principio intrínseco: el alma humana. El alma sería el principio de la vida, es lo que hace que 
un ser sea animado o esté vivo.  
 
Aristóteles empleó la teoría hilemórfica para desvelar la estructura de los seres vivos y, dentro de 
ellos, la del ser humano. Así, concibió el alma como la forma o acto de un cuerpo. El cuerpo es, 
entonces, la materia o potencia a la que el alma da forma y actualiza, otorgándole un determinado 
modo de ser.  
 
Afirmó la unión substancial entre cuerpo y alma. Es decir, alma y cuerpo no son dos substancias, 
separadas, sino coprincipios de una única realidad: el ser vivo. De este modo, Aristóteles propuso 
un monismo antropológico frente al dualismo que había propuesto Platón, para quien sólo había una 
unión accidental entre el alma y el cuerpo humanos.  
 
También, al contrario que Platón, sostuvo que el alma no era inmortal. Si efectivamente hay unión 
substancial entre alma y cuerpo, entonces cuando el cuerpo muere, el alma desaparece también 
con él5. 
 
Según las diversas funciones que son capaces de realizar los seres vivos, Aristóteles distinguió 3 clases 
de alma, que dan lugar a 3 tipos de vida: 
 
 
 

 
5 Aunque nos vamos a quedar con esta idea general, que Aristóteles no afirmó la inmortalidad del alma, lo cierto es que es 
un tema sujeto a disquisiciones. La interpretación más común es que, tras la muerte, sólo permanece su parte intelectiva, 
que en su tratado Acerca del alma redujo al intelecto agente. En cualquier caso, no dejó nada escrito sobre lo que le ocurre 
a esa parte del alma después de sobrevivir al cuerpo. 

 10 

Un kosmos formado por dos regiones radicalmente distintas: la celestial, inmutable y perfecta; y la 
terrestre, dominada por la generación y la corrupción. Una y otra son, sin embargo, necesarias e 
interrelacionadas, pues cada una tiene su razón de ser y cumple una función determinada. Por eso, 
aunque cada una tiene sus propias leyes, se da una unidad radical. El kosmos aristotélico es eterno, 
finito y único. Cabe considerar este modelo explicativo como una teoría científica altamente 
elaborada, cuyo desarrollo es coherente con sus principios generales y que da razón de los 
fenómenos de la experiencia cotidiana. La causa de que haya durado tantos siglos este modelo hay 
que buscarla en la fuerza convincente de sus principios basados en el sentido común y en la 
coherencia lógica de sus afirmaciones a partir de ellos. A lo largo de la historia se introdujeron en él 
modificaciones importantes, pero su esquema general se mantuvo incólume durante siglos.  
 
 
6. Antropología y Psicología 

 
Aristóteles distinguió entre seres animados y seres inanimados. Los primeros son los seres vivos, 
que están dotados de un movimiento propio proveniente de un principio intrínseco, que denominó 
alma. Un ser animado actúa y se mueve por sí mismo, a diferencia que los seres inanimados que, en 
todo caso, son movidos (una piedra, por ejemplo, puede sufrir transformaciones, pero éstas no 
dependen de ella, sino de agentes exteriores, como la erosión).  
 
Según esta clasificación, el ser humano es un ser animado, cuyo movimiento y actividad proceden 
de un principio intrínseco: el alma humana. El alma sería el principio de la vida, es lo que hace que 
un ser sea animado o esté vivo.  
 
Aristóteles empleó la teoría hilemórfica para desvelar la estructura de los seres vivos y, dentro de 
ellos, la del ser humano. Así, concibió el alma como la forma o acto de un cuerpo. El cuerpo es, 
entonces, la materia o potencia a la que el alma da forma y actualiza, otorgándole un determinado 
modo de ser.  
 
Afirmó la unión substancial entre cuerpo y alma. Es decir, alma y cuerpo no son dos substancias, 
separadas, sino coprincipios de una única realidad: el ser vivo. De este modo, Aristóteles propuso 
un monismo antropológico frente al dualismo que había propuesto Platón, para quien sólo había una 
unión accidental entre el alma y el cuerpo humanos.  
 
También, al contrario que Platón, sostuvo que el alma no era inmortal. Si efectivamente hay unión 
substancial entre alma y cuerpo, entonces cuando el cuerpo muere, el alma desaparece también 
con él5. 
 
Según las diversas funciones que son capaces de realizar los seres vivos, Aristóteles distinguió 3 clases 
de alma, que dan lugar a 3 tipos de vida: 
 
 
 

 
5 Aunque nos vamos a quedar con esta idea general, que Aristóteles no afirmó la inmortalidad del alma, lo cierto es que es 
un tema sujeto a disquisiciones. La interpretación más común es que, tras la muerte, sólo permanece su parte intelectiva, 
que en su tratado Acerca del alma redujo al intelecto agente. En cualquier caso, no dejó nada escrito sobre lo que le ocurre 
a esa parte del alma después de sobrevivir al cuerpo. 

 10 

Un kosmos formado por dos regiones radicalmente distintas: la celestial, inmutable y perfecta; y la 
terrestre, dominada por la generación y la corrupción. Una y otra son, sin embargo, necesarias e 
interrelacionadas, pues cada una tiene su razón de ser y cumple una función determinada. Por eso, 
aunque cada una tiene sus propias leyes, se da una unidad radical. El kosmos aristotélico es eterno, 
finito y único. Cabe considerar este modelo explicativo como una teoría científica altamente 
elaborada, cuyo desarrollo es coherente con sus principios generales y que da razón de los 
fenómenos de la experiencia cotidiana. La causa de que haya durado tantos siglos este modelo hay 
que buscarla en la fuerza convincente de sus principios basados en el sentido común y en la 
coherencia lógica de sus afirmaciones a partir de ellos. A lo largo de la historia se introdujeron en él 
modificaciones importantes, pero su esquema general se mantuvo incólume durante siglos.  
 
 
6. Antropología y Psicología 

 
Aristóteles distinguió entre seres animados y seres inanimados. Los primeros son los seres vivos, 
que están dotados de un movimiento propio proveniente de un principio intrínseco, que denominó 
alma. Un ser animado actúa y se mueve por sí mismo, a diferencia que los seres inanimados que, en 
todo caso, son movidos (una piedra, por ejemplo, puede sufrir transformaciones, pero éstas no 
dependen de ella, sino de agentes exteriores, como la erosión).  
 
Según esta clasificación, el ser humano es un ser animado, cuyo movimiento y actividad proceden 
de un principio intrínseco: el alma humana. El alma sería el principio de la vida, es lo que hace que 
un ser sea animado o esté vivo.  
 
Aristóteles empleó la teoría hilemórfica para desvelar la estructura de los seres vivos y, dentro de 
ellos, la del ser humano. Así, concibió el alma como la forma o acto de un cuerpo. El cuerpo es, 
entonces, la materia o potencia a la que el alma da forma y actualiza, otorgándole un determinado 
modo de ser.  
 
Afirmó la unión substancial entre cuerpo y alma. Es decir, alma y cuerpo no son dos substancias, 
separadas, sino coprincipios de una única realidad: el ser vivo. De este modo, Aristóteles propuso 
un monismo antropológico frente al dualismo que había propuesto Platón, para quien sólo había una 
unión accidental entre el alma y el cuerpo humanos.  
 
También, al contrario que Platón, sostuvo que el alma no era inmortal. Si efectivamente hay unión 
substancial entre alma y cuerpo, entonces cuando el cuerpo muere, el alma desaparece también 
con él5. 
 
Según las diversas funciones que son capaces de realizar los seres vivos, Aristóteles distinguió 3 clases 
de alma, que dan lugar a 3 tipos de vida: 
 
 
 

 
5 Aunque nos vamos a quedar con esta idea general, que Aristóteles no afirmó la inmortalidad del alma, lo cierto es que es 
un tema sujeto a disquisiciones. La interpretación más común es que, tras la muerte, sólo permanece su parte intelectiva, 
que en su tratado Acerca del alma redujo al intelecto agente. En cualquier caso, no dejó nada escrito sobre lo que le ocurre 
a esa parte del alma después de sobrevivir al cuerpo. 



	 11	

	
	
	
	
Alma	de	seres	
humanos:	función	
racional,	sensitiva	y	
vegetativa.	
 
	
	
Alma	de	animales:	
función	sensitiva	y	
vegetativa.	
 
 
Alma	de	plantas:	
función	vegetativa.	
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 10 

Un kosmos formado por dos regiones radicalmente distintas: la celestial, inmutable y perfecta; y la 
terrestre, dominada por la generación y la corrupción. Una y otra son, sin embargo, necesarias e 
interrelacionadas, pues cada una tiene su razón de ser y cumple una función determinada. Por eso, 
aunque cada una tiene sus propias leyes, se da una unidad radical. El kosmos aristotélico es eterno, 
finito y único. Cabe considerar este modelo explicativo como una teoría científica altamente 
elaborada, cuyo desarrollo es coherente con sus principios generales y que da razón de los 
fenómenos de la experiencia cotidiana. La causa de que haya durado tantos siglos este modelo hay 
que buscarla en la fuerza convincente de sus principios basados en el sentido común y en la 
coherencia lógica de sus afirmaciones a partir de ellos. A lo largo de la historia se introdujeron en él 
modificaciones importantes, pero su esquema general se mantuvo incólume durante siglos.  
 
 
6. Antropología y Psicología 

 
Aristóteles distinguió entre seres animados y seres inanimados. Los primeros son los seres vivos, 
que están dotados de un movimiento propio proveniente de un principio intrínseco, que denominó 
alma. Un ser animado actúa y se mueve por sí mismo, a diferencia que los seres inanimados que, en 
todo caso, son movidos (una piedra, por ejemplo, puede sufrir transformaciones, pero éstas no 
dependen de ella, sino de agentes exteriores, como la erosión).  
 
Según esta clasificación, el ser humano es un ser animado, cuyo movimiento y actividad proceden 
de un principio intrínseco: el alma humana. El alma sería el principio de la vida, es lo que hace que 
un ser sea animado o esté vivo.  
 
Aristóteles empleó la teoría hilemórfica para desvelar la estructura de los seres vivos y, dentro de 
ellos, la del ser humano. Así, concibió el alma como la forma o acto de un cuerpo. El cuerpo es, 
entonces, la materia o potencia a la que el alma da forma y actualiza, otorgándole un determinado 
modo de ser.  
 
Afirmó la unión substancial entre cuerpo y alma. Es decir, alma y cuerpo no son dos substancias, 
separadas, sino coprincipios de una única realidad: el ser vivo. De este modo, Aristóteles propuso 
un monismo antropológico frente al dualismo que había propuesto Platón, para quien sólo había una 
unión accidental entre el alma y el cuerpo humanos.  
 
También, al contrario que Platón, sostuvo que el alma no era inmortal. Si efectivamente hay unión 
substancial entre alma y cuerpo, entonces cuando el cuerpo muere, el alma desaparece también 
con él5. 
 
Según las diversas funciones que son capaces de realizar los seres vivos, Aristóteles distinguió 3 clases 
de alma, que dan lugar a 3 tipos de vida: 
 
 
 

 
5 Aunque nos vamos a quedar con esta idea general, que Aristóteles no afirmó la inmortalidad del alma, lo cierto es que es 
un tema sujeto a disquisiciones. La interpretación más común es que, tras la muerte, sólo permanece su parte intelectiva, 
que en su tratado Acerca del alma redujo al intelecto agente. En cualquier caso, no dejó nada escrito sobre lo que le ocurre 
a esa parte del alma después de sobrevivir al cuerpo. 


