Para Aristételes el mundo es, por tanto, un verdadero kosmos, un sistema ordenado jerdrquicamente
de arriba abajo: desde los seres mas nobles y perfectos hasta los mas groseros e imperfectos, donde
cada cosa tiene su lugar y hay un lugar para cada cosa.

Un kosmos formado por dos regiones radicalmente distintas: la celestial, inmutable y perfecta; y la
terrestre, dominada por la generacién y la corrupcidon. Una y otra son, sin embargo, necesarias e
interrelacionadas, pues cada una tiene su razéon de ser y cumple una funcién determinada. Por eso,
aunque cada una tiene sus propias leyes, se da una unidad radical. El kosmos aristotélico es eterno,
finito y unico. Cabe considerar este modelo explicativo como una teoria cientifica altamente
elaborada, cuyo desarrollo es coherente con sus principios generales y que da razén de los
fendmenos de la experiencia cotidiana. La causa de que haya durado tantos siglos este modelo hay
que buscarla en la fuerza convincente de sus principios basados en el sentido comin y en la
coherencia légica de sus afirmaciones a partir de ellos. A lo largo de la historia se introdujeron en él
modificaciones importantes, pero su esquema general se mantuvo incélume durante siglos.

5. Lo antepolegio y Lo paicelegio

Aristételes distinguié entre seres animados y seres inanimados. Los primeros son los seres vivos,
que estan dotados de un movimiento propio proveniente de un principio intrinseco, que denominé
alma. Un ser animado actua y se mueve por si mismo, a diferencia que los seres inanimados que, en
todo caso, son movidos (una piedra, por ejemplo, puede sufrir transformaciones, pero éstas no
dependen de ella, sino de agentes exteriores, como la erosion).

Segun esta clasificacion, el ser humano es un ser animado, cuyo movimiento y actividad proceden
de un principio intrinseco: el alma humana. El alma seria el principio de la vida, es lo que hace que
un ser sea animado o esté vivo.

Aristoteles empled la teoria hilemorfica para desvelar la estructura de los seres vivos y, dentro de
ellos, la del ser humano. Asi, concibié el alma como la forma o acto de un cuerpo. El cuerpo es,
entonces, la materia o potencia a la que el alma da forma y actualiza, otorgandole un determinado
modo de ser.

Afirmd la unidn substancial entre cuerpo y alma. Es decir, alma y cuerpo no son dos substancias,
separadas, sino coprincipios de una tUnica realidad: el ser vivo. De este modo, Aristételes propuso
un monismo antropoldgico frente al dualismo que habia propuesto Platén, para quien sélo habia una
unidn accidental entre el almay el cuerpo humanos.

También, al contrario que Platén, sostuvo que el alma no era inmortal. Si efectivamente hay unién
substancial entre alma y cuerpo, entonces cuando el cuerpo muere, el alma desaparece también
con éP.

5 Aunque nos vamos a quedar con esta idea general, que Aristdteles no afirmé la inmortalidad del alma, lo cierto es que es
un tema sujeto a disquisiciones. La interpretacién mas comiin es que, tras la muerte, s6lo permanece su parte intelectiva,
que en su tratado Acerca del alma redujo al intelecto agente. En cualquier caso, no dej6 nada escrito sobre lo que le ocurre
a esa parte del alma después de sobrevivir al cuerpo.

10




Segun las diversas funciones que son capaces de realizar los seres vivos, Aristdteles distinguid 3 clases
de alma, que dan lugar a 3 tipos de vida:

Alma de seres
humanos: funcién
racional, sensitiva y

Se ocupa de la funcién mas elevada y exclusivamente humana,

la razén. se ocupa del conocimiento y de la deliberacion. vegetativa.
SENS;;
o U
‘ A - Alma de animales:
—4 funcién sensitiva y

Proporciona la sensacion, el deseo y el movimiento.
Es propia de los plantas, animales y seres humanos.

VECGE],
V‘\b 4')‘,’ Alma de plantas:

L'y funcién vegetativa.
Funciones de nutricién y

desarrollo. Es propia de las
plantas, pero se encuentra
en todos los seres vivos.

Vaf
AN

vegetativa.

11



