
Curso 2019-2020 – HISTORIA DA FILOSOFÍA – Prof. Miguel Antón R. Leborán 

 

1 

 

El punto de partida de KANT, el que le lleva a ver que tanto el racionalismo moderno 

como el empirismo moderno son sistemas incompletos, está en cuando se da cuenta 

de que la metafísica (que es el saber primero y más original) siguió un camino erróneo 

a lo largo de sus historia, porque, mientras el resto de las disciplinas sí consiguieron 

coger el tren de la ciencia, ella no lo consiguió: efectivamente, la matemática se 

constituyó como ciencia ya con TALES DE MILETO en el s. VI a.C.; la lógica se constituyó 

ya como ciencia con ARISTÓTELES en el s. IV a.C.;  y la física se constituyó como 

ciencia con GALILEO en la modernidad.  Pero a diferencia de ella, la metafísica ha 

seguido un camino erróneo consistente en constantes luchas internas entre 

racionalistas y empiristas, los cuales nunca han sido capaces de unificar un método 

común, y lo cual impidió a la metafísica constituirse como ciencia.  

A Kant se le plantean por lo tanto tres problemas fundamentales: 1. cuál ha de ser ese 

verdadero método que ha de unificar a la filosofía?; 2. cómo se supera esa posición 

contraria entre racionalistas y empiristas?; y, 3. si la metafísica no se constituyó como 

ciencia, qué función le queda?  

 

PRIMER PROBLEMA 

Para responder al primer problema Kant piensa que el conocimiento humano no ha 

sido entendido y explicado correctamente a lo largo de la historia. Y cree que para 

poder entenderlo y explicarlo hay que llevar a cabo una revolución parecida a la que 

se produjo en otras ciencias, a la que él le va a llamar <<revolución copernicana>> o 

<<giro copernicano>>: tal revolución consiste en cambiar la consideración del sujeto y 

del objeto a la hora de explicar nuestro conocimiento, y en vez de pensar que es el 

sujeto el que se amolda a las condiciones del objeto es al revés, el sujeto es la parte 

activa y determinante del conocimiento (Y Kant utiliza esta expresión metafóricamente 

porque hasta COPÉRNICO se pensaba que la Tierra era el centro del universo, y que el 

Sol giraba a su alrededor; pero COPÉRNICO expuso una teoría revolucionaria  en la 

que exponía una postura contraria, según la cual la Tierra giraba alrededor del Sol, 

como de hecho sucede)1.  

 

 

                                                
1 Según esto, el sujeto informa (in-forma, es decir, forma –construye-) al objeto, es el sujeto la parte activa del 
conocimiento, y no el objeto. Hasta COPÉRNICO se pensaba que la Tierra era el centro del universo, y que el Sol 
giraba a su alrededor; pero COPÉRNICO expuso una teoría revolucionaria  en la que exponía una postura contraria, 
según la cual la Tierra giraba alrededor del Sol, como de hecho sucede. Kant usa metafóricamente la expresión 
<<revolución copernicana>> porque entiende el conocimiento de forma diferente a como se viene entendiendo, ya no 

es el sujeto el que se amolda a las condiciones del objeto, sino que la parte activa y determinante del conocimiento es 
el sujeto. 
En palabras de REALE: Hasta COPÉRNICO se pensaba que el centro del universo lo ocupaba la Tierra y, tanto la 
Luna y el Sol, como los demás planetas, giraban alrededor de la Tierra. Sin embargo, si las cosas fueran así, muchos 
fenómenos celestes no tenían explicación para COPÉRNICO, lo que le llevó a la conclusión (acertada) de que el 
centro del sistema lo ocupa el Sol, y alrededor de él giran todos los planetas, incluida la Tierra. Esto es el paso del 
sistema geocéntrico [geo=tierra] al sistema heliocéntrico [helio=sol].  
Teniendo esto en cuenta, la revolución kantiana en materia de conocimiento es de la misma trascendencia que la 
revolución de COPÉRNICO en materia de astronomía, por lo cual él mismo la llamó <<revolución copernicana>>: 

ya desde ARISTÓTELES se pensaba que en el conocimiento la imagen del objeto conocido era activa, y era ella la 
que abordaba al sujeto cognoscente (grabándose p.ej.: en una especie de tablilla de cera), a partir de lo cual el 
entendimiento comprendía de qué objeto se trataba; es decir, según esta forma de entender el conocimiento, la 
imagen activa del objeto es protagonista y fundamento del proceso cognoscitivo.  
Frente a este modelo, la <<revolución copernicana>> de Kant invierte los papeles de sujeto y objeto, de manera 
que proceso cognoscitivo pasa a depender y a fundamentarse en el sujeto.  
Es decir, de igual manera que COPÉRNICO invirtió las posiciones del la Tierra y el Sol –la Tierra pasa a girar 
alrededor del sol-, Kant invirtió las posiciones de Objeto y Sujeto -el conocimiento del objeto pasa a depender del 

Sujeto-.   



Curso 2019-2020 – HISTORIA DA FILOSOFÍA – Prof. Miguel Antón R. Leborán 

 

2 

 

Esto significa que, cuando conocemos, el sujeto es el que pone los elementos a priori 

que nos permiten conocer los objetos, elementos universales en todos los seres 

humanos, razón por la cual a este método se le llama método trascendental: hay unas 

condiciones a priori y universales que hacen que el conocimiento humano sea igual 

en todos los seres humanos, y que, por lo tanto, el sujeto sea la parte activa en el 

conocimiento de los objetos.  

El conocimiento científico es una síntesis entre sensibilidad + entendimiento, en la que 

ambas son necesarios.  Si el conocimiento humano es sensibilidad + entendimiento, el 

sujeto trascendental es el que en la sensibilidad pone las condiciones a priori de la 

sensibilidad (espacio y tiempo) para poder percibir el fenómeno, y luego en el 

entendimiento pone las condiciones a priori del entendimiento (categorías) para 

poder conceptualizarlo, las cuales son 12 agrupadas en cuatro modos: cantidad, 

cualidad, relación, y modo. Así se produce el conocimiento científico. Es el sujeto la 

parte activa del conocimiento, poniendo las condiciones a priori al conocer.  

  
SEGUNDO PROBLEMA 

Ahora bien, si el conocimiento es conocimiento trascendental, esto implica que se 

produce fundamentalmente a partir de juicios: enunciados compuestos de un 

concepto-sujeto + concepto-predicado unidos por una cópula. Kant analiza los 

diferentes tipos de juicios, y los clasifica del siguiente modo: 

   

POR SU EXTENSIÓN 

JUICIO ANALÍTICO: en estos juicios podemos entender el concepto-predicado a partir 

de un mero análisis del concepto-sujeto, es decir, son meramente explicativos (no 

aumentan el conocimiento) y, por lo tanto, no pueden ser los juicios propios de la 

ciencia.    

JUICIO SINTÉTICO: en estos juicios el concepto-predicado aporta información al 

concepto-sujeto, es decir, son extensivos (aumentan el conocimiento) y, por lo tanto, 

son los juicios propios de la ciencia.  

POR SU UNIVERSALIDAD 

JUICIO A PRIORI: estos juicios son independientes (anteriores) de la experiencia, es 

decir, son universales y necesarios, por eso son los juicios propios de la ciencia. 

JUICIO A POSTERIORI: estos juicios dependen (después) de la experiencia, es decir, son 

particulares, por eso no son los juicios propios de la ciencia.  

   

 Pues bien, de alguna manera, KANT identifica la posición de los racionalistas 

con los juicios analíticos a priori (válidos universalmente pero que no aumentan 

nuestro conocimiento), e identifica la posición de los empiristas con los juicios 

sintéticos a posteriori (aumentan nuestro conocimiento pero carecen de 

universalidad). Frente a ambas posturas, infantil y adolescente, dogmática y escéptica 

respectivamente, KANT identifica los juicios de la ciencia que ha alcanzado una 

posición crítica y madura con los juicios sintéticos a priori, juicios que aumentan 

nuestro conocimiento y que son universales y necesarios. De esta manera, esta 

posición crítica y madura supera y sintetiza las posiciones anteriores racionalista y 

empirista.    

Y de esta forma, KANT culmina su proyecto ilustrado en su filosofía crítica, una posición 

madura que supera el racionalismo y el empirismo modernos anteriores.   

 

 



Curso 2019-2020 – HISTORIA DA FILOSOFÍA – Prof. Miguel Antón R. Leborán 

 

3 

 

 

TERCER PROBLEMA 

Sobre el análisis de los juicios KANT puede retomar el problema epistemológico de la 

ciencia, ver qué disciplinas son posibles como ciencia, y ver qué lugar le queda 

reservado a la metafísica. Alcanzan el estatus de ciencia aquellas disciplinas en las 

que son posibles los juicios sintéticos a priori. Esto es el asunto de su Crítica de la razón 

pura, la cual podemos considerar que tiene tres partes: 

 Dentro de la Estética Trascendental en la que Kant estudia las condiciones 

puras a priori de la sensibilidad (espacio + tiempo), KANT expone como la 

matemática sí es posible como ciencia y como en ella sí son posibles los juicios 

sintéticos a priori.  

 Por su parte, en la Analítica Trascendental en la que Kant estudia las 

condiciones puras a priori del entendimiento (categorías), KANT expone como 

la física sí es posible como ciencia y como en ella sí son posibles los juicios 

sintéticos a priori.  

 Por último, en la Dialéctica trascendental KANT estudia el problema de la 

metafísica. Ésta no puede constituirse como ciencia porque en su uso, la razón, 

sobrepasa los límites fenoménicos, y trabaja a partir de noúmenos, ya que la 

razón busca Ideas últimas (Deus, alma, y mundo) para las cuales no hay 

correspondencia empírica. Esto supone que en ella no es posible el estatus de 

ciencia, pero le quedan reservadas las siguientes funciones:  

 ORDENAR EL CONOCIMIENTO EN UN SISTEMA 

 REGULAR EL CONOCIMIENTO HACIA UN FIN.  

 
 

 

 

 

 


