
Curso 2019-2020 – HISTORIA DA FILOSOFÍA – Prof. Miguel Antón R. Leborán 

1 

 

ESQUEMAS INTRODUCTORIOS 

 

La cuestión kantiana (ilustrada): QUÉ ES EL HOMBRE? 

Esta cuestión se lleva a cabo a través de tres grandes preguntas: 

↓ 

 

¿QUÉ PUEDO SABER (conocer)? → Crítica de la razón pura   

↓ 
determinar en qué consiste la ciencia 

determinar qué disciplinas son ciencia 

determinar valor y uso de la metafísica 

↓ 

REVOLUCIÓN COPERNICANA:  

el sujeto es determinante en el conocimiento 

El sujeto, cando conoce, pone (a priori) las condiciones a priori: 

Condiciones de la sensibilidad →Espacio/Tiempo →fenómeno 

Condiciones del entendimiento →Categorías →conceptos empíricos. 

 

CONOCIMIENTO = SENSIBILIDAD + ENTENDEMENTO  

↓ 

JUÍCIOS 

Analíticos / Sintéticos 

a Priori / a Posteriori 

Los juicios de la ciencia → juicios Sintéticos a Priori 

↓ 

RACIONALISMO → dogmatismo → etapa infantil (j.a.a pri) 

EMPIRISMO → escepticismo → etapa adolescente (j.s.a pos) 

FILOSOFÍA TRASCENDENTAL 

CRÍTICA 

MADUREZ 

Se cumple el ideal ilustrado 

(Ilustración es la edad de madurez histórica de la humanidad) 

↓ 

METAFÍSICA trabaja con la RAZÓN por medio de IDEAS 

IDEAS ≠ fenoménicas 

IDEAS → Postulados (Deus, Alma, Mundo) 

A la metafísica le quedan dos funciones: 

Ordenar el conocimiento 

Regular el conocimiento 

IDEAS 

↓ 

¿Qué debo hacer? → Crítica da razón práctica (ética) 

 

¿Qué me cabe esperar? → (religión) 

 
 

 



Curso 2019-2020 – HISTORIA DA FILOSOFÍA – Prof. Miguel Antón R. Leborán 

2 

 

Estamos resumiendo la Crítica de la razón pura. 

Aquí, Kant diferencia tres facultades del conocimiento: la sensibilidad, el entendimiento y la 

razón. 

La Crítica de la Razón Pura tiene tres grandes partes: 

 

 

ESTÉTICA TRASCENDENTAL 

 En esta parte, Kant se ocupa de la intuición sensible (sensibilidad).   

 La sensibilidad es la capacidad para percibir los objetos.  

 Para percibir son necesarias dos condiciones puras a priori: el espacio y el tiempo.  

 Todo lo percibido (en el E/T) lo llamamos fenómeno.  

 Pues bien, el estudio de la sensibilidad permite a Kant demostrar el carácter científico de la matemática debido a 

que en ella sí son posibles los juicios sintéticos a priori: el tiempo determina a la aritmética como ciencia 

permitiéndole js.s.a.pr., por ejemplo <<el doble de 2 es 4>>, y el espacio determina a la geometría como ciencia 

permitiéndole también la posibilidad de js.s.a.pr., por ejemplo <<la línea recta es la más corta entre dos puntos>>.       

 Sólo hay ciencia sobre los fenómenos.  

La Lógica trascendental la divide en  

ANALÍTICA TRASCENDENTAL 

 En esta parte Kant se ocupa del entendimiento.  

 Si la función propia de la sensibilidad era percibir (en el E/T), el entendimiento es la 

capacidad para conceptualizar los fenómenos.  

 Para conceptualizar son necesarios los 12 conceptos puros o categorías puras  que, al 

sintetizarlas con los fenómenos dan lugar a los conceptos empíricos (los conceptos).   

 Los 12 conceptos puros son las doce formas de establecer juicios (conceptos), pero se 

agrupan en cuatro grupos de tres: cantidad, cualidad, relación y modo.  

 La posibilidad de conceptualizar, a su vez, hace posible el carácter científico de la física debido a que en ella sí 

son posibles los juicios sintéticos a priori: por ejemplo, <<todo cuerpo cae con una aceleración de 9,8 m/s2>>.  

 

DIALÉCTICA TRASCENDENTAL 

 En esta parte Kant se ocupa de la razón (la facultad más suprema porque cierra el proceso 

del conocimiento, dándole una unidad). 

 La razón establece ideas (Idea de <<YO>> -psicología-, Idea de MUNDO -cosmología-, 

Idea de DIOS -Teología-). 

 Pero la razón sobrepasa el uso adecuado de los conceptos. 

 El hecho de que la razón trabaje con ideas, y ya no con conceptos a partir de fenómenos, implica que la 

metafísica no es posible como ciencia ya que en ella no son posibles los js.s.a.pr..  Por lo tanto, ¿qué tarea le 

queda a las ideas, a la metafísica? -Pues le quedan dos tareas fundamentales: Ordenar el conocimiento en un 

sistema, y Regular el conocimiento, dirigiéndolo hacia un fin. 

 

 



Curso 2019-2020 – HISTORIA DA FILOSOFÍA – Prof. Miguel Antón R. Leborán 

3 

 

[RESUMEN-ESQUEMA DA CRÍTICA DE LA RAZÓN PURA] 

 

 ESTÉTICA TRASC. Espacio + Tiempo sensibilidad  

 

Doctrina trasc. de los elementos 

     ANALÍTICA TRASC.  Categorías entendimiento 

LÓGICA TRASC. 

     DIALÉCTICA TRASC. Ideas  razón 

Crítica de la Razón Pura 

 

 

 

Doctrina trasc. del método 

 

 

 

 
 Estética trascendental 

    El espacio 

  El tiempo 

    de la intuición sensible  

 Lógica trascendental 

  Analítica trascendental 

    Las categorías del entendimiento 

  Dialéctica trascendental 

    Las ideas de la razón 

 

 

 

DESARROLLO TEMÁTICO 

 

Posiblemente el punto culminante de la filosofía ilustrada y del pensamiento crítico sea 

KANT. Efectivamente, desarrolla un pensamiento centrado en una razón crítica que, como un 

juez, critica (somete a juicio) todo pensamiento y todo conocimiento posible, y critica (somete a 

juicio), al mismo tiempo, el uso que hacemos de la propia razón. Pero, a su vez, esto lo hace 

de una forma SISTEMÁTICA, en donde los diferentes aspectos científicos, metafísicos, 

filosóficos y éticos no se pueden separar, y son tratados sistemáticamente a partir de tres 

interrogantes que él mismo se hace, y que articulan y guían todo su pensamiento: ¿Qué puedo 

conocer? (teoría del conocimiento, metafísica y epistemología), ¿Qué debo hacer? (ética), 

¿qué me cabe esperar? (religión), preguntas todas ellas que pretenden dar respuesta, en 

resumen, a ¿qué es el hombre?  

El tema que nos ocupa en este momento es dar respuesta al segundo interrogante   

¿Qué puedo conocer?, algo que Kant lleva a cabo especialmente en su obra: 

 Crítica de la razón pura 

 

 



Curso 2019-2020 – HISTORIA DA FILOSOFÍA – Prof. Miguel Antón R. Leborán 

4 

 

[PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA] 

 

Una de las características más importantes de la Filosofía Moderna es lo que podríamos llamar 

un giro gnoseológico, según el cual el clásico problema de la verdad pasa a un segundo plano, 

y pasa a ser más importante el problema del conocimiento: se empieza a tratar con más interés 

aspectos como ¿qué podemos conocer?, ¿cómo se produce el conocimiento humano?, ¿qué 

límites tiene el conocimiento humano?, etc. Este era el marco en el que podíamos entender, 

adecuadamente, tanto el racionalismo moderno (DESCARTES) para quien el conocimiento 

procede de ideas innatas a partir de las cuales la razón llegaba a la realidad en un proceso 

deductivo como el de la matemática, y por lo tanto, el conocimiento humano para éstos es 

ilimitado; como, por otro lado el empirismo moderno (LOCKE y HUME), quienes niegan que 

haya ideas innatas y todo su contenido empieza por la experiencia sensible, motivo por el cual 

el conocimiento se ajusta más bien al modelo inductivo (experimental) de la física, y es un 

conocimiento limitado, el límite lo marca nuestra experiencia sensible.  

Kant se encuentra entre estas dos posturas: entre la postura racionalista (a la que él identifica 

como dogmatismo propio de un momento infantil de la razón humana) y la postura empirista 

(que él identifica como escepticismo propio de un momento adolescente de la razón humana). 

En este sentido, Kant empieza siendo racionalista, pero al leer a HUME se produce lo que él 

mismo llama “despertar de mi sueño dogmático”, y le concede valor al empirismo. A partir de 

aquí empieza su trabajo consistente en sintetizar y superar las dos posturas racionalista y 

empirista, por considerarlas insuficientes y deficientes las dos. A este trabajo se le llama 

criticismo kantiano, y él lo identifica con una postura verdaderamente crítica, propia de un 

momento maduro de la razón. 

Y el caso es que, desde un primer momento, KANT ya va más allá de las posturas 

racionalista e empirista anteriores, porque en su caso él ya da por sentado que el ser humano 

tiene la capacidad de conocer, esto ya no lo pone en duda, y por lo tanto, a diferencia del 

racionalismo y del empirismo anteriores, su Crítica de la razón pura ya se va a plantear en base 

a las siguientes cuatro tipos de cuestiones: 1. Ordenar el conocimiento humano; 2. Llevar a 

cabo una nueva teoría del conocimiento; 3. Explicar en qué consiste el conocimiento científico y 

determinar qué disciplinas son ciencia; 4. Determinar la validez y uso de la metafísica. 

 

Veamos cómo lo hace y que consecuencias se derivan. 

 


