
IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

FILOSOFÍA MODERNA 1: DESCARTES  

1.PARTE CONTEXTUAL 

Después del fin de la Edad Media, cuando el 

sistema aristotélico ya no es muy convincente para 

explicar el mundo y la realidad, en ese momento la 

cultura, la sociedad y la ciencia entran en una 

crisis muy profunda, y el pensamiento, las ideas 

políticas y religiosas, y la ciencia de la época 

anterior se derrumban y ya no valen: se derrumba 

la concepción religiosa y aparece la Reforma 

Protestante; se descubre América con importantes 

consecuencias geográficas, económicas, y 

antropológicas; aparece una nueva perspectiva del 

sistema solar (heliocentrismo) y, por lo tanto, 

del Universo y del lugar del hombre en el mundo; 

el realismo crudo de MAQUIAVELO reorienta la 

teoría política moderna y la Guerra de los Treinta 

Años configura el mapa político europeo; esto hace 

que la idea de tolerancia sea reivindicada como un 

gran regulador social, político, y religioso; 

momento de guerras, de hambres, epidemias, plagas, 

peste…; la aparición de la imprenta permite 

esquivar la censura, expandir las ideas y 

potenciar las lenguas nacionales; etc…
1
.  

Este fracaso del realismo aristotélico y de 

la antigua concepción del mundo se concretó en un 

profundo pesimismo: a diferencia de la Edad Media 

en la que primero PLATÓN y luego ARISTÓTELES 

fueran cimientos firmes y estables (autoridad) 

sobre los que edificar el pensamiento y la 

ciencia, en este momento el ser humano se queda a 

la deriva, desencajado, desorientado, sin punto 

fijo en el que sujetarse debido a un estado de 

incerteza ante el mundo, la sociedad y el 

pensamiento; sin ideas firmes y seguras sobre las 

que poder fundar (esto es, sin filosofía). La 

Modernidad arranca, por lo tanto, de un momento y 

de un estado de crisis, y representa, hasta 

nuestros días, la respuesta (y búsqueda de 

solución) a este estado y a esta situación de 

pérdida. Y esto significa que las motivaciones y 

los problemas de la modernidad van a tener que ver 

con esto: seguridad, orientación, fundamentación, 

rigor, orden, regulación, solidez, firmeza, 

dominio, anticipación, previsión… 

                                                             
1No es de extrañar que el Renacimiento se presente como un acto de negación: no al pasado, no a las ideas, 

estructuras y enfoques medievales.  



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

Hemos dicho que, en cierta medida, la modernidad es la respuesta iniciada en los 

siglos XVI-XVII al pesimismo y a la crisis que supuso el final de la Edad media. Ese sigue 

siendo nuestro problema de fondo en la actualidad, en que la pensamos desde la 

postmodernidad
2
, la hipermodernidad

3
, la modernidad líquida

4
, el pensamiento débil

5
, o 

desde su concepción ilustrada
6
. Pensar la construcción de la modernidad, su deriva, sus 

presupuestos y resultados, es pensar contemporáneamente
7
. 

En este tema vamos a centrarnos en la respuesta moderna científico-filosófica. A 

finales del s.XIV GUILLERMO DE OCKAM usa ya la expresión “vía moderna” para 

referirse a una nueva forma de tratar la investigación
8
, y a lo largo de todo el s. XV se van 

sentando las bases para la aparición de lo que posteriormente sería la Nueva Ciencia
9
. 

Consideramos ésta el período comprendido, más o menos, entre COPÉRNICO (s.XVI) y 

NEWTON (s.XVIII), momento en el que se produce un cambio revolucionario en la 

concepción de la ciencia y de la técnica, lo que representa una reorientación de la 

concepción científica y, por lo tanto, de la sociedad
10

. En este momento, las ciencias que 

se vieron más potenciadas fueron la mecánica, la astronomía y la anatomía, y sus hitos 

más importantes podrían ser:  

 Rechazo de la ciencia aristotélica mantenida y sustentadora de la Edad Media: 

sustitución de una concepción científica esencialista por una concepción científica 

basada en la cuantificación y en la medición, de ahí la importancia que van adquirir 

las matemáticas
11

. 

 Aparece el método científico, que se concreta en el método experimental
12

. No sólo 

eso, en esta re-fundamentación y re-orientación de la ciencia se capta, ya desde el 

primer momento, la importancia de tener una necesaria metodología. Este asunto 

ocupó los trabajos de, por ejemplo, BACON, GALILEO y DESCARTES
13

.    

                                                             
2 J-F. LYOTARD: La condición postmoderna (1979). Fin de los grandes relatos reguladores (modernidad). Pero 
también FOUCAULT, ARTAUD, DERRIDA… 
3 G. LIPOVETSKY: La era del vacío; El imperio de lo efímero; La felicidad paradójica. El fin da la modernidad 
concentrada en la idea de individualismo. 
4 Z. BAUMAN: Modernidad liquida (1999). Desaparición de la solidez (modernidad). 
5 G. VATTIMO: El pensamiento débil (1983) 
6 J. HABERMAS: El discurso filosófico de la modernidad (1989) 
7P. RICOEUR: Sobre la interpretación (1965): hubo ya quien nos señaló este camino: pensamiento de la sospecha.  
8 La cual se basa en una propuesta metodológica llamada Principio de economía (Navaja de Ockham) cuya norma 
nos dice que, para investigar, tenemos que no aumentar las explicaciones más que lo estrictamente necesario, lo 
cual implica, por ejemplo, estudiar la naturaleza tal como se nos presenta (esto suponía una separación de los 
pensamientos libres de la filosofía y de la ciencia respecto de la fe y la religión para dar lugar a investigaciones libres 
y autónomas). 
9 También conocida como Revolución Científica, y cuyas figuras más notables son COPÉRNICO, BACON, 
GALILEO, KEPLER e NEWTON. 
10 T-S. KUHN: La estructura de las revoluciones científicas (1962). Cambio de paradigma. 
11GALILEO: Saggiatore (1623). "La Naturaleza está escrita en lenguaje matemático", es decir, es una estructura 
ordenada de fenómenos que podemos medir y cuantificar.  
12 Introducido ya por F. BACON en su defensa del procedimiento inductivo (Novum Organum -1620-) 
13 No es un tema menor, recordemos el debate producido en filosofía de la ciencia, sobre la importancia y la 
necesidad del método en la concepción y la investigación científica, entre P. FEYERABEND (Contra el método -

1970-) e I. LAKATOS (La metodología de los programas de investigación científica -1983-). 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

 Nuevo sistema del mundo, basado en la defensa del heliocentrismo por 

COPÉRNICO, al que siguieron GALILEO, DESCARTES y KEPLER, y que marcó el 

nuevo rumbo de la astronomía y de la mecánica hasta NEWTON. 

 Más que en momentos anteriores se comprende la importancia y la necesidad de la 

unión ciencia-técnica: la técnica se entiende como una prolongación y potenciación 

de nuestros órganos y de nuestra capacidad sensible para llevar a cabo la 

investigación científica (por ejemplo, el telescopio sería como una <prolongación y 

potenciación de nuestra vista> en la investigación astronómica). Esto trajo como 

consecuencia el gran desarrollo, a partir de ahora, de los instrumentos y aparatos de 

medición y de observación
14

, y de los inventos. 

 Se institucionaliza la ciencia, y aparecen instituciones públicas que protegen e 

impulsan la ciencia, como por ejemplo la Royal Society (Inglaterra), la Academia de 

las Ciencias de París, la Academia de las Ciencias de Berlín, etc…. 

 

La Revolución Científica es muy necesaria para comprender el pensamiento 

moderno y la filosofía moderna. En primer lugar porque no hay una demarcación clara 

entre filosofía y ciencia modernas, es decir, deben ser vistas a la par. Efectivamente, en 

los pensadores de los siglos XVI-XVII-XVIII, filosofía y ciencia se valen la una de la otra, se 

determinan y se mezclan. Aunque se podría hacer, sería complicado (y erróneo) delimitar y 

establecer independencia entre los aspectos filosóficos y científicos de, por ejemplo, 

Descartes
15

. En este sentido, la ciencia y la matemática pasan a ser los únicos 

referentes válidos para la filosofía. Así, por ejemplo, lo que late en el fondo de la ciencia 

moderna es la concepción mecanicista de la sociedad, y esto hace que la filosofía 

adopte la senda mecanicista; o, por ejemplo, el gran objetivo de HUME será aplicar al 

estudio de la naturaleza humana los métodos de la investigación científica de NEWTON, 

para conseguir la misma eficacia que aquél. 

Pero, en segundo lugar, la filosofía y la ciencia pasan a ser vistas como autoridad, 

el único acceso válido para el estudio de la naturaleza y del hombre. Se da un paso más 

en contra de la costumbre y de la oscuridad, y hacia la investigación libre y autónoma. 

 
Galileo e Newton 

 

                                                             
14 Se potencia, por ejemplo, la investigación óptica y la fabricación de lentes. 
15 Otro ejemplo: I. NEWTON: Philosophiae naturalis principia mathematica (1687)  

https://es.wikipedia.org/wiki/Philosophiae_naturalis_principia_mathematica


IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

Sabiendo esto
16

, el pensamiento filosófico moderno se construye, en un principio, a 

partir de dos líneas diferentes y contrapuestas: el racionalismo moderno y el empirismo 

moderno: 

A) RACIONALISMO MODERNO: se desarrolla, sobre todo, a lo largo del siglo 

XVII en el continente, sus representantes más importantes son DESCARTES, 

LEIBNIZ y SPINOZA, y sus notas más definitorias son las siguientes:  

 La realidad se presenta como SUSTANCIA. Este va a ser la idea con la 

que los racionalistas modernos se van a referir a lo real, y las variaciones 

de un pensador a otro vendrán dadas por cómo entiendan diferentemente 

la sustancia. De una forma sencilla podemos decir que la sustancia es lo 

real dándose por sí mismo a la razón humana
17

.    

 La única capacidad que tenemos para acceder y entender la sustancia es 

la razón humana, esto es, la razón humana es nuestro primer acceso a lo 

real, lo cual implica que es una fuente de conocimiento anterior y superior a 

los sentidos (capacidad sensible).   

 El punto primero a través del cual la razón accede a la sustancia son las 

ideas innatas. Efectivamente, al relegar a una posición menor a la 

capacidad sensible el racionalismo defendió el innatismo gnoseológico.  

 Al partir de ideas innatas para por medio de la razón llegar a la sustancia, 

se imponen dos aspectos importantes:  

1) Se impone el modelo deductivo de la construcción axiomática tal y 

como se hace en la matemática. Por lo tanto, la matemática es la ciencia 

referente para el racionalismo moderno
18

. La razón construye el acceso a 

la sustancia a partir de las ideas innatas de forma similar a como la 

matemática deduce teoremas a partir de postulados
19

, lo cual hace del 

conocimiento humano algo casi ilimitado. Hay que garantizar rigor y 

orden para que esa construcción se lleve con garantías.  

2) Para llevar a cabo esa construcción sería muy útil un lenguaje universal 

muy potente. Se impone así la idea de mathesis universalis, a modo de 

lenguaje universal operativo en todos los saberes y que permitiría a la 

razón llegar a todo lo real con facilidad y seguridad.  

3) Dado que el acceso a lo real se hace a partir del modelo de una 

construcción segura desde la razón, desde el racionalismo (y en la 

modernidad) se produce un cambio gnoseológico por el cual el 

conocimiento humano no se dirige ya a la verdad, sino que debe asegurar 

la certeza (seguridad subjetiva).  

                                                             
16 Y pensando ya en la posterior filosofía crítica de KANT (Crítica de la razón pura -1781-) 
17 Lo que existe desde sí y por sí mismo, a lo que tiene acceso la razón humana.  
18 Mencionar aquí las grandes aportaciones matemáticas de R. DESCARTES y de G. W. LEIBNIZ. 
19 El ejemplo más claro de esto posiblemente sea B. SPINOZA, Etica demostrada según orden geométrico (1677). 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

B. EMPIRISMO MODERNO: se desarrolla, como contestación al racionalismo, en 

la segunda mitad del siglo XVII y el siglo XVIII en las Islas británicas, y sus 

representantes fundamentales son LOCKE y HUME. La palabra empirismo viene 

del término griego “empiría”, que significa experiencia a través sentidos, y sus 

notas más definitorias son las siguientes: 

 No hay tal sustancia que señalan los racionalistas. 

 No hay tales ideas innatas que defienden los racionalistas, esto es, se 

impone la idea de la mente como hoja en blanco. 

 Por lo tanto, para el empirismo moderno está claro que el acceso primero y 

original a la realidad es a través de la experiencia sensible, no de la 

razón, lo cual implicará, al menos, dos aspectos:  

1) El conocimiento humano es limitado, y su límite lo marca la 

experiencia sensible. 

2) El conocimiento humano sólo puede seguir el modelo experiencial 

propuesto por la física, de manera que para el empirismo moderno 

la ciencia referente será la física.  

 

(…un pensamiento previo) 

 
 

Paul Feyerabend, originario de Alemania20, se trasladó a Estados Unidos en 1958 para trabajar en Berkeley como 

profesor en la Universidad de California. En 1964 Berkeley se ve muy influida por el movimiento Libertad de 

Expresión, y posteriormente por el movimiento hippie de la vecina San Francisco, lo cual habían generado en esta 

zona de la costa oeste norteamericana un clima político muy revolucionario (de izquierdas) y muy libertario. 

Sus experiencias con los movimientos políticos y este clima de libertad determinarían sus pensamientos en filosofía 

de la ciencia como se verá a continuación. 

(debes escuchar) 

 
 

                                                             
20 En 1959 se nacionalizado norteamericano y permanecerá en esta universidad más de treinta años.  



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

La complejidad e impredicibilidad  de la realidad llevan a Feyerabend a pensar que es absurda e incongruente la 

idea de un método fijo para la ciencia. Según Feyerabend en una investigación no podemos llegar a marcar 

estándares invariables, lo cual implica no podemos tener normas universales fijas sobre las cuales fundamentar 

una racionalidad científica.  La ciencia no puede tener un orden que necesariamente implique éxito y ante los 

desafíos científicos piensa que el único procedimiento que cabría sería ir cambiando el proceso, aplicando el único 

método de, por así decirlo, ir ajustando el método (cambiar el método). ¿A qué nos lleva esto? A que LA 

CIENCIA ESTÁ LLENA DE INCONSISTENCIA Y ANARQUÍA, y por lo tanto, sólo nos queda acostumbrarnos a 

permanecer en una crítica permanente, abiertos permanentemente a la tolerancia y a la más absoluta libertad.   

 

A partir de estas consideraciones en 1970 escribe Contra el método, en el cual expondrá su postura del 

ANARQUISMO METODOLÓGICO sobre el que asienta su anarquismo epistemológico. En esta obra Feyerabend 

pondrá en claro al menos dos aspectos en lo tocante a la concepción de la ciencia: 

1. Se está criticando el convencimiento (certeza) asentado y transmitido de la lógica científica 

establecida fundamentada en un método científico racionalista, basada en la creencia de que es posible 

un método con principios estables que fundamentan la investigación científica. Feyerabend 

denuncia que tratamos de encerrar el proceso científico dentro de los límites del racionalismo, de manera 

que la investigación científica se ve sometida restricciones en su manera de pensar, en su manera de 

actuar e incluso en la manera  expresarse, equiparando a los científicos a “perros amaestrados”. Según 

Feyerabend sólo cabe cierto irracionalismo científico.  

2. Tan importantes en la ciencia son las hipótesis despreciables, esas hipótesis ad hoc que van contra 

corriente del racionalismo metodológico establecido, lo cual le lleva a defender el principio metodológico 

de que TODO VALE. 

 

 

 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9todo_cient%C3%ADfico
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo


IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

[BIO-BIBLIOGRAFÍA] 

 
 

 

 

René DESCARTES(1596-1651) es un filósofo francés del s. XVII, padre del racionalismo moderno y de la filosofía 

moderna. Efectivamente, su pensamiento supone una ruptura con la filosofía y la ciencia escolásticas, para 

construir, en su lugar, un pensamiento nuevo basado en la autonomía de la racionalidad humana.   

Descartes recibe una educación que, a pesar de ser escolástica, es muy fuerte a nivel filosófico, matemático y 

científico, lo cual va a determinar después su orientación por los estudios matemáticos y por las novedades 

científicas que estaban a producirse con la Nueva ciencia: heliocentrismo, circulación de la sangre, etc… 

Cuando deja el bachillerato pasa a la Universidad en la que estudia derecho. Luego participa como militar en la 

Guerra de los Treinta Años, momento en el que se desplaza a Holanda y decide estudiar física.  Ya en este 

momento se da cuenta de la necesidad de una metodología desde la cual se garantizase el orden, la 

seguridad y el rigor en la ciencia; y para que esto sea posible, atento y preocupado por el problema de los 

fundamentos, cree que es necesario combinar metafísica y ciencia, de manera que se potencien las 

posibilidades de la ciencia. Esta combinación pasa, según él, por determinar unas reglas que, de alguna 

manera, deberá seguir la razón en su proceder científico. Con este objetivo decide establecerse definitivamente 

en Holanda, un país más abierto y con mayor libertad, en donde publicará la mayor parte de su obra, la cual, por lo 

tanto, no se reduce a escritos filosóficos, sino que atiende también a la matemática, la física, la anatomía, la 

óptica y, en general, las más diversas ciencias.  

Sus obras fueron muy determinantes para la filosofía y la ciencia modernas.  

Entre las cuales podemos citar: 

 Discurso del método  

 Meditaciones metafísicas 

 Tratado del hombre 

 Principios de la filosofía    

Posteriormente viaja a Suecia, donde, tras firmarse la Paz de Westfalia escribe El nacimiento de la paz, antes de 

morir en 1650. 

 

 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

2.DESARROLLO TEMÁTICO 

 

DESCARTES: EL PROBLEMA DEL MÉTODO Y LA EVIDENCIA DEL COGITO 

 

 [PROBLEMA DEL MÉTODO] 

Aunque Descartes participa de las nuevas ideas de la Revolución Científica que 

rompen con la antigua visión escolástica, y que hacen de él ya un filósofo plenamente 

moderno, sin embargo, a diferencia de otros pensadores modernos, como por ejemplo 

GALILEO, Descartes no se queda en un nivel meramente científico, sino que construye un 

pensamiento filosófico completo: inicia el pensamiento filosófico moderno. Esta filosofía 

comienza intentando dar solución al problema de la in-seguridad (desorientación) que él siente 

cuando, al terminar sus estudios (escolásticos), se da cuenta de que no tiene ningún criterio 

seguro para distinguir lo verdadero de lo falso y que, por lo tanto, todo lo que aprendió no le 

sirve para la vida. Esta in-seguridad invade, según Descartes, todo el saber y toda la cultura de 

su época, y genera desorientación y falta de rigor en la ciencia, lo cual se acaba convirtiendo, 

para él, en el problema del método.  

La clave para solucionar este problema se le aparece a Descartes en 1619 con lo que 

él llama el principio de la unidad de la razón21, según el cual, sólo el uso riguroso y ordenado 

de la razón22, común a todos los seres humanos, puede garantizar aquella seguridad y corregir 

aquella desorientación,  poniendo así al pensamiento filosófico en la línea del racionalismo23: el 

buen uso de la razón se constituye como el único instrumento que nos da acceso a la realidad 

y seguridad en la ciencia.   Además, la unidad de la razón, va a determinar su concepción de la 

ciencia como un sistema unitario y articulado del saberKant, a diferencia de las concepciones 

enciclopedistas de ARISTÓTELES y de los medievales24. Y para expresar esta concepción 

sistemática recurrirá a la metáfora del árbol, el árbol de la ciencia: la razón unifica el saber 

como si fuese un árbol cuyas raíces son la metafísica, el tronco sería la física, y las ramas que 

salen de este tronco son todas las demás ciencias, las cales se pueden reducir a tres 

principales: la medicina, la mecánica, y la moral25.  

 

                                                             
21 Influencia helenística, sobre todo del estoicismo. 
22 Lo que él llama “le bon sens”, el buen uso de la razón riguroso y ordenado, el buen sentido [la sensatez, la lucidez]. 
23 Se convierte, de esta manera, en el padre del racionalismo moderno. 
24“la unidad de la ciencia como organización articulada según un orden de razones que es consecuencia a la vez del 

carácter de la naturaleza como orden y medida y del método <<matemático>> aplicado a su conocimiento: <<Esas 
largas cadenas trabadas de razones muy simples y fáciles, que los geómetras acostumbran a emplear para llegar a 
sus más difíciles demostraciones, me habían dado ocasión para imaginar que todas las cosas que entran en la esfera 
del conocimiento humano se encadenan de la misma manera>>”   (GRANADA, M.: Ibid., p. xv) 
“Así, la llave del saber es el órden que constituye el corazón del método: unidad de la ciencia, método, matemática 
universal no son invenciones particulares entre las que se debería escoger. Es la percepción de su correlación lo que 
resulta verdaderamente fundamental”. (RODIS-LEWIS, G.: La obra de Descartes [Ibid., p. xv]) 
25La más elevada y perfecta moral, que presupone un perfecto conocimiento de las demás ciencias, y que es el último 

grado de la sabiduría. 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

 
Árbol de la Ciencia en el lateral este del Pazo de Fonseca (Santiago de Compostela)  

 

Emporiso é ben mellor nin pensar en investigar a verdade sobre cousa ningunha que facelo sen método: 

pois é moi certo que os estudos desordenados e as meditacións escuras desta caste confunden a luz 

natural e cegan os enxeños; e aqueles que así se afagan a camiñar nas tebras a tal punto enfeblece a 

agudeza dos seus ollos que, ao pouco, non poden aturar a luz do día; o cal ademais é confirmado pola 

experiencia, pois moi frecuentemente [cantas veces] vemos que aqueles que nunca se dedicaron ás letras, 

pronuncian xuízos sobre as cousas comúns e correntes con moita máis solidez e claridade que aqueles que 

botan a vida nas escolas. Por método entendo as regras certas e fáciles tales que, se alguén as 

observa rigorosamente, nunca tomará nada falso por verdadeiro e, sen gastar as forzas do seu 

espírito inutilmente, senón sempre aumentando o seu saber progresivamente, chegará ao 

verdadeiro coñecemento de todo aquilo do que sexa capaz.  

RENÉ DESCARTES; Regras para a dirección do espírito, Regra IV 

 

Ahora bien ¿cómo ha de proceder la razón con rigor y orden de manera que se 

convierta en un instrumento potente tal que permita garantizar su buen uso y, de esta manera, 

garantizar la seguridad y el progreso tanto a nivel filosófico como científico? La solución a este 

problema la encuentra Descartes en el establecimiento de una nueva y verdadera metodología, 

algo que llevará a cabo en el Discurso del método. Allí se define el método como un  

CONJUNTO DE REGLAS FÁCILES Y CIERTAS QUE IMPIDEN, A QUIEN LAS 

SIGUE ESCRUPULOSAMENTE, TOMAR LO FALSO POR VERDADERO, Y LE 

PERMITEN AUMENTAR LA CIENCIA SIN ESFUERZO, Y LE CONDUCEN AL 

COÑECIMIENTO VERDADERO DE TODO LO QUE SE PUEDE CONOCER  

 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

Pues bien, fiel a su pretensión de asegurar el rigor y el orden, Descartes cree que una 

gran cantidad de reglas complicadas podrían despistar y obstaculizar el proceder riguroso y 

ordenado de la razón, llevándola al error y la equivocación, de manera que piensa que las 

reglas del método han de cumplir los requisitos de la simplicidad y la prudencia: 1) han de ser 

el menor número de reglas posible y lo más simples posible (simplicidad), y 2) hay que 

seguirlas con el mayor rigor y el mayor orden posible (prudencia). Y, a partir de aquí, enuncia 

las cuatro reglas de su método intuitivo-deductivo:  

A. PARTE INTUITIVA 

1. EVIDENCIA: no tomar por verdadera ninguna cosa que ofrezca la más mínima duda; 

es decir, evitando precipitarse, tomar por verdadero sólo lo que se presente in-dudable. 

Esta regla pone la verdad en el camino de la evidencia (lo in-dudable), la cual consistirá 

en lo que se nos da a la intuición de una manera simple, es decir, con claridad y 

distinción. 

 

Intuición → evidencia → simplicidad = claridad + distinción 

Todo el proceder de la razón en el método tendrá como tarea garantizar la evidencia 

(la in-dubitabilidad), pues, de esta manera, se asegura la verdad en todo el proceder 

metódico. 

2. ANÁLISIS: dividir cada problema en partes simples para poder resolverlo con más 

facilidad26 27 (como vemos, esta regla reconduce lo complejo a la simplicidad28 de la 

regla 1). 

 

 

                                                             
26Defensa del MÉTODO ANALÍTICO, el único que nos puede proporcionar evidencia. 
27“Este es el camino que permite huir de generalizaciones presuntuosas; y si las dificultades existen porque lo 
verdadero está mezclado con lo falso, el pensamiento analítico permite que aquél se libere de las escorias de este.”  
(REALE-ANTISERI: O.C., p.315) 
28 Evidencia (claridad y distinción). 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

B. PARTE DEDUCTIVA 

3. SÍNTESIS: conducir mis pensamiento con orden desde los más simples, ascendiendo 

poco a poco29, hasta los más complejos (de esta manera se contagia aquella 

simplicidad30 a todo el procedimiento). 

4. COMPOSICIÓN/REPASO: hacer enumeraciones y repasos tan generales que estemos 

seguros de no haber olvidado nada31 (una vez más se busca garantizar la prudencia y 

evitar la precipitación, causas fundamentales de la equivocación).  

MÉTODO INTUITIVO-DEDUCTIVO 

 

   EVIDENCIA = simplicidade = claridade + distinción 

Intuitivo 

   ANÁLISIS 

 ------- ------------------------------------- 

   SÍNTESIS 

Deductivo 

   REPASO (COMPOSICIÓN) 

 

Se trata de partir de la evidencia y contagiarla a todo el proceder metódico 

 

 [PROBLEMA DE LA EVIDENCIA: EL COGITO] 

 

1. ¿En qué consiste el problema? 
 

Descartes está llevando a cabo un nuevo proceso de construcción de la filosofía y de la ciencia 

(para lo cual se necesita un método, una metodología), pero también va a llevar a cabo el 

problema de la fundamentación de la filosofía y de la ciencia (problema de los fundamentos). El 

problema filosófico-científico del método nos llevará al problema metafísico del fundamento. 

Estas son las dos grandes claves de la modernidad: fundamentación y construcción. Estas dos 

claves aportan la seguridad en este momento de crisis incierta.  

En esta parte abordamos el problema metafísico de los fundamentos. Descartes ilustra el 

problema de los fundamentos con dos imágenes muy claras: la cultura es como un gran edificio 

cuyos fundamentos son los cimientos (estos deben de ser firmes y seguros), son estos los que 

sostienen y aguantan la cultura y la ciencia; cuando nos caemos en un pozo vivimos momentos 

                                                             
29 Máxima de la prudencia. 
30 Evidencia (claridad y distinción). 
31La enumeración y  la revisión controla si el análisis ha sido completo y si la síntesis es correcta. 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

de pánico y de crisis hasta que por fin hacemos pie (la cultura en crisis necesita “hacer pie” 

sobre algo para poder quedar segura). Claro que ya hay una cultura, ya hay un edificio, pero 

mal construido porque muchos han participado en su construcción de forma desorganizada, 

aportando cada quien según entendía. El resultado es un edificio inseguro por desordenado. 

Hay que destruir este viejo edificio mal hecho y en su lugar construir de forma segura el nuevo 

edificio: la modernidad32.  

Pues bien, la pista sobre los fundamentos la da ya el propio método visto anteriormente: el 

fundamento está en la evidencia. Lo evidente se nos revela como un seguro “hacer pie” y, por 

lo tanto, sólo sobre la evidencia se puede construir con seguridad el edificio de la modernidad. 

El tema que tenemos que tratar es el tema de qué es evidente, de qué podemos estar seguros. 

Como ya hemos dicho, la filosofía y la ciencia están reorientando/buscando su camino y, por 

determinadas razones, el momento del siglo XVII es un momento en el que se tiene la 

impresión de que no se puede saber nada con seguridad33. En un momento de escepticismo34. 

 

(A propósito de la nota al pie nº 33) En esta fotografía puedes leer como en la introducción que J.Mª. Valverde y D. Yndurain hacen 

a su edición de La vida es sueño, la sitúan en el panorama temático de la modernidad cartesiana (y kantiana).  

Nada se puede afirmar, todo se pone en duda. Por lo tanto, aquí aparece otra pista sobre los 

fundamentos: los fundamentos serán aquello que no se pueda poner en duda, serán algo 

seguro porque sean in-dubitables.  

                                                             
32“los edificios construidos por un sólo arquitecto son más bellos y más seguros que aquellos otros construidos sobre 
otros muros para otros fines”. 
33 Este problema es tratado por ejemplo en la obra de M. Montaigne, en B. Gracián y, sobre todo, es el tema de fondo 
de La vida es sueño de Calderón de la Barca.  
34 Poner todo en duda. 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

Ya tenemos, pues, planteado el problema metafísico de los fundamentos: será aquello que 

resulta seguro por su evidencia y su indubitabilidad.  

2. ¿Cómo resuelve Descartes el problema? 

Descartes soluciona este problema en lo que se conoce como DUDA METÓDICA35, que es un 

procedimiento metódico36 consistente en someter todo, cualquier aspecto de la realidad, a duda 

por ver si hay algo que se salve y sea in-dudable, evidente (aquí estarían los fundamentos). 

Este procedimiento se lleva a cabo en tres niveles de duda: 

1. Dudo de mi percepción: efectivamente, formas, colores, etc… todo puede ponerse en 

duda37 (no se pone en duda la realidad, sino la percepción de la realidad). 

2. Dudo de que todo pueda ser un sueño: efectivamente, nadie puede asegurarme de que 

el mundo no es parte de un sueño38 (aquí ya se pone en duda la realidad). 

[hasta en los sueños las verdades de la lógica y de la matemática se 

salvan: no podríamos soñar un círculo cuadrado] 

3. Dudo debido a un ser malo todopoderoso que me hace equivocar39. 

Pero, si ese ser me está haciendo equivocar, si me está engañando, si me está haciendo 

dudar de todo, me engañe y me equivoque todo cuanto quiera (a mi), de lo que no me 

puede engañar es de que me está haciendo engañarme. 

Por lo tanto, si yo estoy dudando es que yo existo40 (COGITO ERGO SUM / PIENSO 

LUEGO EXISTO)41.  

                                                             
35 Fragmento de Meditaciones Metafísicas, 2ª Meditación. 
36 Lo que se pone en duda es la cosa, no la idea de la cosa. Esto hace que la duda sea un procedimiento metódico, no 
un objetivo ni un punto final; su objetivo no es volver todo dudoso (escepticismo) sino llegar a una primera verdad.  
37 Esto era ya Platón. 
38 Esta es la hipótesis sobre la que se construye La vida es sueño, o el tema de películas como El show de Truman o 

Matrix I. 
39 Aquí la clave está en la condición TODOPODEROSA del ser. Lógicamente, si es todopoderoso puede hacerme 

ver como cuadra lo que en realidad es un círculo!! 
40 Esto significa que la proposición yo soy, yo existo es absolutamente verdadera cada vez que yo la concibo en mi 
espíritu.   
41 Llamo la atención sobre esto: Descartes está pensando en francés, pero está escribiendo en latín. En lat ín escribe 
“COGITO ERGO SUM” (dudo (tengo actividad mental) por lo tanto soy/estoy), para expresar lo que está pensando 
“JE DOÛTE DONC JE SUIS”. Esa expresión latina pasó al castellano como “PIENSO LUEGO EXISTO”. En todo 
este proceso se ha ido perdiendo lo fundamental: el sujeto (que en francés es obligatorio mientras que en latín y en 
castellano no lo es). Lo importante del proceso de la duda metódica es que es a mí a quien están engañando, soy yo el 

que se está equivocando.  



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

Al final de la duda metódica aparece la primera verdad in-dudable: yo, la subjetividad. La 

primera evidencia para mi soy yo. Los fundamentos de la modernidad se construirán sobre 

la idea de sujeto42, sobre la subjetividad. 

[ en este momento hemos llegado a la primera verdad indudable, 

fundamento seguro, evidencia: yo, el sujeto.  

Yo qué? Yo en estado de duda, de engaño, de equivocación. Es cierto 

que puedo asegurar que “yo”, pero un yo equivocándose y 

engañándose de todo lo que le rodea. La razón está en que hemos 

quedado en aquel tercer paso de la duda: un ser todopoderoso 

engañándome ] 

Si yo estoy dudando, y todo lo que me rodea es duda (incluso mi propio cuerpo), yo soy 

esencialmente pensamiento (actividad mental), es decir, ideas. En este momento tengo la 

idea de engañarme, de equivocarme, es decir, ideas de algo imperfecto. Yo tengo la idea 

de ser algo imperfecto. Ahora bien, tengo en mí la idea de perfección ¿Cómo puede ser 

que yo, imperfecto (equivocándome, engañándome, en un mundo dudoso) pueda tener en 

mí la idea de perfección? Pues sólo, si aquel ser todopoderoso
→perfección perfecto la pone en 

mí (pues yo, imperfecto, no podría por mí mismo tener la idea de perfección). Es decir, 

aquel ser todopoderoso no era malo, era bueno, ya que era perfecto43. Si es perfecto, es 

bueno. Y, si es bueno, entonces no me está engañando. Por lo tanto, puedo afirmar la 

realidad, puedo afirmar el mundo. 

 

 

3. Conclusiones de la DUDA METÓDICA 

Aquí se cierra la duda metódica de Descartes, de la cual se extraen las siguientes 

conclusiones a nivel filosófico y científico, que es lo que nos importa:  

-PRIMERA: La primera verdad evidente, el primer fundamento sobre el que se construye la 

modernidad es el sujeto, la idea de subjetividad. 

-SEGUNDA: Hay un ser todopoderoso bueno y perfecto que garantiza mi conocimiento de 

la realidad. Ese es Dios, Dios es mi garantía de conocimiento del mundo.  

                                                             
42 De ahí que a principios del siglo XX, en plena crítica de la modernidad por los pensadores de la sospecha (MARX, 
NIETZSCHE y FREUD), Freud lleve a cabo su crítica de aquella criticando una de sus piedras de toque, el “yo”, al 
desplegarlo en yo, super-yo, ello. 
43 Sí, cierto, se está equiparando perfección a bondad. 



IES VAL DO TEA – FILOSOFÍA MODERNA 1 (2019-2020). Miguel Antón R. Leborán 

 

-TERCERA: Hay tres tipos de realidad, tres sustancias, cada una de las cuales tiene sus 

atributos:  

 Yo como pensamiento: SUSTANCIA PENSANTE, su atributo es el pensamiento. 

 Lo perfecto, infinito: REALIDAD INFINITA, su atributo es la infinitud. 

 El mundo material (incluye mi propio cuerpo): REALIDAD EXTENSA, cuyos 

atributos son la extensión, la figura y el movimiento. Desde aquí fundamentará la 

ciencia en la física y en la matemática. (y el resto de las ciencias que investiga). 

→ Anatomía 

→ Astronomía 

→ Óptica 

 

-CUARTA: El contenido del pensamiento son ideas, eso ha quedado claro. Pero ahora 

vemos que hay tres tipos de ideas: 

 Ideas innatas: son las ideas evidentes que hay en nuestra mente: yo, infinitud y 

extensión. 

 Ideas adventicias: todas las ideas que proceden de nuestra percepción de las 

cosas. 

 Ideas facticias: todas las ideas que son construidas mentalmente por nosotros.  

-QUINTA: de esta forma Descartes fundamenta el racionalismo moderno sobre estas 

líneas: 

 Fundamenta el conocimiento de la realidad a partir de ideas innatas. 

 Entiende la realidad como sustancia.  

 Privilegia las matemáticas como método de conocimiento.  

 

 


