
 

1 
 

Antropología filosófica 

La antropología filosófica es una rama de la filosofía que tiene como objeto de estudio al 

ser humano en sí mismo, y que toma al ser humano como objeto y a la vez como sujeto de 

conocimiento. Esta rama se centra en reflexionar en qué consiste “esencialmente” el ser 

humano, es decir: cuál es su naturaleza, qué es lo que nos hace ser humanos. La 

antropología filosófica no se limita a una parcela del fenómeno humano, sino que tiene una 

perspectiva global.  

Esta vertiente de la antropología surge a principios del siglo XX, y en gran medida parte de 

la crítica al dualismo alma/cuerpo: tradición que empieza en Sócrates y que perdurará hasta 

la época contemporánea. Una de sus grandes influencias son las teorías científicas y 

sociológicas que proliferaron en el siglo XIX, que los antropólogos asimilan desde una 

perspectiva crítica. 

1. Precedentes: la teoría de la evolución de Darwin 

En el siglo XIX, el siglo del positivismo, la visión del ser humano y de la vida en general 

experimenta una importante transformación. Con las teorías de la evolución, se pone en 

evidencia que la naturaleza humana no es eterna e inmutable: hay una transición gradual 

entre el animal y el ser humano. Asumir que el ser humano viene del mono hace que 

surjan diversos interrogantes acerca de la consideración del alma. ¿Qué es lo que nos 

diferencia del resto de animales?  

La mayoría de los científicos y antropólogos coinciden en que, de acuerdo con el carácter 

gradual del proceso evolutivo, entre los animales y los seres humanos hay una diferencia 

de grado: los seres humanos tienen las mismas características que otros animales pero en 

un grado más elevado, y disponen de ciertas capacidades específicas (entre los 

antropólogos habrá desacuerdos a la hora de decidir cuáles son estas capacidades). 

Uno de los grandes logros del darwinismo fue darle el golpe de gracia a la teleología: la 

evolución no depende de un designio divino, ni la armonía en el mundo se debe a principios 

metafísicos, ni responde a ninguna finalidad ulterior. Una especie no evoluciona porque 

tenga una tendencia a perfeccionarse.  

La evolución depende del proceso de selección natural: algunos individuos sufren 

mutaciones al azar que pueden ser perjudiciales o beneficiosas de cara a su adaptación al 

medio. Son los mejor adaptados los que sobreviven, y aquellos que se reproducen con más 

facilidad, transmitiendo así dichas mutaciones a su descendencia. Esto es lo que se conoce 

como la supervivencia del más apto. 

Cabe mencionar que esta idea (la supervivencia del más apto) fue concebida por Herbert 

Spencer, un sociólogo conservador del siglo XIX –la sociología fue la ciencia de moda en 

la época del positivismo- y retomada por Darwin. Spencer consideraba que en la sociedad 

hay una competencia que es buena y que no se debe paliar: estaba en contra de las 

políticas sociales. 

(…) la tesis de que el evolucionismo biológico de Charles Darwin es directamente 

aplicable al contexto socioeconómico humano. El propósito de esta equivalencia es 

legitimar un sistema económico conocido también como capitalismo salvaje, en el que los 



 

2 
 

más aptos se identifican con los más fuertes e inteligentes, y a su vez, con los ricos y 

poderosos. Esta idea se ha venido a conocer como la ley del más fuerte que premia a los 

ganadores. La ciencia, una vez más, es utilizada desatinadamente con fines ideológicos. 

La selección natural de Darwin se inspira también en las teorías de Robert Malthus, un 

economista de la época, pesimista en su visión del progreso de la humanidad. Malthus 

decía que la humanidad no progresa porque crece mucho más deprisa que los recursos 

alimenticios: la población aumenta en una progresión geométrica mientras que los 

recursos crecen en progresión aritmética (dicho de otra manera, las poblaciones se 

multiplican y los alimentos se suman).  

De esta idea se sirve Darwin para explicar que algunas poblaciones sean más numerosas 

que otras. Por ejemplo: las poblaciones de gacelas son mucho más numerosas que las 

poblaciones de guepardos. Así pues, esa aparente “armonía cósmica” (el constante 

equilibrio entre especies) depende de la selección natural y de la cadena alimenticia.  

Principales teorías acerca de la evolución 

Fijismo  Lamarckismo Darwinismo Tª de la simbiogénesis 

Doctrina 
filosófica que 
defiende que 
los seres 
vivos han sido 
creados tal y 
como los 
conocemos 
hoy, y por lo 
tanto, no son 
el resultado 
de un proceso 
evolutivo. 
Principal 
representante: 
Linneo, el 
primero en 
desarrollar 
una 
taxonomía.  

Jean-Baptiste Lamarck 
(XVIII-XIX): Concepción 
teleológica de la 
evolución. 
La vida aparece por 
generación espontánea 
Cada familia de 
animales evoluciona de 
forma lineal dentro de 
su propio taxon 
Los individuos 
adquieren o pierden 
órganos por uso y 
desuso. 
Los caracteres 
adquiridos se 
transmiten a la 
descendencia 
Tendencia 
ortogenética: las 
especies tienden a 
formas vivas superiores 
y cada vez más 
complejas. → impulso 
vital o interno para 
alcanzar la perfección. 

Charles Darwin (XIX): 
Concepción materialista 
de la evolución. 
De un mismo taxon 
pueden surgir diversas 
especies (por ejemplo, a 
partir de un grupo de 
individuos que se aísla 
del resto): la evolución no 
es lineal.  
Las especies evolucionan 
por un proceso de 
selección natural de sus 
individuos: estos mutan 
por azar y sobreviven los 
más adaptados. 
En la actualidad, la 
comunidad de científicos 
acepta la teoría sintética 
de la evolución: una 
mezcla del darwinismo y 
el mutacionismo de 
Mendel. 
 

Lynn Margulis (1938-
2011) 
Defiende que la 
acumulación de 
mutaciones aleatorias es 
insuficiente para 
explicar la evolución. 
La principal fuente de 
novedad biológica 
procede de la unión 
simbiótica de 
organismos simples, que 
dan lugar a organismos 
más complejos.  
Así ocurre con las 
células eucariotas, que 
son el resultado de la 
interacción 
simbiogenética de 
procariotas (bacterias).  

 

Los cambios aleatorios en la base de ADN juegan, sin duda, un papel en el proceso evolutivo. 

Son como errores de imprenta que se multiplican en cada ejemplar del libro. Raramente 

contribuyen a clarificar o ampliar el sentido del texto. Tales pequeños cambios aleatorios son casi 

siempre inconsecuentes —o incluso dañinos— para el conjunto de la obra. No es que estemos 

negando aquí la importancia de las mutaciones. Únicamente insistimos en que, siendo tan sólo 

una pequeña parte de la saga evolutiva, la mutación ha estado siendo dogmáticamente 

sobrevalorada. La parte mucho mayor de la historia de la innovación evolutiva, correspondiente 



 

3 
 

a la unión simbiótica de organismos de linajes distintos, parecida —por seguir con la analogía— 

a la fusión de textos mediante el plagio o la antología, ha estado siendo sistemáticamente 

ignorada por los autoproclamados biólogos evolutivos. 

Lynn Margulis y Dorion Sagan, Adquiriendo genomas, 2002 

 

2. La concepción evolutiva y científica del ser humano: los homínidos 

 

Australopithecus: aparecieron en África hace 4 millones de años. Prognatismo 

pronunciado y frente pequeña. Escasa capacidad craneal. Presentan rasgos humanos 

como la marcha bípeda y la posición erguida; así como la liberación de la mano: la mano 

ya no se utiliza para caminar sino para manipular cosas. Utilizan piedras y palos para 

defenderse. El primer fósil se encontró en Etiopía y fue llamada “Lucy”, una homínida de 

1,2 m de altura que vivió hace 3,2 millones de años.  

Homo habilis: surgieron en África hace más de 2 millones de años. Se los denomina así 

por su habilidad a la hora de fabricar instrumentos afilados de piedra para cortar tanto las 

plantas como la carne y romper los huesos ricos en fósforo: los principales alimentos de su 

dieta. Tienen mayor capacidad craneal que sus antecesores y una postura no tan curvada. 

Homo erectus: a diferencia del anterior, esta especie se prolonga por Asia y Europa. 

Mostró una mayor evolución en el uso de herramientas y utensilios como hachas, cuchillos, 

raspadores, y fueron los primeros en hacer fuego. Se denomina así por su postura erguida 

al andar, llegando a alcanzar 1,8 m de estatura.  

El fuego: el descubrimiento y el dominio del fuego provocó grandes cambios tanto 

sociales como anatómicos. Cambió la forma de vida porque pudieron expulsar de las 

cuevas a otros animales y ocuparlas ellos, lo que fomentará el paso de una vida 

nómada a un cierto sedentarismo. El fuego crea el hogar: al estar protegidos, los 



 

4 
 

homínidos podían dormir profundamente, lo que permitió un desarrollo de la 

inteligencia. Permitió cambios físicos en los homínidos, como la disminución de la 

mandíbula: al cocinar los alimentos la digestión es más sencilla. 

Se trata en realidad de una adquisición de alcance multidimensional. La predigestión 

externa de los alimentos (…) aligera el trabajo del aparato digestivo; a diferencia del 

carnívoro que se sume en un pesado sueño digestivo después de devorar a su presa, el 

homínido, gracias a él, tiene la posibilidad de hallarse activo y alerta después de haber 

comido.                                                                                 Edgar Morín, el Paradigma Perdido 

Neandertal: los primeros fósiles fueron hallados en el valle de Neander (Alemania). La 

estatura en este caso disminuye respecto al anterior (1,6 m más o menos), pero tienen una 

complexión más robusta. No son antecesores del homo sapiens, ambas especies habitaron 

simultáneamente la Tierra: se especula que ambas especies proceden de un antepasado 

común, el homo antecessor, descubierto en la Sierra de Atapuerca. Aunque el físico del 

Neandertal era similar al de nuestra especie, tenían algunas diferencias importantes. 

Los Neandertales provenían de Europa, mientras que los sapiens provienen de África: poco 

después de la llegada del homo sapiens a Europa, hace 40.000 años, se extinguieron. Eran 

más robustos, con un tórax y una cadera más anchos, y los estudios apuntan a que tenían 

mayor agudeza visual. Su fisionomía les permitió sobrevivir a etapas tan duras como la 

Edad de Hielo. Gracias al estudio de sus fósiles y los análisis de ADN, los paleontólogos 

descubrieron que tenían el cerebro muy grande, incluso mayor que el del homo sapiens. 

Hay huellas del genoma neandertal en el ser humano actual, lo que parece indicar que 

ambas especies convivieron e incluso tuvieron descendencia común. En cuanto a su 

extinción, hay diferentes hipótesis. Una de ellas es que, debido a su capacidad craneal, 

muchas homínidas morían durante el parto.  

Homo sapiens sapiens: es el antecesor directo del ser humano actual. De él destacamos 

su capacidad de hablar y pensar, así como de realizar tareas complejas: la fabricación de 

herramientas y la confección de vestimentas. Tiene menor masa muscular y ósea que el 

neandertal. Formaban grupos nómadas, pero comienzan a tener zonas de predilección: 

sólo abandonan las cuevas durante algunos períodos de tiempo, para buscar alimentos. 

Una de sus características distintivas es la conservación de un aspecto juvenil, lo que se 

conoce como “neotenia”. 

La neotenia: proceso por el cual nuestra especie mantuvo rasgos anatómicos y 

comportamentales que en otras especies sólo tienen los individuos jóvenes. Por 

ejemplo, entre los rasgos anatómicos estaría la ausencia de vello en la cara (como los 

primates jóvenes) y los ojos grandes. Como rasgo comportamental de neotenia, los 

homo sapiens adultos mantienen la curiosidad y el deseo de experimentar que otros 

mamíferos pierden al hacerse adultos, y eso hace que su interés y creatividad sean 

ilimitados.  

El estado incompleto que entraña la hominización se nos muestra, no tanto en lo referente 

a los caracteres anatómicos o fisiológicos secundarios, sino en lo que respecta a la 

potencialidad virtual del cerebro. El adulto está cerebralmente inconcluso en el sentido 

de que el cerebro puede continuar aprendiendo, adaptarse a nuevas situaciones, adoptar 

nuevas estrategias o nuevas técnicas una vez ya ha transcurrido su infancia y juventud. 



 

5 
 

Es la potencialidad de una inteligencia y una sensibilidad juveniles en el adulto o, incluso, 

en el viejo.                                                                            Edgar Morín, el Paradigma Perdido 

 

3. Fenomenología: percepción y emociones  

Edmund Husserl nació a mediados del siglo XIX y se considera el padre de la 

fenomenología, una corriente filosófica contemporánea sumamente prolífica. La 

fenomenología es la teoría epistemológica (del conocimiento) que comprende el mundo 

a través de la conciencia, desde una perspectiva puramente subjetiva. Es una corriente 

que se opone al positivismo, que comprende el mundo como “totalidad de los hechos”, es 

decir, desde una visión objetivista. Por lo tanto, en su consideración del conocimiento, le 

da prioridad al sujeto sobre el objeto de estudio. 

La fenomenología parte de un cierto escepticismo: no podemos conocer el mundo “tal y 

como es”, como “sustrato fijo”, y tal vez ni siquiera exista ese mundo común y objetivo. Sólo 

podemos conocer el mundo que se manifiesta en nuestra conciencia. Husserl llega a afirmar 

que a nivel ontológico la conciencia es anterior al mundo, es decir: el mundo no existiría si 

no hubiese una conciencia capaz de captarlo. Precisamente por esta primacía de la 

conciencia sobre el mundo externo, la fenomenología es una corriente filosófica que cultiva 

mucho la antropología (el ser humano como ser consciente). 

La conciencia según la fenomenología no se reduce al pensamiento racional, ni es exclusiva 

del ser humano. Tal y como la concibe la fenomenología, la conciencia es una suerte de 

red perceptiva: cuando estamos en estado de vigilia, captamos imágenes y otras 

impresiones sensibles, las interpretamos y reaccionamos; en esto consiste la percepción. 

Es como si estas impresiones cayesen momentáneamente en nuestra red de conciencia. 

Todos los animales desempeñan este proceso perceptivo.  

La percepción nos pone en contacto con los demás en la medida que nos permite captar 

sus emociones. Las emociones aparecen en los mamíferos como estrategia adaptativa, 

cuando el cerebro evoluciona tras la formación de la capa límbica. Las emociones son 

adaptativas porque nos aportan de forma inmediata información relevante para nuestra 

supervivencia.  

(¿Qué tipo de información? Pues bien: una emoción no nos puede revelar a qué temperatura exacta 

está la lava que desciende por la ladera de un volcán hacia nosotros, pero el miedo nos impulsa a 

salir huyendo, al advertirnos de forma inmediata de un peligro. Está claro cuál de estas 

informaciones es más relevante de cara a nuestra supervivencia.)  

Edmund Husserl distingue dos tipos de emociones: las primarias y las secundarias. Las 

emociones primarias son las más básicas y comunes, que no requieren de cognición 

compleja, y se fundan en un sistema de atracción/repulsión. Algunas de ellas son el miedo, 

el asco, la alegría y la tristeza. Las emociones secundarias requieren un cierto nivel de 

complejidad cognitiva y aparecen vinculadas a la interacción social. Algunas son la envidia, 

la vergüenza o el rencor. Existe un debate en psicología con respecto al origen de ciertas 

emociones como los celos o la culpa: algunos autores sostienen que su origen no es 

natural, sino cultural.  



 

6 
 

La dificultad en el estudio y la comprensión de las emociones radica en que estas son 

experiencias cualitativas y subjetivas a las que sólo se puede acceder a través de la 

introspección. La introspección, en psicología, es la capacidad que tiene el sujeto de 

acceder de forma directa e inmediata a sus propios estados mentales (pero no a los de 

los demás). Son algo que no se puede observar ni medir, por lo tanto, tampoco se pueden 

clasificar de forma exhaustiva, y hay desacuerdos a la hora de definirlas y caracterizarlas.  

En psicología y filosofía de la mente a menudo se distingue entre emociones y 

sentimientos, siendo estos últimos exclusivos del ser humano y una elaboración más 

compleja hecha a partir de los primeros, en la que intervienen factores culturales. A 

continuación esbozamos una posible comparación entre ambas experiencias 

perceptivas.  

Emociones Sentimientos 

Simples Complejos 

Más relacionadas con la percepción y la 

sensibilidad 

Más relacionadas con el pensamiento y la 

autoconciencia 

Naturales e innatas: nacemos con la 

capacidad de responder emocionalmente a 

diversos estímulos 

Culturales, interviene la educación (p ej: la 

culpa se relaciona con lo que hemos 

aprendido acerca de lo que está bien y lo 

que está mal) 

Comunes entre el ser humano y otros 

animales 

Podrían darse sólo en los seres humanos 

Respuestas fisiológicas inmediatas, 

involuntarias y automáticas 

Estados mentales que surgen fruto de la 

reflexión: a veces son autoinducidos 

Más breves e intensas Más duraderos y menos intensos 

Se dan en presencia de un estímulo  No requieren de un estímulo 

Son rígidas, no se pueden evitar ni controlar Son flexibles. Algunos sentimientos podrían 

surgir de la represión o la sublimación de 

ciertas emociones básicas 

La empatía es la capacidad que tienen los mamíferos de comunicarse emocionalmente 

entre sí. La empatía no es imaginarse en la situación del otro. Se trata de un proceso 

cognitivo de captación emotiva, que consiste en reconocer las emociones de otro individuo 

de forma inmediata y automática, y reaccionar al respecto.  

 

4. Von Uexküll: Umwelt (“mundo circundante”) 

Von Uexküll fue un filósofo y biólogo de principios del siglo XX, iniciador de una corriente 

llamada “biología subjetivista” (de tinte fenomenológico). Afirmaba que para entender el 

comportamiento de una especie es necesario ir más allá de sus características biológicas: 

hay que atender a su “mundo entorno” y, por consiguiente, a su manera de percibir lo que 

les rodea. Concibe así el concepto de umwelt, que significa “mundo circundante”. Esto se 

aplica también a la especie humana, para comprender su comportamiento debemos volver 

la mirada al umwelt humano.  

Von Uexküll, al igual que la fenomenología, reacciona contra el materialismo propio del siglo 

XIX, que reduce el mundo a sus caracteres físicos y medibles. Por eso, su concepto de 



 

7 
 

umwelt tiene un significado distinto al de hábitat. El hábitat es el entorno físico en el que 

vive una especie, y en el que convive con otras. Así pues, el hábitat es un lugar físico y 

externo. Por el contrario, el umwelt es una suerte de mundo interno de una especie, y viene 

dado por aquellas señales que sus individuos pueden captar y que son relevantes para 

ellos.  

 

5. El concepto de infancia extrauterina de Portmann 

Adolf Portmann fue un zoólogo suizo que trabajó en unos laboratorios de biología marina 

en Francia y en Helgoland. Sus trabajos tienen un enfoque interdisciplinario en el que se 

mezclan elementos sociológicos, biológicos y filosóficos sobre la vida de los animales y los 

seres humanos.  

Portmann repara en la enorme cantidad de tiempo que necesitan las “crías” de los seres 

humanos para poder separarse de sus progenitores. Los seres humanos nacen mucho más 

desvalidos que otras especies, y eso implica la necesidad de recibir ayuda de sus 

progenitores durante mucho más tiempo.  

Frente a la teoría de la evolución, que consideraría que hay una continuidad entre los 

animales y los seres humanos, Portmann insiste en que existe una diferencia notable en la 

especie humana con respecto a las otras que radica en las peculiaridades de su proceso 

de formación de un individuo. 

Ontogénesis: proceso de formación de un individuo 

Filogénesis: proceso de evolutivo de formación de una especie 

En el caso de los humanos, la ontogénesis es más lenta que en otras especies, y además 

se trata de un proceso que mayoritariamente tiene lugar fuera del útero. En el caso de los 

seres humanos se pueden distinguir dos períodos en el proceso de formación ontogenética: 

un período intrauterino y un período extrauterino. 

El período de gestación de las crías de la especie humana tiene una duración aproximada 

de nueve meses: dos meses de período embrionario y siete meses de período fetal. Las 

crías humanas, frente a otros mamíferos, se caracterizan por su inmadurez neuronal y 

motriz. Si bien es cierto que otros animales nacen también bastante inmaduros, en su caso 

se produce una rápida maduración tras nacer (en algunos casos más que en otros): están 

programados genéticamente para adquirir las conductas propias de su especie de manera 

más rápida bajo la forma de instintos.  

Instinto impulso natural que se da de forma innata entre los miembros de 

una especie (transmitido genéticamente) y que condiciona su conducta. 

Los seres humanos tardan mucho tiempo en completar su preparación para poder adquirir 

los rasgos fundamentales de la especie: el bipedismo, el lenguaje simbólico, el 

razonamiento y la destreza manual que les permite modificar su entorno.  

Así, la posición erguida en el ser humano se alcanza al cabo de al menos un año, y la 

competencia lingüística en torno a los 18 meses de media. Su desarrollo motriz es un 

proceso muy largo y progresivo. Portmann afirma que los seres humanos nacen 



 

8 
 

incompletos y desvalidos, como si se tratase de un parto prematuro: las medidas de la 

pelvis de la mujer obligan a que el parto se produzca mucho antes que en el caso de otras 

especies. Si el bebé permaneciese más tiempo en el útero el parto se complicaría 

enormemente, poniendo en riesgo la vida de la madre. Cabe mencionar que el tamaño de 

la pelvis viene condicionado por la posición bípeda.  

El bipedismo implicó cambios muy importantes en la anatomía frente a los primates, 

afectando principalmente a la fisiología de las extremidades inferiores y las caderas. Las 

caderas se estrecharon y el canal del parto se curvó. Todo esto, según Portmann, provocó 

que nuestro nacimiento se produzca antes de la fase en la que debería tener lugar. Dice 

Portmann que el ser humano necesita de un período de entre año y año y medio para 

alcanzar la maduración completa. Él lo denomina “año extrauterino del embrión humano”. 

Las consecuencias de esto es una mayor plasticidad de los recién nacidos, algo que supone 

en cierto sentido también ciertas ventajas con respecto a los animales no humanos. En 

estos últimos, las conductas propias de la especie se activan con relativa rapidez y son 

cerradas, de tal forma que son prácticamente idénticas en todos ellos. Dicho de otro modo, 

la conducta de los animales no humanos está sujeta a un cierto determinismo biológico. 

Por el contrario, en el caso de los animales humanos hay una variedad amplísima de 

respuestas conductuales dependientes de la cultura: variedad de lenguas, ideas, técnicas… 

El proceso de ontogénesis del ser humano es incompleto hasta que interviene la cultura: el 

desarrollo de las predisposiciones genéticas (hablar, caminar, etc.) sólo se puede cumplir 

de manera extrauterina gracias a la mediación de la cultura y el aprendizaje. Frente al 

proceso ontogenético puramente natural y mayoritariamente intrauterino de las restantes 

especies, en el caso de los seres humanos el proceso es en parte intrauterino y natural, en 

parte extrauterino y cultural.  

 

6. Cassirer: el animal simbólico  

En antropología, como hemos visto, surgen dificultades a la hora de definir la naturaleza 

del ser humano, en la medida que sus similitudes con el resto de los animales parecen más 

relevantes que sus diferencias. Hasta ahora, parece que su rasgo más distintivo es la 

plasticidad de su mente, que le permite continuar aprendiendo ya finalizado el proceso de 

ontogénesis. Pero esta plasticidad no es sino un efecto colateral de su indeterminación 

biológica. Arnold Gehlen, otro antropólogo de la época, define al ser humano como “ser 

deficitario”: el ser humano no tiene instintos fuertes ni órganos especializados (alas, aletas, 

pelaje, garras…). Es decir: desde el punto de vista de la naturaleza, el ser humano se define 

menos por lo que tiene que por aquello de lo que carece.  

Ernst Cassirer se enfrenta a esta problemática: considera no se debe definir al ser humano 

por lo que es “en esencia”, sino por lo que hace, es decir, su actividad. En esencia, el ser 

humano no es el único animal social, ni el único animal inteligente. Sin embargo, hay algo 

en su actividad que lo distingue del resto de los animales: es el único animal capaz de 

construir un mundo simbólico para vivir en él. El ser humano, para Cassirer, es un 

animal simbólico.  



 

9 
 

Desde el punto de vista físico parece que el ser humano está escasamente adaptado al 

medio, al carecer de órganos especializados, pero esto no quiere decir que el ser humano 

no tenga su propio “umwelt”. El ser humano está adaptado a su marco cultural, constituido 

por los símbolos que el mismo ha ido creando, y que se han asentado en la tradición.  

 

7. Freud: el ser humano desde el psicoanálisis 

A lo largo de la historia han sido muchos los psicólogos y filósofos que han especulado 

acerca del fenómeno de la conciencia. Para Sigmund Freud, el padre del psicoanálisis, hay 

una parte muy importante de nuestra personalidad y nuestra conducta que no se debe a 

elementos conscientes. El psicoanálisis es la teoría que intenta explicar el comportamiento 

humano a partir de la relación entre la conciencia y el inconsciente.  

El psicoanálisis tiene dos vertientes: por un lado se consideraba un método terapéutico, 

que procuraba dar cuenta de los problemas y desviaciones de la personalidad humana a 

partir de traumas originados en la niñez relacionados con el sexo, que se quedan enterrados 

en el subconsciente. Freud tenía la convicción de que haciendo que el paciente cobrase 

conciencia de dichos conflictos, podría curarse. Estudió también la interpretación de los 

sueños, por la creencia de que en ellos se manifiestan elementos del subconsciente. La 

aparente arbitrariedad de sus interpretaciones (explicaciones fantasiosas y mitológicas, 

como el “complejo de Edipo”), los métodos extravagantes (la hipnosis, el método de las 

asociaciones libres…) y su visión ciertamente reduccionista (todo conflicto nos remite 

siempre a la sexualidad); le acabaron costando al psicoanálisis el calificativo de 

pseudociencia. Freud llegó a ser rechazado incluso en el marco del psicoanálisis, entre 

los que en un principio fueron sus seguidores.  

La otra vertiente del psicoanálisis y la que más nos interesa en filosofía es su modelo del 

aparato psíquico y como este se proyecta en una crítica a la cultura occidental. Los 

aspectos fundamentales de la antropología freudiana se recogen en un conjunto de 

ensayos que Freud reunió bajo el nombre de “metapsicología”. En ellos se tratan temas 

como la represión, las pulsiones y las tópicas del aparato psíquico. Las tópicas son los 

distintos “lugares” (en sentido metafórico) en los que ocurren los procesos psíquicos. Freud 

propone dos tópicas: 

➢ En la 1ª tópica la personalidad se divide en tres espacios, que son el inconsciente, 

el preconsciente y el consciente (del más profundo al más superficial). La 

personalidad es como un iceberg: el nivel consciente y superficial representa sólo 

una pequeña parte de la personalidad. 

Consciente: el nivel más accesible para nosotros. Se relaciona directamente con la 

realidad a través de la percepción (captar estímulos a través de los sentidos), de un modo 

similar al que describen los fenomenólogos. Está relacionado con la memoria a corto plazo. 

En la conciencia pueden aparecer dolencias psicológicas, cuyas causas a veces 

desconocemos.  

Conflicto manifiesto: conflicto que aparece en la conciencia del sujeto 

Conflicto latente: conflicto pulsional e inconsciente 

 



 

10 
 

Preconsciente: sistema situado entre el inconsciente y el consciente, en donde se 

encuentran las creencias y fantasías las cuales, sin caer en nuestra “red de consciencia”, 

podemos fácilmente traer a presencia. En este nivel, relacionado con la memoria a largo 

plazo, es donde se almacena el conocimiento. La característica fundamental del 

preconsciente es que los elementos que contiene pueden emerger en la conciencia. 

Inconsciente: sistema oculto de la personalidad que se compone de las pulsiones que 

reprimimos porque suponen un conflicto para nosotros: deseos e instintos que no podemos 

realizar porque, o bien no se ajustan a las exigencias de la realidad, o bien van en contra 

de la legalidad o la moralidad. En el inconsciente se encontrarían también aquellas 

vivencias displacenteras que alejamos de la conciencia como mecanismo de defensa. El 

inconsciente está separado de la consciencia por una doble capa de censura (una entre el 

primer y el segundo nivel, otra entre el segundo y el tercero), y sus contenidos no pueden 

hacerse conscientes, a menos que intervenga un especialista. 

 

➢ En la 2ª tópica, Freud matiza algunos aspectos de la 1ª tópica, ofreciendo una 

caracterización más completa y significativa de la personalidad, basada en otras tres 

instancias: el yo, el superyó y el ello.  

Ego (el “yo”): en este modelo, el yo es el elemento mediador entre dos polos: el ello, o polo 

pulsional; y el superyó, que representa la ley. El ego está constreñido pues, por las pasiones 

y el deber, que a menudo entran en conflicto, es decir, nuestros deseos no se corresponden 

con lo que consideramos correcto. El yo obedece al principio de realidad. 

Principio de realidad: la realidad nos impone límites en la búsqueda del placer. Cuando 

no podemos satisfacer un deseo de forma inmediata porque no es posible o porque “no 



 

11 
 

debemos”, consentimos aplazar o diseminar su realización, incluso teniendo que soportar 

por ello un cierto displacer. 

Id (el “ello”): todos sus contenidos son inconscientes (según la 1ª tópica). El ello es una 

expresión de nuestros instintos de carácter impersonal, es, por así decirlo, una naturaleza 

que se nos impone. El ello se compone de pulsiones, que Freud clasificó en dos tipos: eros 

y thanatos. 

• Eros o pulsiones de vida: el deseo inconsciente de búsqueda del placer, de 

excitación. Es un impulso hacia la unión, el dinamismo y la conservación de la vida. 

Se relaciona con la sexualidad. 

• Thanatos o pulsiones de muerte: el deseo inconsciente de huida del displacer, de 

distensión. Es un impulso hacia la disgregación, el estatismo y un retorno a la nada. 

Cuando nos encontramos sometidos a un gran displacer, lo que más ansiamos es la 

distensión. 

A diferencia del ego, el id no responde a un principio de realidad, sino a un principio de 

placer. Las necesidades pulsionales tienen que ser canalizadas de algún modo. Cuando no 

se puede, por ejemplo, por la interacción represiva del superyó, estas pueden ser 

sublimadas, es decir: se pueden satisfacer parcial e indirectamente a través de prácticas 

alternativas, por ejemplo: un pintor que canaliza sus impulsos a través del arte.  

Principio de placer: todo acto psíquico tiende siempre a evitar el displacer y conseguir 

placer (véase el eros y el thanatos).  

Superego (el “superyó”): la expresión de la interiorización de las normas morales que 

aprendemos conviviendo en sociedad desde la infancia (a través de las figuras parentales). 

Es la estancia crítica del psiquismo y se compone de prohibiciones, leyes, ideales morales, 

etc. El superego domina al ego castigándole con el sentimiento de culpa si este se deja 

llevar por pulsiones y llega a transgredir las normas. 

En la última obra de Freud, El malestar en la cultura, el filósofo proyecta su teoría en el 

análisis de la cultura. Expone que los valores culturales que rigen el superyó provienen 

de una sublimación, es decir, una renuncia a la satisfacción de las pulsiones libidinosas. 

Son substituciones insatisfactorias que provocan una inquietud indefinida: en lugar de 

realizar nuestros deseos, estos se reemplazan por otros más “elevados” que constituyen 

una vía para canalizar nuestras pulsiones mucho menos satisfactoria y más prolongada en 

el tiempo.  

Para Freud, lo propio de la cultura es la represión de sus individuos: cuanto estos más 

culpables se sienten y más reniegan de sus instintos, más progresa la civilización. Su visión 

de la historia es pesimista: el progreso trae consigo la infelicidad del ser humano.  

 



 

12 
 

8. Chomsky: la gramática generativa 

La cuestión del lenguaje es central en la comprensión del ser humano desde la perspectiva 

antropológica. En general, podemos definir el lenguaje como una pluralidad de significantes 

de la misma naturaleza asociados a una pluralidad de significados, con el fin de que sirvan 

a la comunicación de un grupo de organismos entre sí: seres humanos o animales. En 

definitiva, un lenguaje es un sistema de signos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SIGNO 

significante Objeto perceptible por los sentidos que nos remite 

a otra cosa 

 
significado Todo aquello a lo que nos remite un significante. En 

el caso de los nombres propios, su significado es el 

objeto concreto que designan, esto es: la referencia 

 
intérprete Organismo para el cual algo constituye un signo. 

Las cosas no significarían nada de no haber 

alguien capaz de interpretarlas 

 

Cuando la relación entre un signo y su significado es convencional y arbitraria, es decir, 

cuando se ha asignado al signo un significado determinado sin que haya una conexión 

natural o causal entre ambos, hablamos de símbolos. Una palabra o signo lingüístico es 

un símbolo, puesto que su relación con el objeto designado es arbitraria.  

El lenguaje verbal es una de las características fundamentales de la especie homo sapiens 

y el sistema simbólico más poderoso de cuantos se conocen y el que hace posible la 

tradición, la historia y la cultura. Es primariamente oral y consiste en sonidos producidos 

por medio de órganos fonadores; derivadamente, es también escrito, en cuanto los sonidos 

y ciertas características de estos, como la intensidad, las pausas entre ellos, etc., son 

representados por medio de marcas visibles sobre algún material.  

Sabemos que otros animales tienen la capacidad de comunicarse entre sí, por ejemplo, 

mediante la empatía. La cuestión es si el lenguaje es o no una facultad específicamente 

humana. El filósofo y lingüista Noam Chomsky defendió con total convicción que sí, en 

cierto modo, por el peculiar sentido en el que concibe este autor el lenguaje: como potencia, 

más que como producto acabado.  

Chomsky, al igual que muchos otros lingüistas, distingue el lenguaje de la lengua y del 

habla. El habla es lo que Chomsky llama “actuación”: el uso real de la lengua en situaciones 

concretas, es, por así decirlo, la dimensión individual de la lengua. La lengua tiene una 



 

13 
 

dimensión colectiva, y se suele definir como un conjunto de signos y de reglas gramaticales. 

Chomsky la define como el conocimiento tácito que el hablante tiene de una gramática. 

¿Qué es, pues, el lenguaje? 

Para Chomsky el habla es una actuación; la lengua, una competencia del hablante; y el 

lenguaje, una facultad innata natural y exclusiva del ser humano: en cuanto seres 

humanos, nacemos con la predisposición natural a aprender una lengua y a expresarnos 

verbalmente. 

Chomsky rechaza esa idea tan arraigada en antropología de que hay una continuidad 

entre el animal no humano y el animal humano. Para él, hay una ruptura, una 

diferencia radical: el lenguaje aparece abruptamente en el ser humano. Esto implica 

que otros animales no tienen la facultad del lenguaje en grado inferior, simplemente, 

no tienen lenguaje. Conviene hacer una distinción entre lenguaje y comunicación. 

 

Lenguaje Sistemas de comunicación 

Sólo el ser humano Animales 

Distancia: no requiere de estímulos. 

Podemos distanciarnos del objeto al que 

nos referimos. 

Inmediatez: responden a estímulos 

inmediatos (requiere de estímulos). 

Generativo y creativo: cuando 

aprendemos a hablar, aprendemos a 

construir oraciones (no sólo las repetimos, 

como un loro). Podemos generar nuevos 

significados y conceptos. 

Determinado: no se puede generar, está 

ya dado. Casi todo lo que los animales 

pueden comunicar está determinado por 

sus instintos. 

↓ 

Lo esencial del lenguaje es su forma 

(estructura sintáctica). El lenguaje no son 

los contenidos que expresamos, sino las 

reglas formales que nos permiten expresar 

una cantidad ilimitada de ideas. La forma 

del lenguaje se revela en que, partiendo de 

una serie limitada de unidades, podemos 

hacer infinitas combinaciones. 

↓ 

Los sistemas de comunicación se definen 

únicamente por su función: tienen que 

servir para comunicar algo relevante en ese 

momento para el individuo. El lenguaje 

también nos sirve para esto, pero no se 

reduce a su dimensión pragmática. 

Por otra parte: si bien el habla es la dimensión individual de la lengua, que es social; la 

lengua sería la dimensión concreta del lenguaje, que es abstracto. Una lengua se rige por 

una gramática concreta, pero todas ellas parten a su vez de una gramática generativa. La 

gramática generativa sería un conjunto de reglas sintácticas básicas que comparten todas 

las lenguas y que todos conocemos tácitamente. El lenguaje (que es una sola capacidad, y 

no varios productos culturales) se rige por estas reglas. 

Estas reglas propias de la gramática generativa se conocen a partir de una abstracción de 

las reglas sintácticas de diversas lenguas. De hecho, la base científica de esta teoría 

consiste en una serie de estudios que ponen en evidencia que hay unas características 

básicas comunes a todas las lenguas, incluso cuando estas se han desarrollado en 

territorios geográficamente aislados y sin contacto con otras culturas. Para Chomsky, este 



 

14 
 

hecho parecería apuntar a que dichas reglas se dan de forma innata en el pensamiento 

humano, y por eso se manifiestan en todas las lenguas, por muy diferentes que estas sean. 

Por ejemplo: las oraciones se articulan en sujeto y predicado en todas las lenguas, todas 

las lenguas tienen pronombres, etc. Estas características comunes se llaman universales 

lingüísticos.  

Hay otros factores que sugieren que cuando nacemos no somos un folio en blanco, una 

tabula rasa: cuando los niños aprenden a hablar, no se limitan a repetir textualmente las 

frases que escuchan, sino que aprenden a construir oraciones por sí mismos. Cuando un 

niño escucha una frase, parece reconocer en ella sus elementos sintácticos: el sujeto, el 

verbo, el objeto, los atributos… A partir de estas unidades, el niño es capaz de expresar 

pensamientos e ideas distintas. En esto consisten la creatividad y la flexibilidad del 

lenguaje, que no se dan en otros sistemas de comunicación. 

La hipótesis del período crítico defiende que durante los primeros años (infancia y 

pubertad temprana) el desarrollo del lenguaje se da de forma rápida y sencilla, pero una 

vez superada esta etapa es muy difícil e incluso improbable asimilar el lenguaje 

correctamente. El aislamiento prolongado de un niño sin exponerlo a un ambiente en el que 

perciba el uso del lenguaje podría acabar por atrofiar su predisposición innata a adquirirlo. 

Esta hipótesis está de acuerdo con la teoría de la infancia extrauterina de Portmann: nuestro 

proceso de ontogénesis se completa en contacto con la cultura.  

9. Antropología de género 

El concepto de género es la categoría central de la teoría feminista. La noción de género 

surge a partir de la idea de que lo femenino y lo masculino no son hechos naturales o 

biológicos, sino construcciones culturales. A lo largo de la historia todas las sociedades se 

han construido a partir de las diferencias anatómicas entre los sexos, convirtiendo esa 

diferencia en desigualdad social y política.  

Es en la Ilustración cuando se consolida el descubrimiento de que el género es una 

construcción social: se descubre que la desigualdad no es un hecho natural, sino biológico. 

Este descubrimiento da pie a la aparición de los estudios de género. Poulain de la Barre 

ya defendió, en el siglo XVII, que la desigualdad social entre hombres y mujeres no es 

consecuencia de una desigualdad natural, sino al revés: es la propia desigualdad social y 

política la que produce teorías que postulan la inferioridad de la naturaleza femenina.  

La aparición de la antropología de género como disciplina está vinculada al surgimiento del 

movimiento feminista, que tuvo distintas etapas: 

• Primera Ola: feminismo moderno (o feminismo Ilustrado). Estas filósofas fueron las 

primeras en teorizar acerca de los derechos de la mujer. Destaca Olympe de Gouges, 

autora de la Declaración de los derechos de la Mujer y la Ciudadana (1791), una respuesta 

a la Declaración de los derechos del Hombre y el Ciudadano aprobada por la Asamblea 

Nacional Constituyente de Francia. Olympe de Gouges acabó siendo guillotinada por sus 

ideas, consideradas contrarrevolucionarias en aquel contexto. Otra representante de esta 

primera ola de feminismo fue Mary Wollstonecraft, con escritos como Vindicación de los 

Derechos de la Mujer (1792). 



 

15 
 

Hacia finales del siglo XIX y principios del XX, el movimiento feminista se centra en la 

cuestión del sufragismo, que reivindica el derecho de las mujeres a intervenir con la 

palabra y el voto en la esfera pública y más concretamente, en la política. Surge como una 

respuesta a la postura históricamente muy arraigada de que las mujeres deben dedicarse 

únicamente a lo que concierne al hogar, la esfera privada y doméstica. Cabe decir que este 

movimiento no está tan volcado a la teoría sino más a la práctica: fue un movimiento político 

revolucionario.  

 

• Segunda Ola: la obra fundacional de este período es El Segundo Sexo, de Simone 

de Beauvoir, publicado en 1949, uno de los últimos libros incluidos en el Index Librorum 

Prohibitorum (la lista de libros prohibidos por el Vaticano, donde figuran también autores 

como Giordano Bruno y Newton). En esta obra, la filósofa indaga acerca de la construcción 

cultural de la feminidad, y como esta nos constriñe y nos condiciona a lo largo de nuestra 

vida. Beauvoir plantea que la feminidad se erige por oposición a la masculinidad, como una 

carencia o defecto, o como una alteridad (lo “otro”, lo anormal). Como dijo la filósofa: “no se 

nace mujer, se llega a serlo”. Con esto, reivindica el carácter cultural (y por ende, artificial) 

de las desigualdades entre hombres y mujeres. Su teoría es un ejemplo de lo que se conoce 

como feminismo de la igualdad. 

Feminismo de la igualdad Feminismo de la diferencia 

Defiende la igualdad entre hombres y 

mujeres partiendo de la premisa de que no 

hay diferencias naturales significativas 

entre ambos sexos que puedan justificar 

una desigualdad social. 

Desde esta postura se considera que el 

género no es más que una construcción 

cultural. 

Defiende “lo femenino” como algo valioso, 

partiendo de la premisa de que hay una 

diferencia real entre hombres y mujeres, y 

que la cultura patriarcal ha inclinado la 

balanza a favor de lo “masculino”. 

Algunas defensoras de esta postura 

consideran que el género tiene una base 

natural.  

Ventaja: critica el determinismo biológico, 

es un movimiento emancipador para la 

mujer 

Ventaja: critica el enfoque androcéntrico y 

revaloriza los roles y tareas que 

tradicionalmente desempeñan las mujeres 

Desventaja: el abolicionismo de género a 

menudo se traduce en abolir “lo femenino”, 

para ser todos “neutrales” (masculinos). 

Desventaja: refuerza los roles tradicionales 

de género y ciertas desigualdades sociales. 



 

16 
 

• Tercera Ola: empezó en la década de los 90. Esta ola se nutre de multitud de 

movimientos: el ecofeminismo, el feminismo negro y el transfeminismo. A partir de 

entonces, se entiende el feminismo como un movimiento interseccional, que debe tener 

en cuenta otros colectivos discriminados. Dentro de este movimiento destacamos la figura 

de Judith Butler, que reflexionó acerca de la identidad de género y como esta es de 

naturaleza “performativa”. 

Butler se opone, en primer lugar, a la dicotomía hombre/mujer: sostiene que esta 

clasificación no es exhaustiva, puesto que no hay ninguna mujer que tenga todos los 

caracteres que se consideran típicamente femeninos, y lo mismo pasa con los hombres. 

Existen además las personas intersexuales, que no encajan en ninguna de estas dos 

categorías. 

Se opone, en segundo lugar, a la diferencia entre sexo y género, que había sido un 

elemento central en el feminismo de la segunda ola. Para Butler el género no es natural, 

pero el sexo tampoco. No podemos pensar el sexo sin estar condicionados por un marco 

cultural. Todo nuestro mundo es “discursivo” (o simbólico, como diría Cassirer), de tal modo 

que el sexo no es un sustrato físico que se descubra: es algo que se construye. Tanto el 

sexo como el género tienen un origen cultural.  

Judith Butler es la autora de la teoría queer, que sostiene que el género es una 

performance, es decir, algo que se construye en la medida que se “escenifica”. Esto no 

significa que el género sea algo fingido, o un disfraz: nos habituamos a expresar nuestra 

identidad de género de una determinada manera, y con el hábito, se convierte en algo real, 

que nos determina como si de nuestra naturaleza se tratase.  

Desde la perspectiva de la teoría queer y el transfeminismo, el género ni tiene un 

fundamento biológico, ni es un simple instrumento de opresión sobre las personas de sexo 

femenino: es una identidad que se construye a partir de un discurso que, en parte, ya está 

escrito por otros, y en parte lo escribimos nosotros mismos. Dicho de otro modo: aunque al 

nacer se nos impone una identidad de género basada en nuestros caracteres sexuales, 

podemos llegar a transformarla, expresándonos de forma disidente y desarrollando nuestra 

propia performance.  

 


