
1 
 

PHAEDRVS 
 

1, 1. Lupus et agnus 

 

Ad rivum eundem lupus et agnus venerant 

siti compulsi; superior stabat lupus 

longeque inferior agnus. Tunc fauce improba 

latro incitatus iurgii causam intulit. 

«Cur» inquit «turbulentam fecisti mihi 

aquam bibenti?». Laniger contra timens: 

«Qui possum, quaeso, facere, quod quereris, lupe? 

A te decurrit ad meos haustus liquor». 

Repulsus ille veritatis viribus:  

«Ante hos sex menses male» ait «dixisti mihi». 

Respondit agnus: «Equidem natus non eram». 

«Pater hercle tuus» ille inquit «male dixit mihi». 

Atque ita correptum lacerat iniusta nece. 

Haec propter illos scripta est homines fabula, 

qui fictis causis innocentes opprimunt. 

 
Al mismo arroyo habían venido un lobo y un cordero sedientos; 

más arriba estaba el lobo y bastante más abajo el cordero. 

Entonces incitado por su maliciosa garganta el bandido provocó 

una discusión. Dijo: “¿Por qué me has ensuciado el agua 

mientras bebía?”. Temeroso respondió el lanudo: “Por favor, 

lobo, ¿cómo puedo hacer eso de que te quejas? El agua corre 

desde donde tú estás hasta donde yo bebo” Refutado por la 

evidencia de la verdad, asegura: “Hace unos seis meses me 

insultaste”. Respondió el cordero: “Pero si no había nacido”. 

Dijo aquél: “Tu padre me insultó”. Y así, atrapado, lo hiere de 

muerte injusta. Esta fábula fue escrita por causa de las personas 
que oprimen a los inocentes con falsos motivos. 

 

1, 4. Canis per fluvium carnem ferens 

 

Amittit merito proprium qui alienum appetit.  

Canis per flumen carnem dum ferret natans, 

lympharum in speculo vidit simulacrum suum, 

aliamque praedam ab altero ferri putans 

eripere voluit. Verum decepta aviditas 

et quem tenebat ore dimisit cibum 

nec quem petebat potuit adeo attingere. 

 
Con mérito pierde lo propio quien se afana por lo ajeno. Un perro 

que nadaba por un río llevando carne vio en el espejo del agua 

su reflejo y creyendo que otro perro llevaba otra presa quiso 

arrebatarla. Pero su avidez fue defraudada y perdió la comida 
que llevaba en la boca y no pudo tampoco alcanzar la que tenía. 

 

1, 5. Vacca et capella, ovis et leo 

 

Numquam est fidelis cum potente societas: 

testatur haec fabella propositum meum. 



2 
 

Vacca et capella et patiens ovis iniuriae 

socii fuere cum leone in saltibus. 

Hi cum cepissent cervum vasti corporis, 

sic est locutus, partibus factis, leo: 

«Ego primam tollo, nominor quoniam leo; 

secundam, quia sum fortis, tribuetis mihi; 

tum, quia plus valeo, me sequetur tertia; 

malo afficietur, si quis quartam tetigerit». 

Sic totam praedam sola improbitas abstulit. 

 
No hay que confiar nunca en la alianza con un poderoso: esta 

fabulilla ejemplifica mi aserto. Una vaca, una cabrilla y una 

oveja habituada a la injusticia se aliaron con un león en los 

bosques. Habían capturado un ciervo de gran cuerpo, de modo 

que, hechas las partijas, habló así el león: “Yo cojo la primera, 
ya que mi nombre es león; me daréis la segunda porque soy 

valiente; como soy más fuerte, la tercera se vendrá conmigo; si 

alguien toca la cuarta, lo pasará mal”. Así la única que se llevó 

toda la presa fue la maldad. 

 

1, 7. Vulpis ad personam tragicam 

 

Personam tragicam forte vulpes viderat: 

«O quanta species» inquit «cerebrum non habet!» 

Hoc illis dictum est quibus honorem et gloriam 

Fortuna tribuit, sensum communem abstulit. 

 
Una zorra había visto casualmente un máscara trágica: “¡Con 

toda su belleza”, dijo, “no tiene cerebro!” Esto se ha dicho para 

aquellos a quienes la Fortuna concedió honor y gloria, pero privó 

de sentido común. 

 

1, 9. Passer ad leporem consiliator 

 

Sibi non cauere et aliis consilium dare 

stultum esse paucis ostendamus uersibus. 

Oppressum ab aquila, fletus edentem graues, 

leporem obiurgabat passer: «Vbi pernicitas 

nota» inquit «illa est? Quid ita cessarunt pedes?». 

Dum loquitur, ipsum accipiter necopinum rapit 

questuque uano clamitantem interficit. 

Lepus semianimus: «Mortis en solacium! 

Qui modo securus nostra inridebas mala,  

simili querela fata deploras tua». 

 
Podemos mostrar en pocos versos que es necio ser 

despreocupado y dar consejos a otros. Un gorrión regañaba a una 

liebre que, capturada por un águila, emitía graves llantos: 

“¿Dónde está tu célebre agilidad?”, dijo. “¿Cómo te fallaron las 

patas?”. Mientras habla, un halcón lo captura desprevenido y lo 

mata entre vanas quejas. La liebre moribunda: “¡He aquí el 

consuelo de mi muerte! Tú que despreocupado te reías de mis 
males lloras tu destino con similar queja”. 

 



3 
 

1, 10. Lupus et uulpes iudice simio  

 

Quicumque turpi fraude semel innotuit, 

etiam si uerum dicit, amittit fidem. 

Hoc adtestatur breuis Aesopi fabula. 

Lupus arguebat uulpem furti crimine; 

negabat illa se esse culpae proximam. 

Tunc iudex inter illos sedit simius. 

Vterque causam cum perorassent suam, 

dixisse fertur simius sententiam: 

«Tu non uideris perdidisse quod petis; 

te credo subripuisse quod pulchre negas». 

 
Cualquiera que se ha hecho célebre una vez por un engaño 

infame, aunque diga la verdad, pierde su credibilidad. Esto lo 

muestra una breve fábula de Esopo. Un lobo acusaba a una zorra 

del delito de robo. Ella negaba que estuviese cerca de ser 

culpable. Entonces se sentó entre ellos un mono como juez. Al 

haber terminado de defender su causa el uno y la otra, se dice 

que el mono sentenció: “No parece que tú hayas perdido lo que 

pides; creo que tú has sustraído lo que lindamente niegas”. 

 

2, 7. Muli duo et vectores 

 

Muli gravati sarcinis ibant duo: 

unus ferebat fiscos cum pecunia, 

alter tumentes multo saccos hordeo. 

Ille onere dives celsa it cervice eminens 

clarumque collo iactans tintinnabulum, 

comes quieto sequitur et placido gradu. 

Subito latrones ex insidiis advolant 

interque caedem ferro mulum sauciant, 

diripiunt nummos, neglegunt vile hordeum. 

Spoliatus igitur casus cum fleret suos, 

«equidem» inquit alter «me contemptum gaudeo; 

nam nil amisi nec sum laesus vulnere». 

Hoc argumento tuta est hominum tenuitas; 

magnae periclo sunt opes obnoxiae. 

 
Iban dos mulos cargados con sacos: uno llevaba cestos con 

dinero, el otro sacos hinchados llenos de cebada. El que es rico 

por su carga avanza distinguido con la cerviz alzada y agita un 

cascabel brillante en el cuello, su compañero sigue con tranquilo 

y plácido paso. De repente unos ladrones salen de sus escondites 

y hieren a hierro al mulo en medio de la escabechina, saquean 
las monedas, olvidan la vil cebada. Así que mientras despojado 

lloraba su infortunio, dijo el otro: “La verdad es que me alegro 

de haber sido despreciado, pues no perdí nada ni he sido herido”.  

Con este argumento la pobreza humana queda a salvo; grandes 

riquezas están sujetas a peligro. 

 

  



4 
 

3, 17. Arbores in deorum tutela 

 

Olim quas vellent esse in tutela sua, 

divi legerunt arbores. Quercus Iovi 

et myrtus Veneri placuit, Phoebo laurea, 

pinus Cybelae, populus celsa Herculi. 

Minerva admirans, quare steriles sumerent 

interrogavit. Causam dixit Iuppiter: 

«Honorem fructu ne videamur vendere». 

«At mehercules narrabit quod quis voluerit, 

oliva nobis propter fructum est gratior». 

Tunc sic deorum genitor atque hominum sator: 

«O nata, merito sapiens dicere omnibus! 

Nisi utile est quod facimus, stulta est gloria». 

Nihil agere quod non prosit fabella admonet. 

 
Antiguamente los dioses eligieron los árboles que querían tener 

bajo su tutela. Agradó a Júpiter el roble y a Venus el mirto, a 

Febo el laurel, a Cibeles el pino, a Hércules el alto chopo. 

Minerva preguntó asombrada por qué elegían árboles estériles. 
Jupiter indicó el motivo: “Para que no parezca que cambiamos 

el honor por el fruto”. “Pero, por Hércules, que digan lo que 

quieran, para mí el olivo es más grato a causa del fruto”. 

Entonces dijo el padre de dioses y hombres: “¡Hija, con razón 

todos te llaman sabia! Si lo que hacemos no es útil, la gloria no 

tiene sentido”. Advierte la fabulita de no hacer nada que no sea 

útil. 

 

4, 1. Asinus et Galli 

 

Qui natus est infelix, non vitam modo 

tristem decurrit, verum post obitum quoque 

persequitur illum dura fati miseria. 

Galli Cybeles circum in quaestus ducere 

asinum solebant baiulantem sarcinas.  

Is cum labore et plagis esset mortuus, 

detracta pelle sibi fecerunt tympana. 

Rogati mox a quodam, delicio suo 

quidnam fecissent, hoc locuti sunt modo: 

«Putabat se post mortem securum fore; 

ecce aliae plagae congeruntur mortuo». 

 
Quien ha nacido infeliz no solo vive una vida triste sino que 

después de morir también lo persigue la dura miseria del destino. 

Unos galos  de Cibeles solían llevar de ronda para hacer 

recaudación a un asno cargado con sacos. Cuando este murió de 

fatiga y azotes, hicieron de su piel arrancada unos tambores. 

Alguien les preguntó qué habían hecho a su querido animal y 

hablaron de este modo: “Creía que después de morir estaría 

despreocupado; he aquí que muerto atesora otros azotes”. 

 

  



5 
 

4, 3. De vulpe et uva 

 

Fame coacta vulpes alta in vinea 

uvam appetebat summis saliens viribus; 

quam tangere ut non potuit, discedens ait: 

«Nondum matura est; nolo acerbam sumere». 

Qui facere quae non possunt verbis elevant, 

ascribere hoc debebunt exemplum sibi. 

 
Una zorra forzada por el hambre intentaba coger una uva en lo 

alto de una viña saltando con todas sus fuerzas; como no pudo 

alcanzarla, dijo: “Aún no está madura; no quiero tomarla verde”. 

Quienes quitan importancia con palabras a lo que no pueden 

hacer, deberán atribuirse esta fábula. 

 

4, 10. De vitiis hominum 

 

Peras imposuit Iuppiter nobis duas: 

propriis repletam vitiis post tergum dedit, 

alienis ante pectus suspendit gravem.  

Hac re videre nostra mala non possumus; 

alii simul delinquunt, censores sumus. 

 
Júpiter nos puso encima dos alforjas: 

puso a la espalda una llena de defectos propios, 

colgó en el pecho otra cargada de defectos ajenos. 

Por este motivo no podemos ver nuestros males, pero en cuanto 

otros cometen errores, los censuramos. 

 

4, 12. Malas esse divitias 

 

Opes invisae merito sunt forti viro, 

quia dives arca veram laudem intercipit. 

Caelo receptus propter virtutem Hercules 

cum gratulantes persalutasset deos, 

veniente Pluto, qui Fortunae est filius, 

avertit oculos. Causam quaesivit pater. 

«Odi» inquit «illum, quia malis amicus est 

simulque obiecto cuncta corrumpit lucro». 

 
Las riquezas son despreciadas con razón por el hombre firme, ya 

que el arca llena estorba a la alabanza sincera. Recibido en el 

cielo por su virtud, Hércules, después de saludar a los dioses que 

lo felicitaban, apartó la mirada ante la llegada de Plutón, que es 

hijo de Fortuna. El padre Júpiter preguntó el motivo. “Lo odio”, 
dijo, “porque es amigo de malos y todo lo corrompe cuando pone 

delante el lucro”. 

 

4, 20. Serpens. Misericordia nociva 

 

Qui fert malis auxilium post tempus dolet. 

Gelu rigentem quidam colubram sustulit 

sinuque fovit contra se ipse misericors; 



6 
 

namque ut refecta est, necuit hominem protinus. 

Hanc alia cum rogaret causam facinoris, 

respondit: «Ne quis discat prodesse improbis». 

 
Quien socorre a los malos acaba lamentándolo. Alguien cogió 

una culebra rígida por el hielo y misericorde la calentó en su 

regazo contra sí mismo, pues cuando ella se hubo recuperado, 

enseguida mató al hombre. Como otra le preguntó el motivo de 

tal acto, respondió: “Para que nadie aprenda a ayudar a los 
malvados”. 

 

4, 24. Mons parturiens 

 

Mons parturibat, gemitus immanes ciens, 

eratque in terris maxima exspectatio. 

At ille murem peperit. Hoc scriptum est tibi, 

qui, magna cum minaris, extricas nihil. 

 
Un monte estaba pariendo, emitía descomunales gemidos y en 

la tierra había una expectación enorme. Pero parió un ratón. Esto 

se ha escrito para ti, alguien que amenazando mucho nada sacas 

de tus entrañas.  

 

5, 6. Calvus et quidam aeque pilis defectus 

 

Invenit calvus forte in trivio pectinem. 

Accessit alter aeque defectus pilis. 

«Heia!» inquit «in commune quodcumque est lucri!». 

Ostendit ille praedam et adiecit simul: 

«Superum voluntas favit; sed fato invido 

carbonem, ut aiunt, pro thesauro invenimus».  

Quem spes delusit, huic querela convenit. 

 
Un calvo casualmente encontró un peine en una encrucijada. Se 

acercó otro carente igualmente de pelo. Dijo: “¡Eh, comparte tu 

beneficio!” El primero mostró el botín y añadió: “Es favorable 

la voluntad de los dioses, pero, con el destino en contra, hemos 

encontrado, como se dice, carbón por tesoro”. A quien ha 

burlado su esperanza le conviene este lamento. 

 

App. 12. Asinus ad lyram 

 

Asinus iacentem vidit in prato lyram. 

Accessit et temptavit chordas ungula; 

sonuere tactae. «Bella res, sed mehercules 

male cessit,» inquit «artis quia sum nescius. 

Si repperisset aliquis hanc prudentior, 

divinis aures oblectasset cantibus». 

Sic saepe ingenia calamitate intercidunt. 

 
Un asno vio en un prado una lira tirada. Se acercó y tanteó las 

cuerdas con la pezuña; las cuerdas sonaron. Dijo: “Bella cosa, 

pero, por Hércules, falló porque ignoro el arte. Si alguien más 



7 
 

instruido la hubiese encontrado, habría deleitado sus oídos con 

cantos divinos”. Así a menudo los ingenios mueren por la 

calamidad. 


