
 

1 

 

LA ASAMBLEA DE MUJERES 

Luis M. Macía Aparicio 

 

La obra y su contexto 

Como sucede con Las tesmoforias, 

Lisístrata y Pluto, no sabemos qué 

puesto obtuvo Aristófanes con esta pieza 

frente a los concursantes (seguramente 

cuatro) que compitieron con él, ni si 

presentó la obra en el concurso de las 

fiestas Leneas (enero-febrero) o en el de 

las Dionisias Urbanas (marzo-abril), ni 

si, como parece lo más probable, el 392 

fue la fecha de aquella representación. 

En todo caso, lo que es seguro, pues 

la propia comedia aporta pruebas 

indirectas de ello, es que la época de 

esplendor de Atenas había terminado 

hacía tiempo. Una docena de años antes, 

aproximadamente, su confrontación con 

Esparta en la Guerra del Peloponeso 

había concluido con su derrota total 

(404-403). Jamás Atenas consiguió 

recuperarse de ella. Los momentos 

inmediatamente posteriores a la entrada 

de Lisandro, el comandante de la flota de 

la Liga del Peloponeso que había 

aniquilado prácticamente a la ateniense 

en Egospótamos, como vencedor en el 

puerto ateniense de El Pireo tuvieron que 

ser especialmente duros: Atenas se vio 

forzada a entregar a Esparta los escasos 

restos de su flota derrotada; hubo de 

aceptar la demolición de los Muros 

Largos, que unían la ciudad con el puerto 

y garantizaban la llegada de suministros 

a la misma, un soporte imprescindible 

para su política constantemente 

mantenida de fiar la suerte de la ciudad 

en el dominio del mar. Tuvo que soportar 

aún una humillación posiblemente 

mayor: la imposición del gobierno de los 

denominados Treinta Tiranos, un grupo 

de oligarcas radicales (entre los que, por 

cierto, estaba Critias, un tío de Platón), 

que, respaldado por una guarnición 

militar espartana, sometió a la ciudad de 

la libertad a un estado permanente de 

terror. Por suerte, sin embargo, ese 

odiado régimen sólo duró unos pocos 

meses, al cabo de los cuales el pueblo 

ateniense pudo recobrar su tradicional 

sistema de gobierno democrático, 

cuando las fuerzas mandadas por 

Trasibulo y que contaban en sus filas con 

personajes tan conocidos como el orador 

Lisias tomaron File, una aldehuela de 

gran valor estratégico en la comarca 

montañosa cercana a la frontera entre 

Atica y Beocia. Los Treinta abandonaron 

el poder y buscaron refugio en Eleusis. 

Al cabo de cierto tiempo, Atenas trató 

de recuperar suposición preeminente, 

concertando alianzas con otras potencias 

helénicas enemigas de Esparta, a la 

sazón la ciudad-estado hegemónica; y lo 

hizo aliándose con enemigos 

tradicionales de Esparta, como Argos, y 

propios, como Beocia, principalmente 

(en 394-3, según Filócoro), pero poco 

antes de la representación de esta pieza 

la coalición ático-argivo-beocia no había 

querido aceptar una paz no del todo 

desfavorable y había sufrido sendas 

derrotas en Coronea y en Nemea: 

Praxágora, la protagonista, alude 

críticamente a esos hechos en la pieza. 

Atenas no conseguía levantar la 

cabeza, y el pueblo ateniense cayó 

progresivamente en el desánimo más 

completo. No se veía forma de conseguir 

volver a poner a flote la antigua pujanza 

de la ciudad. Cualquier medida, 

cualquier intento terminaba 

inexorablemente en fracaso y aumentaba 

la sensación de que todo era inútil. En 

esas condiciones, para que los 

ciudadanos atenienses, otrora 

activísimos políticamente, perdieran el 

interés por los asuntos públicos hacía 

falta sólo un paso. Y ese paso se había 

dado ya en el momento de la puesta en 



 

2 

 

escena de esta pieza: cada uno ponía su 

atención sólo en sus propios asuntos, 

como se declara sin ambages en el verso 

205 y siguientes. Es bien sabido, y en 

esta obra no faltan las referencias a ello, 

que para intentar frenar esta tendencia las 

autoridades fijaron un sueldo, el μισθὸς 

ἐκκλησιαστικός, por asistir a las sesiones 

de la Asamblea Popular, el cual, en el 

momento de la representación de esta 

comedia, había alcanzado su cota 

máxima: tres óbolos, media dracma; pero 

ese incentivo no era suficiente para atraer 

hacia aquélla sino a quienes necesitaban 

ese sueldo para comer, gente poco 

preparada, incapaz de tomar medidas 

importantes que pudieran dar un giro a la 

situación. 

Así estaban, a grandes rasgos, las 

cosas en Atenas, y en esas 

circunstancias, exagerándolas para 

aumentar el efecto cómico, encontró 

Aristófanes el tema para esta comedia, su 

«idea crítica». En una situación como la 

descrita, una obra como La asamblea de 

las mujeres se integra y se justifica 

plenamente: hartas de contemplar el 

imparable declive de la ciudad, las 

mujeres de Atenas se deciden a tomar el 

poder, como lo habían hecho veinte años 

antes (en 411) sus congéneres en 

Lisístrata, una comedia con la que la 

nuestra presenta numerosas 

coincidencias que más adelante 

señalaremos.

 

Desarrollo dramático 

El desarrollo dramático, el «tema 

cómico», de esta pieza es el siguiente.  

Con ocasión de la celebración de una 

festividad religiosa —una de las 

contadas ocasiones que tenían las 

mujeres de Atenas para abandonar 

legalmente su casa—, un grupo de 

mujeres se pone de acuerdo para dar un 

golpe de timón, un auténtico golpe de 

Estado. Conforme a las disposiciones 

adoptadas en aquella fiesta, las mujeres 

se han vestido con las ropas de sus 

maridos y, así disfrazadas, acuden 

suplantándolos a una sesión ordinaria de 

la Asamblea Popular, en cuyo orden del 

día figura la discusión de planes para la 

salvación del Estado. Antes de ir a la 

Pnix, preparan su futura actuación cerca 

de la casa de Praxágora, nuestra 

protagonista, donde se han ido reuniendo 

muchas para acudir a la Asamblea. Allí, 

después de varios intentos fallidos por 

parte de diversas oradoras, que 

descubren su condición femenina por 

caer en los errores que el tópico fija 

como señas de identidad de su sexo, 

concretamente su afición a la bebida, se 

decide que sea Praxágora, cuyo nombre 

parlante es toda una premonición de su 

capacidad de actuación en reuniones 

públicas, la que hable en nombre de 

todas e intente hacer triunfar los planes 

de las mujeres. Mientras tiene lugar la 

Asamblea, Blépiro, el marido de 

Praxágora, se ha visto acuciado por una 

inaplazable necesidad fisiológica y, 

ataviado con las ropas de su mujer (que 

se ha llevado las suyas), se queja ante un 

vecino de su desdichada situación de 

hombre viejo casado y de la necesidad 

que le apremia y de la que no puede 

librarse; tras quedar un rato solo, 

haciendo explícitas muy cómicamente 

sus dificultades para satisfacer su 

urgencias, traba conversación con otro 

vecino, Cremes, que, aunque no llegó a 

tiempo de entrar en la sesión, se ha 

enterado perfectamente de sus 

resoluciones: la Asamblea Popular ha 

decidido poner el poder en manos de las 

mujeres. Praxágora regresa entonces, y 

tras breves momentos en que disimula y 

parece no estar al tanto de la decisión, se 

declara autora del plan y encargada de 

llevarlo a efecto y sostiene con su marido 

y con Cremes el agón. En esta disputa a 

tres, como es habitual en casos 

semejantes (lo hemos visto en Los 



 

3 

 

pájaros), Praxágora va respondiendo una 

tras otra a las objeciones de uno de sus 

oponentes, Cremes, en tanto que las 

intervenciones de Blépiro son 

completamente exageradas y se ajustan 

más bien a las de un simple bufón. Los 

argumentos de Praxágora son 

irrefutables, y débil la oposición de sus 

rivales, y en poco tiempo consigue 

imponer sus tesis y que Blépiro y Cremes 

acepten con entusiasmo el programa 

político del nuevo gobierno: habrá una 

comunidad total, que afectará a bienes y 

personas, una especie de comunismo 

absolutamente maniqueo y primario. 

Desde este punto hasta el final de la pieza 

aparecen, como sucede en otras 

ocasiones, algunas escenas episódicas, 

cuyo cometido es ilustrar las 

consecuencias del agón. El contenido de 

las mismas no resulta esta vez, sin 

embargo, tan claramente ejemplificador 

de dichas consecuencias como suele ser 

habitual, pues, como veremos, es 

discutible hasta qué punto las escenas 

que siguen evidencian el triunfo de las 

tesis de Praxágora o más bien su fracaso. 

En la primera de ellas se atiende a la 

puesta en práctica de la primera parte de 

las disposiciones de las mujeres: todos 

los bienes serán comunes. La desarrollan 

un ateniense que podría pasar 

perfectamente por el modelo del 

ciudadano de la época, desinteresado de 

lo común y absolutamente individualista 

(sofístico, incluso, en su 

comportamiento y en su modo de 

razonar), y Cremes, que se dispone a 

llevar su hacienda al depósito común. 

¿Es necesario entregar a la comunidad 

los bienes privados? Lo es para Cremes, 

pero no para su oponente: hacerlo es 

propio de tontos y, en todo caso, algo 

prematuro, pues en Atenas se cambia de 

opinión muy deprisa. Conviene, no 

obstante (ya se ha hablado de su 

condición sofística), en que todo buen 

ciudadano está obligado a participar en el 

banquete común que piensan ofrecer ese 

mismo día las mujeres, en un alarde de 

solidaridad ciudadana con el nuevo 

gobierno. 

La segunda escena desarrolla la 

puesta en práctica de la segunda parte de 

las medidas de gobierno de las mujeres: 

la comunidad de cuerpos. Es una de las 

más graciosas de esta clase en el 

conjunto de las once comedias que 

conservamos. Presenta ante el público, 

que sin duda reiría con ganas, como se 

ríen los espectadores de cualquier época 

que tienen la suerte de verla, los 

frustrados amores de un joven calavera, 

que acude a algún mal afamado barrio de 

Atenas en busca de una putilla de pocos 

años con la que dar rienda suelta a su 

pasión amorosa después de haber cenado 

opíparamente en el banquete comunal, y 

que se ve acosado sucesivamente por tres 

viejas a cuál más horrorosa, que 

reclaman su derecho de prioridad para 

acostarse con hombres jóvenes frente a 

las mujeres jóvenes y a dos de las cuales 

se ve forzado finalmente a dar 

satisfacción. En realidad, es el mismo 

derecho que, visto desde el punto de vista 

masculino, contribuyó decisivamente a 

que Blépiro y Cremes aceptaran el 

programa de gobierno de las mujeres. 

Como puede apreciarse, y esto justifica 

que algunos estudiosos opinen que estas 

escenas no son congruentes con la trama, 

sino todo lo contrario, en ellas tan sólo 

puede verse a medias plasmado el «todos 

iguales» y el «todos contentos» que 

prometían las medidas políticas de las 

mujeres: contentos, si acaso, quedan sólo 

las dos últimas viejas que se meten en 

una casa con el muchacho, y el ateniense 

remiso a entregar sus bienes, si 

finalmente consigue entrar en la cena, 

pero no Cremes ni los dos jóvenes 

frustrados amantes. 

El banquete final, al que, según la 

broma tantas veces repetida, están 

invitados todos los presentes, a 

condición, eso sí, de que cada cual se 

procure su cena, y la petición del voto 



 

4 

 

favorable a los jueces del concurso 

cierran la obra. 

La asamblea de las mujeres en la producción de Aristófanes 

Aristófanes fue, según los testimonios 

antiguos, autor de cuarenta y cuatro 

comedias, aunque ya en la Antigüedad se 

dudaba de que fuese el autor de cuatro de 

ellas. Entre las once que conservamos 

ésta es la penúltima y, como ya hemos 

dicho, no sabemos ni qué resultado 

obtuvo ni en qué concurso la presentó. 

La estructura de esta pieza es nítida y 

simple, como suele serlo en todas las 

comedias, cuya trama argumental se 

resuelve en el agón, un apartado que por 

lo general se coloca más bien al 

principio, lo cual es algo característico 

de la comedia griega, particularmente en 

su fase más antigua, y ajeno a la norma 

de fases más modernas, donde el 

desenlace suele reservarse para el final. 

En esta pieza la división en dos partes 

está muy marcada; de hecho podría 

decirse que es una comedia en dos actos. 

En la primera parte asistimos 

indirectamente, por medio del relato de 

Cremes y, sobre todo, del agón, a la toma 

del poder por las mujeres y conocemos 

las medidas de gobierno que han 

decidido impulsar; en la segunda, se nos 

ofrecen dos imágenes directas de la vida 

en Atenas tras la implantación del 

comunismo absoluto que propugnan las 

nuevas dueñas del poder. Un comunismo 

total —en la Comedia no sirven las 

medias tintas— que contempla la misma 

comunidad de mujeres e hijos que, según 

Heródoto, regía entre ciertos pueblos 

escitas, y la alimentación de todos los 

ciudadanos a expensas del fondo común, 

previamente constituido mediante la 

aportación de los bienes particulares. 

Semejante sistema de gobierno hace 

innecesaria la celebración de asambleas 

y deja sin razón de ser a los procesos 

judiciales. Una verdadera utopía, porque 

de tomarse en serio la propuesta política 

de Praxágora y sus amigas, se destruirían 

de un solo golpe las bases del sistema 

político de Atenas, se acabaría con la 

democracia, basada en la soberanía 

popular de la Asamblea y en el poder 

judicial de los tribunales. Pero sobre esto 

volveremos enseguida.  

Respecto a los personajes de esta 

comedia, merece la pena señalar que, 

salvo un par de menciones aisladas de 

Agirrio, un demagogo de la época, el 

responsable del monto que en ese 

momento había alcanzado el misthós 

ekklesiastikós, sólo salen a escena tipos 

populares, gente anónima, representante 

del común de los ciudadanos, lo cual nos 

sitúa de pleno en el imparable tránsito de 

la Comedia hacia las formas menos 

comprometidas en lo político y en lo 

personal, con temas amorosos y de 

enredo que, por medio de Menandro y 

otros autores de la Comedia Nueva, se 

transmitirán al teatro romano y, desde 

allí, al teatro moderno occidental. 

Por lo que toca a los rasgos de 

comicidad de esta pieza, no merece la 

pena entrar en una descripción de detalle, 

pues su lectura, y mejor aún, la asistencia 

a su representación teatral, descubrirán 

por sí mismas los numerosos pasajes 

graciosos de la obra. Bastará, pues, con 

destacar los detalles más generales.  

En primer lugar, el argumento, una 

propuesta completamente utópica no 

tanto por sí misma sino por las 

circunstancias históricas de la época, un 

tema cuya gracia reside en su decidida 

apuesta por lo extraño, lo absurdo y lo 

fuera de lo normal. Porque anómalo es 

que las mujeres atenienses, recluidas 

como están en realidad siempre en el 

gineceo, se presenten en la Asamblea 

Popular, y más anómalo aún es que 

tomen la palabra en ella, como lo era ya, 

simplemente, que hablasen en público, 

pues el tópico de la mujer buena incluye 

entre sus cualidades la discreción y el 



 

5 

 

silencio. Pero probablemente lo más 

sorprendente, si se mira con atención, es 

que sean precisamente las mujeres, 

conservadoras y amantes de las 

tradiciones por naturaleza, según el 

tópico, las que se atrevan a dar tan 

avanzado paso, a dar un golpe de timón 

tan radical: algo que no se les ha ocurrido 

hacer a los hombres, a quienes el tópico 

presenta como volubles y amigos de la 

última novedad, características de las 

que dan buena prueba cuando Cremes 

reconoce que la auténtica razón del éxito 

del plan de las mujeres es que se trata de 

la única solución que todavía no se había 

probado en Atenas.  

En segundo lugar, la presentación del 

mundo al revés, un tema cómico por 

excelencia. Mujeres haciendo de 

hombres y viceversa, con el obligado 

empleo del disfraz, es otra fuente de 

comicidad segura, presente en la primera 

parte de esta pieza. 

Finalmente, la escatología, 

combinada con el disfraz en la escena de 

Blépiro, ridículo en su necesidad y en su 

vestimenta.  

Por último, la presentación tópica de 

las mujeres como borrachas y obsesas 

por el sexo y la presencia de escenas de 

marcado erotismo son también bases 

firmes de la comicidad de esta obra. 

Para concluir, atenderemos 

brevemente a tres rasgos definitorios. 

Primero, que se trata de una pieza 

protagonizada por mujeres; segundo, que 

es una comedia de tema utópico, y 

tercero, que se aprecian en ella rasgos 

que caracterizarán a la Comedia Nueva. 

Los tiempos cambiaron desde las 

primeras comedias de Aristófanes, muy 

comprometidas con la vida de la ciudad, 

y las de este momento, que quedaron 

prácticamente en un mero ejercicio 

literario, dirigido al entretenimiento del 

público. 

Que La asamblea es una comedia de 

mujeres está claro con sólo fijarse en su 

título. Comparte esta característica con 

dos piezas del año 411, Lisístrata y Las 

tesmoforias, ninguna de las cuales es 

tampoco una comedia política, al menos 

en sentido estricto. 

Esa afinidad justifica la presencia en 

todas ellas de la lucha de sexos como 

elemento cómico, en la que los varones 

salen mal parados. En serio o en broma, 

Aristófanes rompe una lanza por las 

mujeres frente a la misoginia 

generalizada de la literatura griega, 

plasmada en el mito de Pandora y en el 

tratamiento de varios personajes 

femeninos en las tragedias de Eurípides. 

A los hombres les corresponde la peor 

parte, derrotados en el agón, y, sobre 

todo, en la escena del joven amante 

frustrado. 

Son muchas las semejanzas con 

Lisístrata, empezando por la escena 

inicial, con la reunión de las mujeres para 

concertar sus planes, y especialmente la 

recién citada escena del joven calavera y 

las tres furcias, que en su planteamiento 

—no en su desenlace ni en su 

desarrollo— tanto recuerda la de los 

frustrados amores de Cinesias y Mirrina, 

dos escenas que en último término 

guardan numerosas similitudes con la de 

la seducción de Hera a Zeus en el canto 

XIV de la Ilíada. 

El segundo punto es si esta obra se 

integra en el grupo de las comedias de 

utopía o en el de las políticas. La 

diferencia no es excesiva: por una parte, 

todo lo que afecte a la ciudad, sea cual 

sea la importancia del hecho, es 

«político»; por otro, aun entendiendo ese 

adjetivo en su acepción más actual, lo 

utópico no está ausente de la política, 

pues utópicos son los medios y el 

desarrollo de comedias claramente 

políticas como La paz o Los caballeros. 

Además, disimular como utópicas 

ciertas propuestas políticas le evitan 

posibles complicaciones con los 

políticos de cada momento: Aristófanes 

supo bien de eso en sus relaciones con 



 

6 

 

Cleón. Para nosotros, pues, la decisión 

entre considerar esta comedia (y 

cualquier otra) política o utópica 

dependerá sólo de la posibilidad o, mejor 

dicho, de la credibilidad de que la 

solución alcanzada en el agón pueda 

llevarse a la práctica. Y, en esta pieza, eso 

es no sólo utópico, sino opuesto a la 

esencia misma de la ciudad, pues, como 

hemos señalado, se propone la supresión 

de sus señas de identidad más 

importantes: el régimen democrático, 

pues el dirigismo de las mujeres, que se 

ocuparán de todo, hará innecesario el 

funcionamiento de la Asamblea Popular, 

y el sistema judicial, ya que al ser todo 

de todos no habrá razón para posibles 

litigios. Nos parece preferible, en esas 

condiciones, ver en esta obra la muestra 

de la amarga reacción ante el desastre de 

un poeta consciente del imparable 

deterioro que padecía su ciudad, la 

misma ciudad que no hacía mucho había 

sido la cabeza de toda la Hélade. La 

utopía no es en esta ocasión recurso para 

el disimulo, sino recurso cómico.  

En cuanto a los rasgos de Comedia 

Nueva que se aprecian en esta comedia, 

ya hemos señalado, al comentar los dos 

puntos anteriores, la relación de ese paso 

con la evolución política de Atenas. 

Situación política y modas literarias 

cambiaron al unísono, adaptándose éstas 

a las necesidades impuestas por aquéllas: 

con la libertad de palabra en crisis, los 

poetas del teatro buscaron refugio en 

temas menos comprometidos. 

La «modernidad» de esta pieza es 

apreciable sobre todo en el mínimo papel 

que en ella tiene el coro, reducido a dos 

apariciones poco implicadas en la trama, 

bien distinto a su comprometida y casi 

constante intervención en comedias 

como Los acarnienses o Las avispas. Y 

es que, aparte de las cortapisas impuestas 

a la libertad de expresión por las 

circunstancias, el público no gustaba ya 

de canciones, sino que prefería la acción.  

Que aunque hay algunos restos de ella 

falte la parábasis, esa parte en la que el 

poeta, rompiendo la ilusión dramática, se 

dirige al público por medio del coro para 

interpelarle o hacerle recomendaciones, 

como tampoco la hay en Pluto, una 

auténtica Comedia Nueva, es el último 

indicio del alejamiento de esta pieza de 

lo que fueron las formas de la Comedia 

Antigua: no tiene sentido incluir una 

parte cuya temática es muchas veces 

política, en sentido estricto o en sentido 

amplio, en una época en que la política 

está fuera de la Comedia. 


