
CARTA ENCÍCLICA 

LAUDATO SI’ 
DEL SANTO PADRE 

FRANCISCO 

SOBRE EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

 

  

1. «Laudato si’, mi’ Signore» – «Alabado seas, mi Señor», cantaba san Francisco de 

Asís. En ese hermoso cántico nos recordaba que nuestra casa común es también como 
una hermana, con la cual compartimos la existencia, y como una madre bella que nos 
acoge entre sus brazos: «Alabado seas, mi Señor, por la hermana nuestra madre 

tierra, la cual nos sustenta, y gobierna y produce diversos frutos con coloridas flores y 

hierba»[1]. 

2. Esta hermana clama por el daño que le provocamos a causa del uso irresponsable y 
del abuso de los bienes que Dios ha puesto en ella. Hemos crecido pensando que 
éramos sus propietarios y dominadores, autorizados a expoliarla. La violencia que hay 

en el corazón humano, herido por el pecado, también se manifiesta en los síntomas de 
enfermedad que advertimos en el suelo, en el agua, en el aire y en los seres vivientes. 
Por eso, entre los pobres más abandonados y maltratados, está nuestra oprimida y 

devastada tierra, que «gime y sufre dolores de parto» (Rm 8,22). Olvidamos que 
nosotros mismos somos tierra (cf. Gn 2,7). Nuestro propio cuerpo está constituido por 
los elementos del planeta, su aire es el que nos da el aliento y su agua nos vivifica y 

restaura. 

Nada de este mundo nos resulta indiferente 

3. Hace más de cincuenta años, cuando el mundo estaba vacilando al filo de una crisis 
nuclear, el santo Papa Juan XXIII escribió una encíclica en la cual no se conformaba 

con rechazar una guerra, sino que quiso transmitir una propuesta de paz. Dirigió su 
mensaje Pacem in terris a todo el «mundo católico », pero agregaba «y a todos los 
hombres de buena voluntad ». Ahora, frente al deterioro ambiental global, quiero 

dirigirme a cada persona que habita este planeta. En mi exhortación Evangelii 
gaudium, escribí a los miembros de la Iglesia en orden a movilizar un proceso de 
reforma misionera todavía pendiente. En esta encíclica, intento especialmente entrar 

en diálogo con todos acerca de nuestra casa común. 

4. Ocho años después de Pacem in terris, en 1971, el beato Papa Pablo VI se refirió a 

la problemática ecológica, presentándola como una crisis, que es « una consecuencia 
dramática » de la actividad descontrolada del ser humano: « Debido a una explotación 
inconsiderada de la naturaleza, [el ser humano] corre el riesgo de destruirla y de ser a 
su vez víctima de esta degradación »[2].También habló a la FAO sobre la posibilidad 

de una «catástrofe ecológica bajo el efecto de la explosión de la civilización industrial», 
subrayando la «urgencia y la necesidad de un cambio radical en el comportamiento de 
la humanidad», porque «los progresos científicos más extraordinarios, las proezas 

técnicas más sorprendentes, el crecimiento económico más prodigioso, si no van 
acompañados por un auténtico progreso social y moral, se vuelven en definitiva contra 

el hombre»[3]. 

http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn1
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn2
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn3
http://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_sp.pdf


5. San Juan Pablo II se ocupó de este tema con un interés cada vez mayor. En su 

primera encíclica, advirtió que el ser humano parece «no percibir otros significados de 
su ambiente natural, sino solamente aquellos que sirven a los fines de un uso 
inmediato y consumo»[4]. Sucesivamente llamó a una conversión ecológica global[5]. 
Pero al mismo tiempo hizo notar que se pone poco empeño para «salvaguardar las 

condiciones morales de una auténtica ecología humana»[6]. La destrucción del 
ambiente humano es algo muy serio, porque Dios no sólo le encomendó el mundo al 
ser humano, sino que su propia vida es un don que debe ser protegido de diversas 

formas de degradación. Toda pretensión de cuidar y mejorar el mundo supone 
cambios profundos en «los estilos de vida, los modelos de producción y de consumo, 
las estructuras consolidadas de poder que rigen hoy la sociedad»[7].El auténtico 

desarrollo humano posee un carácter moral y supone el pleno respeto a la persona 
humana, pero también debe prestar atención al mundo natural y «tener en cuenta la 
naturaleza de cada ser y su mutua conexión en un sistema ordenado»[8]. Por lo tanto, 

la capacidad de transformar la realidad que tiene el ser humano debe desarrollarse 

sobre la base de la donación originaria de las cosas por parte de Dios[9]. 

6. Mi predecesor Benedicto XVI renovó la invitación a «eliminar las causas 
estructurales de las disfunciones de la economía mundial y corregir los modelos de 
crecimiento que parecen incapaces de garantizar el respeto del medio ambiente»[10]. 

Recordó que el mundo no puede ser analizado sólo aislando uno de sus aspectos, 
porque «el libro de la naturaleza es uno e indivisible», e incluye el ambiente, la vida, la 
sexualidad, la familia, las relaciones sociales, etc. Por consiguiente, «la degradación de 

la naturaleza está estrechamente unida a la cultura que modela la convivencia humana 
»[11]. El Papa Benedicto nos propuso reconocer que el ambiente natural está lleno de 
heridas producidas por nuestro comportamiento irresponsable. También el ambiente 

social tiene sus heridas. Pero todas ellas se deben en el fondo al mismo mal, es decir, 
a la idea de que no existen verdades indiscutibles que guíen nuestras vidas, por lo cual 
la libertad humana no tiene límites. Se olvida que «el hombre no es solamente una 

libertad que él se crea por sí solo. El hombre no se crea a sí mismo. Es espíritu y 
voluntad, pero también naturaleza»[12]. Con paternal preocupación, nos invitó a tomar 
conciencia de que la creación se ve perjudicada «donde nosotros mismos somos las 

últimas instancias, donde el conjunto es simplemente una propiedad nuestra y el 
consumo es sólo para nosotros mismos. El derroche de la creación comienza donde no 
reconocemos ya ninguna instancia por encima de nosotros, sino que sólo nos vemos a 

nosotros mismos»[13]. 

Unidos por una misma preocupación 

7. Estos aportes de los Papas recogen la reflexión de innumerables científicos, 
filósofos, teólogos y organizaciones sociales que enriquecieron el pensamiento de la 
Iglesia sobre estas cuestiones. Pero no podemos ignorar que, también fuera de la 

Iglesia Católica, otras Iglesias y Comunidades cristianas –como también otras 
religiones– han desarrollado una amplia preocupación y una valiosa reflexión sobre 
estos temas que nos preocupan a todos. Para poner sólo un ejemplo destacable, 

quiero recoger brevemente parte del aporte del querido Patriarca Ecuménico 

Bartolomé, con el que compartimos la esperanza de la comunión eclesial plena. 

8. El Patriarca Bartolomé se ha referido particularmente a la necesidad de que cada 
uno se arrepienta de sus propias maneras de dañar el planeta, porque, «en la medida 
en que todos generamos pequeños daños ecológicos», estamos llamados a reconocer 

«nuestra contribución –pequeña o grande– a la desfiguración y destrucción de la 

http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn4
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn5
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn6
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn7
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn8
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn9
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn10
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn11
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn12
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn13


creación»[14]. Sobre este punto él se ha expresado repetidamente de una manera 

firme y estimulante, invitándonos a reconocer los pecados contra la creación: «Que los 
seres humanos destruyan la diversidad biológica en la creación divina; que los seres 
humanos degraden la integridad de la tierra y contribuyan al cambio climático, 
desnudando la tierra de sus bosques naturales o destruyendo sus zonas húmedas; que 

los seres humanos contaminen las aguas, el suelo, el aire. Todos estos son 
pecados»[15]. Porque «un crimen contra la naturaleza es un crimen contra nosotros 

mismos y un pecado contra Dios»[16]. 

9. Al mismo tiempo, Bartolomé llamó la atención sobre las raíces éticas y espirituales 
de los problemas ambientales, que nos invitan a encontrar soluciones no sólo en la 

técnica sino en un cambio del ser humano, porque de otro modo afrontaríamos sólo los 
síntomas. Nos propuso pasar del consumo al sacrificio, de la avidez a la generosidad, 
del desperdicio a la capacidad de compartir, en una ascesis que «significa aprender a 

dar, y no simplemente renunciar. Es un modo de amar, de pasar poco a poco de lo que 
yo quiero a lo que necesita el mundo de Dios. Es liberación del miedo, de la avidez, de 
la dependencia»[17]. Los cristianos, además, estamos llamados a « aceptar el mundo 

como sacramento de comunión, como modo de compartir con Dios y con el prójimo en 
una escala global. Es nuestra humilde convicción que lo divino y lo humano se 
encuentran en el más pequeño detalle contenido en los vestidos sin costuras de la 

creación de Dios, hasta en el último grano de polvo de nuestro planeta »[18]. 

San Francisco de Asís 

10. No quiero desarrollar esta encíclica sin acudir a un modelo bello que puede 
motivarnos. Tomé su nombre como guía y como inspiración en el momento de mi 

elección como Obispo de Roma. Creo que Francisco es el ejemplo por excelencia del 
cuidado de lo que es débil y de una ecología integral, vivida con alegría y autenticidad. 
Es el santo patrono de todos los que estudian y trabajan en torno a la ecología, amado 

también por muchos que no son cristianos. Él manifestó una atención particular hacia 
la creación de Dios y hacia los más pobres y abandonados. Amaba y era amado por su 
alegría, su entrega generosa, su corazón universal. Era un místico y un peregrino que 

vivía con simplicidad y en una maravillosa armonía con Dios, con los otros, con la 
naturaleza y consigo mismo. En él se advierte hasta qué punto son inseparables la 
preocupación por la naturaleza, la justicia con los pobres, el compromiso con la 

sociedad y la paz interior. 

11. Su testimonio nos muestra también que una ecología integral requiere apertura 
hacia categorías que trascienden el lenguaje de las matemáticas o de la biología y nos 

conectan con la esencia de lo humano. Así como sucede cuando nos enamoramos de 
una persona, cada vez que él miraba el sol, la luna o los más pequeños animales, su 
reacción era cantar, incorporando en su alabanza a las demás criaturas. Él entraba en 

comunicación con todo lo creado, y hasta predicaba a las flores «invitándolas a alabar 
al Señor, como si gozaran del don de la razón»[19]. Su reacción era mucho más que 
una valoración intelectual o un cálculo económico, porque para él cualquier criatura era 

una hermana, unida a él con lazos de cariño. Por eso se sentía llamado a cuidar todo lo 
que existe. Su discípulo san Buenaventura decía de él que, «lleno de la mayor ternura 
al considerar el origen común de todas las cosas, daba a todas las criaturas, por más 

despreciables que parecieran, el dulce nombre de hermanas»[20]. Esta convicción no 
puede ser despreciada como un romanticismo irracional, porque tiene consecuencias 
en las opciones que determinan nuestro comportamiento. Si nos acercamos a la 

naturaleza y al ambiente sin esta apertura al estupor y a la maravilla, si ya no 

http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn14
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn15
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn16
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn17
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn18
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn19
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn20


hablamos el lenguaje de la fraternidad y de la belleza en nuestra relación con el 

mundo, nuestras actitudes serán las del dominador, del consumidor o del mero 
explotador de recursos, incapaz de poner un límite a sus intereses inmediatos. En 
cambio, si nos sentimos íntimamente unidos a todo lo que existe, la sobriedad y el 
cuidado brotarán de modo espontáneo. La pobreza y la austeridad de san Francisco no 

eran un ascetismo meramente exterior, sino algo más radical: una renuncia a convertir 

la realidad en mero objeto de uso y de dominio. 

12. Por otra parte, san Francisco, fiel a la Escritura, nos propone reconocer la 
naturaleza como un espléndido libro en el cual Dios nos habla y nos refleja algo de su 
hermosura y de su bondad: «A través de la grandeza y de la belleza de las criaturas, 

se conoce por analogía al autor» (Sb 13,5), y «su eterna potencia y divinidad se hacen 
visibles para la inteligencia a través de sus obras desde la creación del mundo» 
(Rm 1,20). Por eso, él pedía que en el convento siempre se dejara una parte del 

huerto sin cultivar, para que crecieran las hierbas silvestres, de manera que quienes 
las admiraran pudieran elevar su pensamiento a Dios, autor de tanta belleza[21]. El 
mundo es algo más que un problema a resolver, es un misterio gozoso que 

contemplamos con jubilosa alabanza. 

Papa Francisco, Enciclica Laudato Si, nn 1-12. 

http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn21

