CARTA ENCICLICA

LAUDATO SI’
DEL SANTO PADRE
FRANCISCO
SOBRE EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

&

1. «Laudato si’, mi’ Signore» — «Alabado seas, mi Sefor», cantaba san Francisco de
Asis. En ese hermoso cantico nos recordaba que nuestra casa comin es también como
una hermana, con la cual compartimos la existencia, y como una madre bella que nos
acoge entre sus brazos: «Alabado seas, mi Sefnor, por la hermana nuestra madre
tierra, la cual nos sustenta, y gobierna y produce diversos frutos con coloridas flores y
hierba»[1].

2. Esta hermana clama por el dano que le provocamos a causa del uso irresponsable y
del abuso de los bienes que Dios ha puesto en ella. Hemos crecido pensando que
€éramos sus propietarios y dominadores, autorizados a expoliarla. La violencia que hay
en el corazon humano, herido por el pecado, también se manifiesta en los sintomas de
enfermedad que advertimos en el suelo, en el agua, en el aire y en los seres vivientes.
Por eso, entre los pobres mas abandonados y maltratados, esta nuestra oprimida y
devastada tierra, que «gime y sufre dolores de parto» (Rm 8,22). Olvidamos que
nosotros mismos somos tierra (cf. Gn 2,7). Nuestro propio cuerpo esta constituido por
los elementos del planeta, su aire es el que nos da el aliento y su agua nos vivifica y
restaura.

Nada de este mundo nos resulta indiferente

3. Hace mas de cincuenta afos, cuando el mundo estaba vacilando al filo de una crisis
nuclear, el santo Papa Juan XXIII escribié una enciclica en la cual no se conformaba
con rechazar una guerra, sino que quiso transmitir una propuesta de paz. Dirigié su
mensaje Pacem in terris a todo el «mundo catdlico », pero agregaba «y a todos los
hombres de buena voluntad ». Ahora, frente al deterioro ambiental global, quiero
dirigirme a cada persona que habita este planeta. En mi exhortacion Evangelii
gaudium, escribi a los miembros de la Iglesia en orden a movilizar un proceso de
reforma misionera todavia pendiente. En esta enciclica, intento especialmente entrar
en didlogo con todos acerca de nuestra casa comun.

4. Ocho anos después de Pacem in terris, en 1971, el beato Papa Pablo VI se refirid a
la problematica ecoldgica, presentandola como una crisis, que es « una consecuencia
dramatica » de la actividad descontrolada del ser humano: « Debido a una explotacion
inconsiderada de la naturaleza, [el ser humano] corre el riesgo de destruirla y de ser a
su vez victima de esta degradacién »[2].También habl6 a la FAO sobre la posibilidad
de una «catastrofe ecoldgica bajo el efecto de la explosidn de la civilizacion industrial»,
subrayando la «urgencia y la necesidad de un cambio radical en el comportamiento de
la humanidad», porque «los progresos cientificos mas extraordinarios, las proezas
técnicas mas sorprendentes, el crecimiento econdmico mas prodigioso, si no van
acompafados por un auténtico progreso social y moral, se vuelven en definitiva contra
el hombre»[3].



http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn1
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn2
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn3
http://www.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_sp.pdf

5. San Juan Pablo II se ocupd de este tema con un interés cada vez mayor. En su
primera enciclica, advirtié que el ser humano parece «no percibir otros significados de
su ambiente natural, sino solamente aquellos que sirven a los fines de un uso
inmediato y consumo»[4]. Sucesivamente llamé a una conversion ecoldgica global[5].
Pero al mismo tiempo hizo notar que se pone poco empefio para «salvaguardar las
condiciones morales de una auténtica ecologia humana»[6]. La destruccion del
ambiente humano es algo muy serio, porque Dios no sdlo le encomendd el mundo al
ser humano, sino que su propia vida es un don que debe ser protegido de diversas
formas de degradacion. Toda pretension de cuidar y mejorar el mundo supone
cambios profundos en «los estilos de vida, los modelos de produccién y de consumo,
las estructuras consolidadas de poder que rigen hoy la sociedad»[7].El auténtico
desarrollo humano posee un caracter moral y supone el pleno respeto a la persona
humana, pero también debe prestar atenciéon al mundo natural y «tener en cuenta la
naturaleza de cada ser y su mutua conexién en un sistema ordenado»[8]. Por lo tanto,
la capacidad de transformar la realidad que tiene el ser humano debe desarrollarse
sobre la base de la donacidn originaria de las cosas por parte de Dios[9].

6. Mi predecesor Benedicto XVI renovo la invitacion a «eliminar las causas
estructurales de las disfunciones de la economia mundial y corregir los modelos de
crecimiento que parecen incapaces de garantizar el respeto del medio ambiente»[10].
Recordd que el mundo no puede ser analizado sdlo aislando uno de sus aspectos,
porque «el libro de la naturaleza es uno e indivisible», e incluye el ambiente, la vida, la
sexualidad, la familia, las relaciones sociales, etc. Por consiguiente, «la degradacion de
la naturaleza esta estrechamente unida a la cultura que modela la convivencia humana
»[11]. El Papa Benedicto nos propuso reconocer que el ambiente natural esta lleno de
heridas producidas por nuestro comportamiento irresponsable. También el ambiente
social tiene sus heridas. Pero todas ellas se deben en el fondo al mismo mal, es decir,
a la idea de que no existen verdades indiscutibles que guien nuestras vidas, por lo cual
la libertad humana no tiene limites. Se olvida que «el hombre no es solamente una
libertad que él se crea por si solo. El hombre no se crea a si mismo. Es espiritu y
voluntad, pero también naturaleza»[12]. Con paternal preocupacién, nos invitd a tomar
conciencia de que la creacion se ve perjudicada «donde nosotros mismos somos las
Ultimas instancias, donde el conjunto es simplemente una propiedad nuestra y el
consumo es soélo para nosotros mismos. El derroche de la creacién comienza donde no
reconocemos ya ninguna instancia por encima de nosotros, sino que s6lo nos vemos a
nosotros mismos»[13].

Unidos por una misma preocupacion

7. Estos aportes de los Papas recogen la reflexion de innumerables cientificos,
fildsofos, tedlogos y organizaciones sociales que enriquecieron el pensamiento de la
Iglesia sobre estas cuestiones. Pero no podemos ignorar que, también fuera de la
Iglesia Catdlica, otras Iglesias y Comunidades cristianas —como también otras
religiones— han desarrollado una amplia preocupacion y una valiosa reflexion sobre
estos temas que nos preocupan a todos. Para poner sélo un ejemplo destacable,
quiero recoger brevemente parte del aporte del querido Patriarca Ecuménico
Bartolomé, con el que compartimos la esperanza de la comunién eclesial plena.

8. El Patriarca Bartolomé se ha referido particularmente a la necesidad de que cada
uno se arrepienta de sus propias maneras de dafar el planeta, porque, «en la medida
en que todos generamos pequenos danos ecoldgicos», estamos llamados a reconocer
«nuestra contribucién —pequefia o grande- a la desfiguracion y destruccion de la


http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn4
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn5
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn6
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn7
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn8
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn9
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn10
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn11
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn12
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn13

creacion»[14]. Sobre este punto él se ha expresado repetidamente de una manera
firme y estimulante, invitindonos a reconocer los pecados contra la creacion: «Que los
seres humanos destruyan la diversidad bioldgica en la creacidn divina; que los seres
humanos degraden la integridad de la tierra y contribuyan al cambio climatico,
desnudando la tierra de sus bosques naturales o destruyendo sus zonas humedas; que
los seres humanos contaminen las aguas, el suelo, el aire. Todos estos son
pecados»[15]. Porque «un crimen contra la naturaleza es un crimen contra nosotros
mismos y un pecado contra Dios»[16].

9. Al mismo tiempo, Bartolomé llamé la atencidn sobre las raices éticas y espirituales
de los problemas ambientales, que nos invitan a encontrar soluciones no sélo en la
técnica sino en un cambio del ser humano, porque de otro modo afrontariamos solo los
sintomas. Nos propuso pasar del consumo al sacrificio, de la avidez a la generosidad,
del desperdicio a la capacidad de compartir, en una ascesis que «significa aprender a
dar, y no simplemente renunciar. Es un modo de amar, de pasar poco a poco de lo que
yo quiero a lo que necesita el mundo de Dios. Es liberacidon del miedo, de la avidez, de
la dependencia»[17]. Los cristianos, ademas, estamos llamados a « aceptar el mundo
como sacramento de comunion, como modo de compartir con Dios y con el préjimo en
una escala global. Es nuestra humilde conviccidon que lo divino y lo humano se
encuentran en el mas pequefio detalle contenido en los vestidos sin costuras de la
creacion de Dios, hasta en el ultimo grano de polvo de nuestro planeta »[18].

San Francisco de Asis

10. No quiero desarrollar esta enciclica sin acudir a un modelo bello que puede
motivarnos. Tomé su nombre como guia y como inspiracién en el momento de mi
eleccién como Obispo de Roma. Creo que Francisco es el ejemplo por excelencia del
cuidado de lo que es débil y de una ecologia integral, vivida con alegria y autenticidad.
Es el santo patrono de todos los que estudian y trabajan en torno a la ecologia, amado
también por muchos que no son cristianos. El manifesté una atencién particular hacia
la creacion de Dios y hacia los mas pobres y abandonados. Amaba y era amado por su
alegria, su entrega generosa, su corazon universal. Era un mistico y un peregrino que
vivia con simplicidad y en una maravillosa armonia con Dios, con los otros, con la
naturaleza y consigo mismo. En él se advierte hasta qué punto son inseparables la
preocupacion por la naturaleza, la justicia con los pobres, el compromiso con la
sociedad y la paz interior.

11. Su testimonio nos muestra también que una ecologia integral requiere apertura
hacia categorias que trascienden el lenguaje de las matematicas o de la biologia y nos
conectan con la esencia de lo humano. Asi como sucede cuando nos enamoramos de
una persona, cada vez que €l miraba el sol, la luna o los mas pequefios animales, su
reaccion era cantar, incorporando en su alabanza a las demas criaturas. El entraba en
comunicacion con todo lo creado, y hasta predicaba a las flores «invitandolas a alabar
al Sefior, como si gozaran del don de la razén»[19]. Su reaccién era mucho mas que
una valoracion intelectual o un calculo econdmico, porque para él cualquier criatura era
una hermana, unida a él con lazos de carifio. Por eso se sentia llamado a cuidar todo lo
que existe. Su discipulo san Buenaventura decia de él que, «lleno de la mayor ternura
al considerar el origen comun de todas las cosas, daba a todas las criaturas, por mas
despreciables que parecieran, el dulce nombre de hermanas»[20]. Esta convicciéon no
puede ser despreciada como un romanticismo irracional, porque tiene consecuencias
en las opciones que determinan nuestro comportamiento. Si hos acercamos a la
naturaleza y al ambiente sin esta apertura al estupor y a la maravilla, si ya no


http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn14
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn15
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn16
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn17
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn18
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn19
http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn20

hablamos el lenguaje de la fraternidad y de la belleza en nuestra relacién con el
mundo, nuestras actitudes seran las del dominador, del consumidor o del mero
explotador de recursos, incapaz de poner un limite a sus intereses inmediatos. En
cambio, si nos sentimos intimamente unidos a todo lo que existe, la sobriedad y el
cuidado brotaran de modo espontaneo. La pobreza y la austeridad de san Francisco no
eran un ascetismo meramente exterior, sino algo mas radical: una renuncia a convertir
la realidad en mero objeto de uso y de dominio.

12. Por otra parte, san Francisco, fiel a la Escritura, nos propone reconocer la
naturaleza como un espléndido libro en el cual Dios nos habla y nos refleja algo de su
hermosura y de su bondad: «A través de la grandeza y de la belleza de las criaturas,
se conoce por analogia al autor» (56 13,5), y «su eterna potencia y divinidad se hacen
visibles para la inteligencia a través de sus obras desde la creacién del mundo»

(Rm 1,20). Por eso, él pedia que en el convento siempre se dejara una parte del
huerto sin cultivar, para que crecieran las hierbas silvestres, de manera que quienes
las admiraran pudieran elevar su pensamiento a Dios, autor de tanta belleza[21]. El
mundo es algo mas que un problema a resolver, es un misterio gozoso que
contemplamos con jubilosa alabanza.

Papa Francisco, Enciclica Laudato Si, nn 1-12.


http://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftn21

