SAN AGUSTÍN DE HIPONA

Teoría Epistemológica: La Demostración de la Existencia de Dios.
 
S. Agustín de Hipona (siglos IV - V) parte de la existencia de verdades absolutamente ciertas presentes en la mente humana para demostrar la existencia de Dios: son las llamadas instancias arbitrales de la razón (o Ideas de la razón), las cuales no provienen de la experiencia de los sentidos porque son más perfectas que el propio ser humano, son eternas y universales. Estas instancias son las verdades de la matemática-lógica y las del sentido común.
La conclusión que extrae San Agustín es que el origen de este tipo de verdades es Dios: si las instancias arbitrales no provienen de la mente del hombre, entonces han de tener su origen en un ser superior a la mente, también eterno y perfecto. Este ser es Dios. 
Por tanto, San Agustín demuestra la existencia de Dios partiendo del pensamiento mismo. Lo mismo ocurrirá con la prueba de San Anselmo de Canterbury (1033-1109). Sin embargo, las pruebas de carácter aristotélico, como las de S. Tomás, partirán siempre de la experiencia de los sentidos. 
La prueba de la demostración de Dios de S. Agustín esta vinculada con la Teoría de la Iluminación. En efecto, para S. Agustín vivimos en Dios y en Él conocemos las verdades eternas. Por tanto, el Dios de San Agustín es a la vez inmanente y trascendente al mundo: 
Inmanente: porque en Dios vivimos. 
Trascendente al mundo: para salvar el dogma Cristiano. 
Para S. Agustín, en Dios estarían las formas, ideas o razones ejemplares (similares a las ideas platónicas), como modelos de la obra creadora de Dios. Nosotros podemos conocer estas razones ejemplares gracias a la iluminación divina, porque, como hemos dicho, Dios es inmanente al mundo. 
Por tanto, S. Agustín sostiene que sólo hay conocimiento si de alguna manera el entendimiento humano recibe ayuda del entendimiento divino; esta ayuda se concibe metafóricamente a modo de luz. La propone por vez primera al afirmar que el origen de la verdad y del conocimiento es Dios. El hombre llega al verdadero conocimiento por un punto de contacto interior con “la Verdad”, en la razón o el alma, que es imagen de Dios, a donde llega la iluminación divina. 

El problema FE y RAZÓN. 
La frase de San Anselmo de Canterbury Creo para entender (credo ut intelligam) resume la postura clásica de la primera Escolástica ante el problema de la relación entre razón y fe. Esta formulación, que da una primacía clara a la fe por encima de la razón, se atenúa con otras formulaciones, más débiles, en que el conocimiento aparece como una preparación para la fe o una exigencia de la misma. San Agustín, en un primer momento, opta por esta postura, pero finalmente aboga por la complementariedad en la relación fe y razón. Esta complementariedad o colaboración queda definida en la expresión Intellege ut credas, crede ut intelligas, “comprende para creer, cree para entender”: 
[bookmark: _GoBack]La razón ayuda a la fe a formular sus dogmas de forma racional y creíble para aquellos que pertenecen a otras doctrinas. 
Por su parte, la fe ayuda a la razón dado que supone una transformación moral en el hombre. Es decir, a la luz de la fe el mundo parece distinto, nuestras preguntas cambian y nuestras respuestas son diferentes. 
Esta complementariedad entre la fe y la razón estaba ya sugerida en el pensamiento platónico: a la luz de la idea de Bien, la razón se transformaba y podía llegar a conocimientos para los que la razón no era suficiente.






SANTO TOMÁS DE AQUINO
Las Fuentes de la Síntesis Tomista
La filosofía de Santo Tomás es heredera de una larguísima tradición histórica. Puede decirse que el tomismo nace de la confluencia de las grandes corrientes de pensamiento que cruzaron la antigüedad y el medievo: platonismo y aristotelismo, helenismo y arabismo, paganismo y cristianismo, sin olvidar otras corrientes secundarias, como la filosofía hebrea. Tomás de Aquino supo aprovechar el inmenso trabajo de asimilación de sus predecesores, tanto lejanos como próximos, e intentó descubrir y acoger toda manifestación válida y verdadera del pensamiento humano, independientemente de su origen.
El suyo no es un sistema cerrado ni absoluto, sino que ofrece la posibilidad de un diálogo y de un encuentro intercultural. Su obra demuestra apertura, una capacidad de acogida de toda verdad, venga de donde viniere.
Su obra constituye un esfuerzo por integrar en un sistema simple, pero coherente, el legado de sus antecesores. En este sentido, conviene señalar que su pensamiento no es la simple suma de elementos de sus predecesores, sino que constituye un sistema propio cuya nota distintiva y original es su noción filosófica del ser, la cual recorre y vertebra el conjunto de su pensamiento.
· El marco básico de la filosofía de Tomás de Aquino, es decir, el entramado de sus principales tesis metafísicas es de origen aristotélico. Se empeñó en la gigantesca tarea de reconciliar el pensamiento de Aristóteles con el cristianismo, siendo el más decisivo creador de la construcción intelectual llamada escolástica. Se sabe que Santo Tomás había comenzado a familiarizarse con el Estagirita al comienzo de sus estudios, durante su primera estancia en la Universidad de Nápoles. Más tarde, las enseñanzas de su maestro, Alberto Magno, le ayudaron a comprender mucho mejor el alcance y trascendencia de la filosofía aristotélica. No en vano, los dos principales representantes del aristotelismo medieval fueron San Alberto Magno y Santo Tomás de Aquino. 
· Platonismo y neoplatonismo también están presentes en el pensamiento del Aquinate. Así, recurre a las teorías platónicas de la participación y la causalidad ejemplar: los seres contingentes reciben la existencia de Dios, por lo que su existencia participa de alguna manera de la existencia de Dios, el único ser necesario, lo que conduce a Sto. Tomás a similares dificultades a las que la teoría de la participación había conducido a Platón, aunque ahora en un plano más estrictamente teológico. 
Por otra parte, también recurre a la teoría neoplatónica de los grados del ser, estableciendo una jerarquía que va de los seres inanimados a Dios, pasando por los seres vegetativos, los sensitivos y los racionales, en el mundo material, y por los ángeles en las esferas celestes.
· La consideración de Dios como causa ejemplar, teorizada por San Agustín, según la cual las Ideas de todas las cosas están en la mente de Dios, es parcialmente aceptada por Santo Tomás, a través de su interpretación "analógica" del ser. En la medida en que todas las sustancias reciben la existencia de Dios, el ser no les pertenece propiamente sino que lo tienen por analogía con Dios; y lo mismo ocurre con las demás perfecciones. Lo cierto es que Tomás de Aquino aceptó la autoridad indiscutible de San Agustín, especialmente en Teología, como puede comprobarse en sus doctrinas sobre la Trinidad, el pecado y la gracia. Pero se mostró cauteloso en ciertos temas filosóficos. Así, aunque acogió e incorporó las doctrinas del trascendentalismo causal y el ejemplarismo divino, se apartó de San Agustín en otros temas como: gnoseología, naturaleza del alma, la cuestión acerca de las razones seminales (y su implícito hilemorfismo universal), pruebas de la existencia de Dios, etc.
· Una gran influencia en su pensamiento fue la obra del Peseudo-Dionisio Areopagita y de Boecio.

El problema FE y RAZÓN. 
En cuanto a las relaciones entre razón y fe como fuentes de conocimiento, Sto. Tomás afirma que tanto la fe (en la Revelación) como la razón son fuentes de conocimiento y dan lugar a dos ciencias: la Teología Revelada y la Filosofía, respectivamente. 
· Antecedentes del problema: Durante los primeros siglos de la Edad Media, la fe y la teología tenían una primacía absoluta sobre la razón y la filosofía, pues se consideraba que éstas últimas, por sí solas, no eran capaces de proporcionarnos un verdadero y completo conocimiento de la realidad, algo que sólo se alcanza a través de la fe, siendo la razón el instrumento que nos ayuda a profundizar en las afirmaciones de la fe (posición de San Agustín).
	A partir del siglo XI esa concepción de las relaciones entre fe y 	razón entra en crisis y comienzan a surgir disputas entre los que 	otorgan primacía a la fe sobre la razón y los que lo hacen justamente 	al revés. 
Sto. Tomás en el siglo XIII armoniza la razón y la fe manteniendo una posición que afirma:
· La autonomía de la razón frente a la fe (se separa de San Agustín): la razón y la fe son dos fuentes de conocimiento distintas y autónomas.
· Aunque sean autónomas, cuando sus objetos de investigación coincidan, no pueden contradecirse, ya que la verdad es sólo una. Si Dios es el que habla a través de la Revelación y Dios es el creador de la razón humana, es lógico pensar que lo que nos dice directamente desde la revelación es lo mismo que lo que nos dice indirectamente a través de la razón. Rechaza, por tanto, la teoría de la doble verdad de Averroes que sostenía que razón y fe pueden llegar a verdades opuestas.
Según Tomás existe un conjunto de verdades que son comunes a la razón y a la fe, es decir se conocen por fe pero también pueden demostrarse racionalmente. Se llaman preámbulos de la fe, son: que Dios existe, que es omnipotente, que el alma es inmortal, y la creación del mundo a partir de la nada. 
Estas verdades se diferencian de los artículos de fe, verdades sólo conocidas por revelación como por ejemplo la trinidad divina. Tomás justifica la existencia de tales verdades alegando dos tipos de razones:
1. Circunstanciales, ya que es conveniente que ciertas verdades alcanzadas racionalmente sean también reveladas, ya que muchos hombres, por pereza, falta de tiempo o capacidad, no podrían alcanzarlas de otro modo.
2. Estructurales, ya que dada la posibilidad de error que amenaza al hombre, conviene que estas verdades lleguen a los hombres por la vía de la revelación para garantizar su conocimiento.
Su posición conciliadora se manifiesta también en su defensa de la colaboración entre la razón y la fe, ambas ciencias deben prestarse ayuda mutua. La razón debe ayudar a la fe:
a) Proporcionándole procedimientos de ordenación
b) Demostrando los preámbulos de la fe que son verdades alcanzables por la luz de la razón
c) Proporcionando armas dialécticas para defender los artículos de fe frente a los ataques que les dirigen los filósofos y haciendo ver que son, al menos, creíbles.
La fe debe ayudar a la razón:
a) Adelantándose a la razón pues sólo con ésta es muy costoso y lento llegar a la verdad.
b) Confirmando con la autoridad divina lo que descubre la razón
c) Sirviéndole de criterio extrínseco: señalándole al hombre que debe revisar sus posiciones filosóficas si le llevan a conclusiones contrarias a la fe, pues ello es prueba de que está equivocado.

ÉTICA (MORAL)
La ética de Santo Tomás utiliza la ética de Aristóteles pero la adapta a la teología cristiana. La ética aristotélica establecía que la finalidad del ser humano es la felicidad y que ésta consistía primordialmente en la contemplación o actividad intelectual. Para Santo Tomás el fin que el ser humano persigue es también la felicidad pero ésta consiste en la contemplación de Dios, algo que sólo se consigue plenamente en la vida futura.
Nuestros actos son buenos o malos, según sirvan para lograr o no dicho fin. Por tanto, aunque la felicidad plena no puede alcanzarse en esta vida mortal, cada uno debe dirigir a ese fin todos sus actos. Esto significa que obrar bien consistirá en obrar orientándonos hacia Dios.
Para conseguir ese objetivo, el ser humano debe cumplir los preceptos de la Ley Natural. La Ley Natural es la parte de la Ley Eterna referida específicamente al ser humano y la Ley Eterna es la ley con la que Dios gobierna el mundo.
Los preceptos de la Ley Natural se pueden conocer a través de la razón pues coinciden con las tendencias naturales del ser humano. Esas tendencias naturales y los preceptos que de ellas se derivan son:
I. De la tendencia natural, que compartimos con todos los seres, a conservar nuestra vida se deriva que es bueno todo lo que conserva la vida y malo lo que la acaba.
II. De la tendencia, que compartimos con los animales, a procrear y cuidar de la prole se deriva el precepto de hacer lo propio con nuestros hijos.
III. De la tendencia, exclusivamente humana, al conocimiento se deriva el precepto de buscar la verdad y especialmente la suma verdad que es Dios.
Dado que las normas de la Ley Natural se asientan en la naturaleza humana misma son universales, eternas e inmutables.
Por otra parte, aunque la ley natural se obtiene a partir del análisis racional de las tendencias naturales del hombre, dado que el hombre tiene la posibilidad de equivocarse y, puesto que, no todos los hombres pueden dedicarse a investigar sobre ella, Dios decidió que la Ley Natural se expresase positivamente por medio de la Revelación en la forma de los Diez Mandamientos.

POLÍTICA: SOCIEDAD Y ESTADO
Inspirada en Aristóteles, establece que el ser humano es sociable por naturaleza y que sólo en sociedad alcanza a desarrollarse plenamente como ser humano. SantoTomás también coincide con Aristóteles en su análisis de las formas de gobierno y en su preferencia por la monarquía y la aristocracia.
Pero Santo Tomás debe añadir a todo esto que, dado que la felicidad del ser humano está en la contemplación de Dios en la otra vida el Estado debe subordinarse a la Iglesia y permitir todo aquello que conduzca al ser humano hasta Dios y prohibir todo aquello que le aleje de Dios. Para ello el buen gobierno, que busca el bien común, dicta la Ley Positiva. La Ley Positiva es el conjunto de leyes con las que los hombres regulan su convivencia en sociedad. Debe basarse en la Ley Natural y no puede nunca entrar en contradicción con ella.
Por lo tanto, el planteamiento tomista de las relaciones entre la ley natural y positiva excluye el laicismo como forma de organizar la vida social. La política debe basarse en la religión.
12


12

