
1 
 

A LINGUA E A LITERATURA GALEGA NA IDADE MEDIA 

 

1. O contexto histórico. Galicia na Idade Media - A Era Compostelá 

A sociedade medieval presentaba unha estrutura ríxida e desigualitaria, dividida 

en estamentos pechados. As clases privilexiadas, nobreza e clero, posuían todo o 

poder e todos os bens, fronte ao campesiñado e á burguesía (estamentos non 

privilexiados).  

A Era Compostelá 

Ao longo dos séculos XII e XIII, Galicia vive unha etapa de gran desenvolvemento 

na que se produciron importantes melloras sociais e económicas:  

o Foi unha etapa de estabilidade política e de paz 

o Producíronse melloras na agricultura 

o Mellorou a economía 

o Aumentou a poboación 

o Medraron as vilas e as cidades 

Esta etapa de esplendor para Galicia recibe o nome de Era Compostelá pola 

relevancia que tiña neste momento a cidade de Santiago de Compostela, 

convertida nun importante centro de peregrinación que unía Galicia con Europa.  

Estamos, polo tanto, nunha época de paz e estabilidade que lle deixaba moito 

tempo libre á nobreza. Así pois, non é raro que neste momento apareza a lírica 

trobadoresca e que os nobres ocupen parte do seu tempo compoñendo cantigas 

de extraordinario valor artístico e cultural. Eran bos tempos para a lírica.  

2. A lingua galega na Idade Media 

 Galego-portugués: durante toda a Idade Media, o galego e o portugués 

eran unha mesma lingua, filla do latín vulgar que os romanos trouxeran á 

Gallaecia no século I a. C. No século XII, o condado de Portugal (norte do actual 

Portugal) sepárase de Galicia e constitúe un novo reino (o Reino de Portugal, 

que despois se iría expandindo cara ao sur). Mentres tanto, Galicia intégrase na 

Coroa de Castela. A separación política de Galicia e Portugal fará que as 

diferenzas entre o galego e o portugués vaian aumentando. Con todo, ao longo 

da Idade Media o galego e o portugués eran, como xa dixemos, a mesma lingua.  



2 
 

 Galego = Lingua normalizada e lingua de prestixio: ao longo da Idade 

Media, o galego (ou galego-portugués) era unha lingua normalizada e de 

prestixio, empregada en todos os ámbitos, formais e informais, por todos os 

estamentos sociais, desde o campesiñado ata a nobreza. Ademais, a partir do 

século XII comézase a escribir en galego todo tipo de textos: administrativos, 

históricos, didácticos... e tamén literarios.  

Así pois, tendo en conta o prestixio do galego-portugués nesta etapa, non resulta 

raro que nobres e trobadores compuxesen nesta lingua as súas cantigas e que 

mesmo reis coma Afonso X O Sabio escribisen cantigas en galego.  

3. A lírica medieval galego-portuguesa - Cuestións xerais 

Chamámoslle lírica medieval galego-portuguesa a un conxunto de composicións 

poéticas (arredor de 2000), denominadas cantigas, escritas en lingua galego-

portuguesa durante o século XIII e a primeira parte do XIV. 

3.1. Orixes 

A lírica medieval galego-portuguesa forma parte dun movemento maior: a lírica 

trobadoresca, que xurdiu na Provenza (sur de Francia) ao longo do século XI. 

Nas cortes provenzais puxéronse de moda as composicións dos trobadores e, a 

partir de aí, esa moda trobadoresca expándese por diferentes territorios de Europa 

(norte de Francia, Italia, Cataluña e Aragón...). Ao noso territorio esta moda 

chegou a través do Camiño de Santiago.  

3.2. As cantigas, música e poesía. Autores e intérpretes 

As cantigas (xa o propio nome nolo di) non eran poemas para ser lidos / recitados 

(coma os de hoxe en día), senón para seren cantados, interpretados con música. 

Formaban parte dun espectáculo musical pensado para entreter a nobreza e o rei. 

Na composición e interpretación das cantigas participan diversas figuras entre as 

que destacamos o trobador e o xograr:  

 O trobador: membro da nobreza que no seu tempo de lecer compoñía as 

cantigas. Non gañaba nada por compoñer cantigas xa que para el trobar era 

unha afección.  

 O xograr: membro das clases baixas da sociedade; non compoñía cantigas, 

senón que interpretaba as cantigas dos trobadores, moitas veces acompañado 

dalgún instrumento musical. 



3 
 

 Ademais deles, neste espectáculo de música e poesía podían intervir tamén as 

soldadeiras, bailarinas ou cantareiras mulleres que acompañaban aos xograres 

na súa interpretación. 

3.3. Os cancioneiros medievais 

As cantigas chegaron ata os nosos días a través dos cancioneiros, grandes 

coleccións de cantigas de diversos trobadores. Destacamos tres: 

 Cancioneiro da Ajuda: foi escrito a finais do século XIII / comezos do XIV. 

Consérvase en Lisboa, no Palacio da Ajuda e contén 310 cantigas de amor. Está 

sen rematar (presenta ilustracións e letras capitais sen rematar de pintar, a 

notación musical sen poñer, etc.) 

 O Cancioneiro da Biblioteca Nacional e o Cancioneiro da Vaticana: 

foron os dous copiados no século XVI en Italia (cando xa as cantigas pasaran 

de moda). O Cancioneiro da Biblioteca Nacional consérvase na Biblioteca 

Nacional de Lisboa. O Cancioneiro da Vaticana está depositado na Biblioteca do 

Vaticano. Ambos os dous presentan máis de 1000 cantigas de todos os xéneros.  

Ademais dos grandes cancioneiros, tamén se conservan outros manuscritos de 

menor tamaño, entre os que destacamos dous:  

 Pergamiño Vindel: contén sete cantigas de Martin Codax, acompañadas 

(seis das sete) das notas musicais.  

 Pergamiño Sharrer: contén sete cantigas do rei Don Dinís de Portugal, 

tamén coa notación musical. 

3.4. Os xéneros principais 

1. Cantigas profanas 

 Cantigas de amigo: unha doncela expresa o seu amor polo amado 

(chamado amigo). 

 Cantigas de amor: un cabaleiro expresa o seu amor por unha dama 

(chamada senhor). É un amor non correspondido que produce sufrimento.  

 Cantigas de escarnio e maldicir: burlas e críticas contra diferentes 

clases sociais. Linguaxe obscena.  

2. Cantigas relixiosas: Cantigas de Santa María - Afonso X 



4 
 

4. As cantigas de amigo 

4.1. Introdución 

 As cantigas de amigo son breves composicións nas que unha voz poética 

feminina -unha doncela namorada- expresa o amor que sente polo seu amigo 

(= namorado).  

 A rapaza conta na cantiga as alegrías ou os tormentos que lle produce ese 

amor.  

 A palabra clave é amigo, que case sempre aparece nestas cantigas, 

xeralmente nos primeiros versos. 

4.2. Temática: o amor feliz ou infeliz 

O tema central das cantigas de amigo é o amor. Este amor pode ser un amor feliz 

ou infeliz:  

o Amor feliz: o amor da doncela polo amigo é correspondido e a voz poética 

expresa a súa felicidade.  

o Amor infeliz: o amor que sente a doncela é un amor non correspondido, 

complicado ou prohibido. Neses casos, a voz poética manifesta tristura, 

enfado… 

4.3. Personaxes 

A cantiga de amigo está protagonizada pola doncela que fala e o amigo ao que 

quere. Ademais, tamén poden aparecer outras personaxes:  

o A nai da doncela 

o As amigas e as irmás da doncela 

o A natureza (as ondas do mar, as flores…) 

Cando aparecen estas personaxes secundarias adoitan actuar como confidentes: 

a doncela fala con elas para contarlles os seus sentimentos polo amigo.  

4.4. Tipos 

Dentro das cantigas de amigo podemos diferenciar os seguintes tipos:  

o Bailadas: unha rapaza expresa a alegría que lle produce o namoramento e 

convida as compañeiras a bailar.  

o Barcarolas ou mariñas: caracterízanse por teren o mar como escenario.  



5 
 

o Cantigas de romaría: desenvólvense nunha ermida o día dunha romaría. 

A doncela planea ver o seu amigo nese espazo.  

4.5. Recursos formais 

As cantigas de amigo compoñíanse para ser cantadas. Para facilitar a 

memorización das cantigas, empréganse diferentes técnicas ou recursos de 

repetición. Entre os máis habituais cómpre sinalar os seguintes: 

1. Refrán: consiste en repetir o mesmo verso ao final de cada estrofa. 

2. Paralelismo: consiste en repetir o mesmo verso con pequenas variantes 

(cámbiase unha palabra do verso por outra sinónima, altérase a orde das 

palabras...). 

3. Leixaprén: consiste en repetir... 

 O 2º verso da 1ª estrofa como 1º verso da 3ª estrofa. 

 O 2º verso da 2ª estrofa como 1º verso da 4ª estrofa. 

 O 2º verso da 3ª estrofa como 1º verso da 5ª estrofa ... e así 

sucesivamente, de tal xeito que todas as estrofas quedan enlazadas.  

5. As cantigas de amor 

5.1. Introdución 

As cantigas de amor son breves composicións nas que unha voz poética masculina 

-un cabaleiro namorado- expresa o amor que sente pola súa amada, que é 

chamada senhor. Este amor é sempre un amor non correspondido. 

5.2. O amor cortés 

Nas cantigas de amor recréase unha concepción medieval do sentimento amoroso 

que se coñece co nome de amor cortés.  

O amor está regulado por unha serie de normas propias das relacións de 

vasalaxe da sociedade feudal. Así, seguindo os códigos do amor cortés, o 

cabaleiro debe servir a súa dama do mesmo xeito que un vasalo serve o 

seu señor feudal. Noutras palabras, os códigos das relacións de vasalaxe 

trasládanse ás relacións amorosas. 



6 
 

Na sociedade feudal, os vasalos serven o seu señor, débenlle obediencia, dependen 

del… No amor cortés das cantigas de amor, o cabaleiro / trobador serve a doncela: 

débelle obediencia e submisión, está ás súas ordes, depende dela… 

A senhor sempre rexeita o trobador, é unha muller fría, que nin se inmuta ante as 

súas súplicas. Ademais, este amor debía manterse en segredo xa que, xeralmente, 

a dama amada era unha muller casada. En definitiva, o amor da senhor é 

inalcanzable para o trobador.  

5.3. O sufrimento do trobador 

Tendo en conta o que acabamos de sinalar sobre o amor cortés, non resulta raro 

que nas cantigas de amor o trobador se lamente e manifeste o seu sufrimento 

(pena, coita) por ese amor inalcanzable. Así, nestas cantigas, o trobador sofre, 

chora, cae na loucura, perde o sono e o apetito, desexa morrer… 

5.4. Tipos de cantigas de amor 

o Cantigas de refrán: teñen refrán (verso que se repite ao final de cada 

estrofa). 

o Cantigas de mestría: non teñen refrán. Considerábanse máis perfectas. 

6. As cantigas de escarnio e maldicir 

6.1. Introdución 

As cantigas de escarnio e maldicir son composicións nas que os trobadores 

criticaban e facían burla de diferentes aspectos da sociedade medieval (grupos 

sociais concretos, vicios, costumes…) 

6.2. A diferenza entre as cantigas de escarnio e as de maldicir 

a. Cantigas de maldicir 

 A crítica e a burla fanse de xeito directo 

 Empregan unha linguaxe directa e explícita, que moitas veces resulta 

obscena 

b. Cantigas de escarnio 

 A crítica e a burla fanse de xeito encuberto.  

 Empregan palabras que podían ter un dobre sentido.  

 



7 
 

6.3. Os temas das cantigas de escarnio e maldicir 

Os temas das cantigas de escarnio e maldicir son moi diversos, xa que o obxectivo 

era satirizar (ridiculizar, facer burla, criticar) diferentes aspectos da sociedade 

daquela época. Podemos establecer a seguinte clasificación xeral: 

o Sátiras políticas: crítica da covardía dos nobres cristiáns que non querían 

loitar nas guerras contra os musulmáns.  

o Sátiras sociais: crítica de diferentes grupos sociais. Os máis atacados son 

os infanzóns, o clero e as soldadeiras. 

o Sátiras literarias: crítica e burla do traballo doutros trobadores e xograres.  

7. As cantigas de Santa María 

7.1. Introdución 

As Cantigas de Santa María son un conxunto de 427 cantigas que tiñan como 

obxectivo loar (eloxiar) a Virxe María.  

7.2. Autoría 

 As cantigas de Santa María son un traballo colectivo, é dicir, foron compostas 

por un conxunto de trobadores.  

 Este traballo colectivo foi supervisado / coordinado polo rei Afonso X o Sabio.  

 O propio rei Afonso X, ademais de supervisar, tamén escribiu algunhas. 

7.3. Tipos de cantigas de Santa María 

1. Cantigas de loor 

 Composicións de loanza da Virxe. 

 Empregan os tópicos das cantigas de amor. Porén, nas Cantigas de Santa 

María, a senhor é a propia Virxe (en vez dunha dama inalcanzable).  

2. Cantigas narrativas 

 Relatan milagres da Virxe (A Virxe axuda a unha persoa, a Virxe 

aparéceselle a alguén, a Virxe castiga un pecador…) 

 Teñen unha intención didáctica (aprender co exemplo). 

 


