Simone de Beauvoir

1.-Introduccién y contexto histérico siglo XX

Simone de Beauvoir en 1913 cuando contaba cinco afios de edad, una época
feliz de su vida, que se prolongara hasta el final de la Primera Guerra
Mundial.

Simén de Beauvoir nace en Paris el 9 de enero de 1908 y muere el 14 de abril
de 1986. Siendo una hifia vivié la Primera Guerra Mundial y en la edad adulta
le tocé sufrir las consecuencias devastadoras de la Segunda Guerra
Mundial. Vivié en primera persona la ocupacién de Paris por parte de los
alemanes y simpatizé con la resistencia francesa. Afios antes habia obtenido
la Licenciatura en Filosofia por la Universidad de La Sorbona.

En sus afios universitarios Simén de Beauvoir conocié al filésofo Jean Paul
Sartre, padre del existencialismo francés, que se convertird en su pareja
intelectual y sentimental. Su filosofia serd, por tanto, el existencialismo, una
corriente de pensamiento que se gesté en Europa -especialmente en Alemania
y Francia- entre las dos Guerras Mundiales del siglo XX.

En 1949 se publicé El segundo sexo, una obra en la que Beauvoir plantea
los temas bdsicos del movimiento feminista que cobra fuerza sobre todo a
partir de los afios 70. Pese a ello, su autora no se identifica en esta época
como feminista. Su participacién en el movimiento feminista no comenzara
hasta 1970, cuando ya tiene 62 afios.

Parece claro, por tanto, que tanto el existencialismo como el feminismo
marcaron el pensamiento de Simone de Beauvoir.

Contexto filosofico, social, politico, econémico...)

a) Filoséfico. La filosofia existencialista es el producto de una situacion
social y cultural de crisis profunda a consecuencia de la terrible ola
de violencia y destruccion originada por las dos guerras mundiales.
El holocausto origind una crisis de conciencia y valores que puso de
manifiesto el drama de la muerte y la tristeza de la finitud del ser
humano, lo que llevé a poner en primer plano la reflexion sobre el sentido
de la existencia humana. El existencialismo es una respuesta filoséfica a
este desolador marco histérico.

Es importante senalar que el existencialismo constituye un esfuerzo
por recuperar los valores del ser humano como persona como individuo

1



Frente a esta tendencia general, el existencialismo protagonizé una
apasionada protesta contra la deshumanizacidn que suponia esta
desatencién de las peculiaridades del individuo humano, de su autonomia y
responsabilidad personal. La filosofia existencialista iniciard un proceso de
subjetivacién del pensamiento. Esto quiere decir que mientras que los
filésofos anteriores escribian de un modo frio, distante e impersonal, la
filosofia de los existencialistas se impregnard con el calor de
sus emociones, fundiéndose con la biografia de sus autores, personas
concretas que aparecen sumergidas enla angustia de sus propias
experiencias particulares y sus problemas especificos.

Debe entenderse el existencialismo como una reaccién contra el excesivo
racionalismo que, desde los antiguos griegos hasta Hegel, habia imperado en
la historia de la filosofia occidental. Un racionalismo que implicaba
la sobrevaloracién de la racionalidad en detrimento de las restantes
facultades humanas.

La vida humana individual, la existencia particular no tiene por qué
subordinarse a los dictados de una razén fria, calculadora, objetiva. La
vida humana también estd compuesta de muchos otros aspectos
importantes como los sentimientos, la imaginacion, la creatividad,
etc. Tratar de encerrarlaen los estrechos limites del pensamiento abstracto
y conceptual es matarla, destruirla. El pensamiento conceptual me permite
conocer los objetos, pero en ningln caso al sujeto humano como tal. Al
intenfar captar al sujeto humano particular con el pensamiento abstracto lo
estoy reduciendo a mero objetoy, por tanto, lo estoy eliminando, convirtiendo
en nada. De este modo, el existencialismo coincidird con Nietzsche en
la afirmacién categérica de la vida frente al intento obsesivo de
racionalizarla caracteristico de la Ilustracién. También debe entenderse el
existencialismo como un intento de cubrir el vacio dejado por el derrumbre
del cristianismo en el seno de la filosofia contempordnea. El ateismo
defendido por Marx y Nietzsche en el s. XIX se fue extendiendo con impetu
a lo largo del s. XX. Nietzsche subrayé que el ateismo fransformara
profundamente la vida del hombre sobre la tierra, dado que Dios era el
fundamento de la moral, la verdad, la religion y las costumbres europeas. Con
la muerte de Dios lo que anunciaba Nietzsche era el derrumbe de todo esto,
lo cual originé una profunda crisis, una conmocién de las conciencias, un
vacio de fundamentos, de bases, de principios sobre los que
sustentarse. Al mismo tiempo se derrumbaba la seguridad material ante la
salvaje embestida de la Primera Guerra Mundial y de la crisis econdmica
posterior al crack de 1929. Los temas centrales del existencialismo nhacen
como respuesta a esta doble crisis (material y de valores) en el intento de dar
3




generaliza en 1920. En Espafia, Clara Campoamor llevé a cabo su defensa,
casi en solitario, en los debates parlamentarios mediante los que se elaboraba
la Constitucion de la Segunda Repuiblica, en 1931, que finalmente recogié
este derecho.

El movimiento feminista vuelve a cobrar fuerza a finales de los afios
sesenta, con nuevas reivindicaciones que exigen el cumplimiento real de los
derechos de las mujeres como ciudadanas, junto con otros derechos de tipo
sexual y reproductivo (por ejemplo, el aborto libre). El segundo sexo de
Simone de Beauvoir proporcionard el principal fundamento tedrico en esta
nueva etapa.

El feminismo tiene abiertos muchos frentes en el siglo XXI. En la
sociedades democrdticas la mujer ha alcanzado de derecho la plena
ciudadania, sin embargo, todavia no se ha alcanzado la paridad con los varones
en muchos dmbitos de la vida publica, las tareas del cuidado siguen en manos
principalmente de las mujeres, se mantienen altos niveles de discriminacion
laboral y salarial o no se consolidan de manera completa los derechos
sexuales y reproductivos. En las sociedades no democrdticas todas las
reivindicaciones siguen pendientes.

"EL SEGUNDO SEXO”

Método regresivo-Progresivo de andlisis de la condicién femenina

Se preocupa, por un lado, de entender (en el pasado) como se ha producido y
se mantiene la situacién de opresiony, por otro lado, de imaginar (hacia
adelante) cémo podria ser la superaciénde la situacion y la convivencia
igualitaria entre los sexos.

El primer tomo utiliza mds el punto de vista regresivo. De sus tres partes
(Destino, Historia, Mitos) es en la segunda (Historia) en la que este punto de
vista es mds evidente: ¢Cémo empezé esto?, (Cémo llegd hasta este punto la
situacién de opresion de la mujer?

En la parte titulada Destino se discute si la mujer esta condenada por su
biologia, por su psicologia o por la economia a ser siempre el "segundo” sexo.

En la parte titulada Mitos estudia las fantasias que la cultura masculina ha
elaborado sobre las mujeres.

En el segundo, todo titulado “La experiencia vivida", da voz a la experiencia
de las mujeres, desde la infancia hasta la vejez, intentando comprender las
experiencias concretas que viven (como esposas, como madres, como

5




existencialistas piensan que no existe una esencia humana que nos
caracterice frente a los demds seres no humanos. Lo que nos asemeja
entre si a los humanos es nuestra comin condicion de existentes -de ahi
la denominacién «existencialismo»- obligados a construirnos una esencia,
esto es, a hacernos a nosotros mismos.

Los existencialistas no hablan de esencia humana, ni de naturaleza humana
(no existe para ellos eso que los filésofos griegos llamaban una esencia
universal humana definida por un conjunto de caracteristicas comunes a todos
los seres humanos) sino de condicién humana o, segtn la expresion de Sartre,
de universalidad humana de condicién: todos coincidimos en que al nacer no
somos nada mds que meros existentes, pura nada que equivale a pura
libertad, abocados a la tarea de construirnos a nosotros mismos, de
fabricarnos nuestra propia esencia. Esta es la postura mds consecuente si se
asume de verdad el ateismo. Como no existe Dios, no existe una naturaleza
humana comun a todos los hombres, y tampoco existen valores universales por
los cuales todos los seres humanos estemos obligados a regir nuestras vidas.

Para Jean Paul Sartre, considerado el principal representante del
existencialismo en Francia, el ser humano es una conciencia capaz de
captar las cosas del mundo y de darles un sentido, de convertirlas en
realidades (tiles para ciertos fines. Por ejemplo, un crucifijo de madera.
Este objeto existe fuera de nuestra conciencia, en el mundo externo. Pero lo
que sea el crucifijo dependerd de la conciencia del sujeto que lo contemple:
para un cristiano serd un simbolo religioso; para un escultor serd una obra de
arte; para un hombre primitivo su significado puede agotarse en ser lefia para
el fuego o un arma contundente de guerra. El objeto, pues, es el mismo, pero
lo que él sea depende de la interpretacion de quien lo contempla que le
otorga un sentido y lo considera Gtil para unos fines u otros. En cambio,
la propia conciencia que es el hombre no es nada concreto, no tiene ningtn
fin, ningln sentido, por eso es libre. Cada humano deberd buscarse un fin
u objetivo propio, vélido solamente para él, tratando de realizar su proyecto
particular de vida. Deberd ser cada uno de los sujetos humanos quien dé
sentido a su propia existencia.

Los hombres son seres para-si, frente a las cosas, que son seres en-
si. Las cosas y los animales son realidades acabadas, completas,
definidas, en cambio el ser humano nace indefinido e inacabado, debe
completarse y definirse por si mismo.

Los humanos, seres para-si, son seres atravesados por la nada,

agujereados en su ser, necesitan completarse mediante sus acciones

libres, hacerse su ser. Este hacerse su ser consiste en realizar
7




Beauvoir. Eso no sucedio hasta los afios 90 del pasado siglo porque, aun cuando
sus principales obras filoséficas fueron escritas entre 1944 y 1970, todo el
mundo la fomaba por discipula de Sartre, su pareja intelectual y amorosa -en
el marco de una libertad peculiar que empezaba por no compartir jamads casa-
que resulté ser un modelo envidiable para toda una generacion. Mds tarde
hemos sabido, especialmente tras la publicacién de las cartas de ella a Sartre
y de su Diario de guerra, que las cosas no eran ni tan sencillas ni tan idilicas
como ellos se cuidaban de presentar y de representar. Y, sobre todo, que
Beauvoir no era una «mera discipula de Sartre» ni tampoco su continuadora,
como tantos iy tantas feministas! sin duda reproduciendo la mentalidad
patriarcal que pretendian combatir sostenian en los afios 70 y 80.

3.-Categorias de la hermenéutica existencialista

3.1.- El ser humano: un ser-con-los-otros

Para qué la accién es el titulo de la traduccion argentino-espariola del primer
tratado moral de Beauvoir que, en francés, lleva los hombres de Pirro y Cineas,
los dos personajes de Vidas paralelas de Plutarco. Plantea la cuestién del
sentido de las acciones humanas: por qué y para qué actuamos; cudles son los
limites de mis proyectos como ser humano y cudl es el sentido moral de mis
acciones en relacion con los demds. Era un problema que se planteaba Simone
de Beauvoir y que le venia apuntado por las circunstancias histéricas y
sociales que estaban viviéndose en Francia durante este tiempo de la IT
Guerra mundial (1943).

Beauvoir concibe al ser humano como un ser que continuamente ha de
elegir su ser y por tanto continuamente ha de hacer proyectos. En el plano
moral, continua Beauvoir, mis proyectos serdn buenos, es decir morales,
sélo si amplian la libertad de los demas, sélo si les abren horizontes para
hacer y llevar a cabo sus propios proyectos. Solo hay accién moral en un
mundo donde hay otros seres humanos. Hemos dicho que el ser humano es
un ser arrojado en el mundo, un ser para-si porque es conciencia -y en esto
coincide con Sartre- pero es también un ser-con-los-otros. Esta
dimensién, que Beauvoir reconoce, de apertura a los demds, la acerca a
Heidegger y la diferencia de Sartre. Beauvoir, en este tratado, afirma que el
valor por excelencia es la libertad. Y el fin dltimo de la moral -para decirlo en
los términos de la tradicidn filoséfica- liberar la libertad. Esto es lo que hace
el jefe de una expedicion de montaiia (metdfora del hombre bueno para
Beauvoir) cuando va abriendo con su caminar una ruta hueva y continuamente




no practica deporte alguno; para el estudiante con vocacién que para el que
hace medicina sélo para ganar dinero. Pero en todos los casos la libertad es
absoluta. No hay situacién privilegiada, esto es, «no hay situacién alguna en
que el peso de lo dado asfixie la libertad [..]. ni, reciprocamente, ninguna
situacién en que el «para-si» sea mds libre que en otras». Hasta el punto de
que, incluso el esclavo en sus cadenas es libre para romperlas. Si elige la
rebelidn, la esclavitud es lo que le da sentido a esa eleccidn, en vez de ser un
obstdculo para la libertad. Esta es la concepcion sartreana.

Para Beauvoir, si bien la libertad es algo constitutivo de la realidad
humana, igual que para Sartre, las posibilidades concretas que a cada
uno se le ofrecen para realizarse como libertad son finitas y, ademds, se
pueden aumentar o disminuir desde «fuera», esto es, desde «los otros»
y desde las cosas. En Para qué la accién recurria a Descartes para establecer
una distincién entre a) libertad sin mads, que es la libertad constitutiva
del ser humano y b) posibilidad (puissance). La libertad sin mds no tiene
limites, es infinita; pero las posibilidades concretas que se le ofrecen son
finitas y se pueden aumentar o disminuir desde fuera. Asi, sobre la libertad
constitutiva de nuestros préjimos no podemos incidir: son infinitamente
libres. Pero si podemos incidir sobre sus posibilidades de ejercerla; podemos
aumentarlas o disminuirlas: «el parado, el prisionero, el enfermo son tan libres
como yo [...] pero [...] yo, que me abstengo de ayudarles, soy el rostro mismo
de su miseria [...], yo soy la facticidad de su situacién». De modo que, en el
terreno de la moral, mis relaciones con el otro encierran la peculiaridad de
que, si bien no me es dado incidir en el sentido de sus fines, sin embargo incido
siempre con mi actitud en la configuracién de su situacidn, la cual condiciona
desde el exterior el alcance de sus fines. Para Beauvoir, la situacion
posibilita o coarta la libertad, la ensancha o la comprime. En este mismo
sentido utiliza la nocién de situacién en El segundo sexo. Para Sartre la
situacién no es limite de la libertad. Para Beauvoir, la situacién delimita el
alcance de la libertad. La situacién puede constituir una barrera ante ella, en
muchos casos insuperable para el sujeto. Por eso establece una jerarquia
de situaciones: hay situaciones «privilegiadas», en las que la libertad se
cumple en grado mdximo, y otras en las que las posibilidades de
realizacién de la libertad son minimas: son las situaciones de esclavitud,
como el caso de las mujeres en el harén o de los esclavos negros en
América, ejemplos vivos de minimo grado de libertad, contextos de minimo
grado de moralidad también.

3.3.- Lamujer como la «Otra» (alteridad): la falta de simetria entre hombres
y mujeres

11




terminales positivo y negativo de un circuito eléctrico) entre los que se
mantienen relaciones reciprocas de reconocimiento mutuo. La mujer ha sido
concebida como la Otra, la Alteridad, por el varén, que se considera a si
mismo como el elemento positivo y neutro al mismo tiempo. El varén se
define como "el Mismo" frente a "la Otra" que es la mujer.

Beauvoir se sirve de la categoria de Otro (alteridad), de origen hegeliano,
para explicar como en todas las sociedades conocidas la cultura ha
constituido dos categorias de individuos que se relacionan desde posiciones
de poder desiguales e injustas, en la medida en que los individuos que son
adscritos a una de esas categorias, la de mujer, se encuentran en situacion
de dependencia e inferioridad respecto a aquellos que se identifican a si
mismos con la humanidad. "La humanidad es masculina y el hombre define a
la mujer no por ella misma, sino en relacién con él", encontramos en la
Introduccién.

Todo ser humano es consciente de si. Es por ello, una conciencia: se
reconoce como conciencia particular, distinta a los demds. El
reconocimiento de uno mismo requiere que cada sujeto se afirme como tal
frente a otras conciencias, que a su vez afirmardn el papel de sujetos para
s mismas. Todo individuo consciente de si puede ser "el otro" para los demds.
Entre seres humanos que mantienen entre si relaciones igualitarias ha de ser
posible el reconocimiento mutuo como conciencias.

El problema se plantea cuando los varones se afirman como sujetos,
relegando a las mujeres el papel de “otras” y éstas no realizan la
operacion simétrica de afirmarse como sujetos y, por el contrario, se
someten a un punto de vista ajeno. Se ha de averiguar qué circunstancias
histéricas y ontoldgicas (vinculadas a la constitucion de los seres humanos
como tales) se dieron para impedir que las mujeres reivindicasen su
legitimo papel de sujetos y quedaran relegadas a una situacion de
inferioridad y dependencia respecto a los varones. El poder social y la
autoridad fueron asumidos por los varones de manera generalizada. Esta
situacién fue legitimada y consolidada por mitos y cddigos diversos, que
fueron elaborados con este fin,

3.4.- Lectura feminista de la dialéctica del amo y del esclavo

Para clarificar el tipo de relacion desigual y jerdrquica que se ha

establecido entre hombres y mujeres, Beauvoir realiza un paralelismo con

la relacion entre los amos y sus esclavos que fue frecuente en sociedades

pasadas. Por una parte estan los amos, hombres que someten por la fuerza

a otros seres humanos para que trabajen para ellos. Por otra los esclavos,
13




Si no ejercemos nuestra libertad hos rebajamos ontolégicamente,
descendemos a la categoria de cosa. Nos quedamos en la inmanencia
renunciando a la trascendernos. Sartre habia defendido en El existencialismo
es uh humanismo que «estamos condenados a ser libres», de lo contrario,
dejariamos de tener categoria humana. Cada vez que no ejercemos la
libertad, degradamos nuestra existencia, nos quedamos a la altura de las
cosas.

Beauvoir cree que existen dos tipos de mal, el primero en el que el sujeto
renuncia libremente a elegir, obra de mala fe como cuando por no hacer el
esfuerzo de decidir, hacemos lo que hacen los demds. En este caso es un
comportamiento inmoral por su parte, una falta moral. El segundo en que se
le impide obrar libremente: sin contar con su voluntad, sin consultarle, se le
frustran sus expectativas o se le prohibe ejercer su libertad, en una
palabra, se le oprime. Como cuando, por el hecho de ser mujer, te inculcan
que has de ejercer una comprensién «extra» sobre los problemas de los
demds, que no debes manifestar espontdneamente tu opinidn, o te impiden el
acceso a ciertos estudios, profesiones o puestos de responsabilidad y poder.

Para Beauvoir la opresién siempre es impuesta al oprimido desde fuera,
desde los otros: siempre es infligida. Mientras que Sartre piensa que
siempre hay consentimiento en la opresion por parte del
oprimido. Beauvoir ve que lo que hacen los hombres con las mujeres en
nuestras sociedades patriarcales es opresion: no les permiten actuar como
seres humanos, proyectar libremente lo que quieren ser y realizar sus
proyectos, trascenderse. Las obligan a permanecer en la inmanencia, a
cosificarse, a elegir a través de una voluntad que no es la suya, como la
del esclavo hegeliano. Las convierten en "Otras”.

3.6.- Mujer: ¢Naturaleza o cultura?

Beauvoir, como filésofa existencialista, considera que el ser
humano, mucho mds que naturaleza, es historia y cultura; y en este punto
coincide con Sartre, Heidegger, Merleau-Ponty y Ortega y Gasset. Por lo
tanto, los datos de la biologia han de interpretarse a la luz del contexto
ontoldgico, econdmico, social y psicoldgico. Por si mismos no explican la
reduccién de la mujer a lo «Otro».

Si analizamos distintos tipos de comportamientos considerados

«femeninos» y «masculinos» en nuestra sociedad entenderemos que si

hombres y mujeres se comportan asi, es debido no a que sean

psicolégicamente diferentes sino a que han sido formados, educados,

hechos («no se nace mujer, se llega a serlo») modelados para que se
15



educa para que sean asi, y como todo el entorno -la familia, el colegio, los/las
amigas, los juegos, las fiestas, las modas y las costumbres- les transmite el
mismo mensaje y espera de ellas iguales conductas, llegan a la edad adulta
moldeadas como seres femeninos.

Lo que sea un vardn y lo que es una mujer constituyen sendos productos
culturales que se fabrican desde el nacimiento hasta la edad adulta.

«No se nace mujer, se llega a ser mujer»

6.- La educacién en paridad, la independencia econémica y la lucha
colectiva como liberacién

A lo largo del desarrollo de la fase progresiva del método, muestra
Beauvoir como es la cultura la que hace a las mujeres ser lo que son:
tanto la educacién como los roles de esposa y madre son determinados
por la cultura y la sociedad, no tienen nada de natural. Luego, lo que son
las mujeres no lo son por tener una esencia supuestamente femenina, sino
porque la cultura las hace asi, les ha fabricado una forma de ser
subordinada, dependiente y sin iniciativas porque en todas las etapas de
su vida les inflige la opresién. Y dado que la opresion es infligida, se trata
de una opresién de la que pueden liberarse.

Para conseguir la liberacion de la opresion, nuestra filésofa recomienda:
en primer lugar, educar a las nifias en la autonomia: es decir, como se
educa a los nifios. Y trae a la memoria casos de mujeres educadas por su
padre, como la hija de Tomds Moro, que fue una ilustre humanista de su
tiempo, respetada por su dominio de las lenguas cldsicas. En segundo lugar,
recomienda que, de adultas, las mujeres consigan la independencia
econdémica teniendo un trabajo propio. Y finalmente, que consigan la
autonomia a través de una lucha colectiva -que forzosamente tendra
cardcter politico- por su emancipacion como género.

En el capitulo final hace consideraciones sobre lo dificil que es para una
mujer, educada en el rol de ser «Otra», de no realizar su trascendencia,
cohseguir ser auténoma no sélo en su vida profesional sino, sobre todo, en su
vida de pareja y en su vida afectiva toda. Porque si durante la juventud se
forjé una idea del varén como héroe liberador y dador de felicidad, seguird
cultivando esa fantasia durante la vida adulta, esperando fascinar a algin
varén que la «salve», que justifigue su existencia, en vez de buscar la
satisfaccién por si misma. Y esto seria una salida de «mala fe», porque implica
que asume la opresidn. Por tanto, hay que tener en cuenta que la independencia

17




