
 1 

 

TEMA 4- EL ARTE MEDIEVAL. 
 

1- Configuración y desarrollo del arte románico. 
2- El monasterio y la iglesia románica. 
3- El primer románico. 
4- El románico en el Camino de Santiago. 
5- La iconografía románica. 
6- La aportación del gótico. Expresión de cultura urbana 
7- La catedral y la arquitectura civil 
8- El gótico en la Península Ibérica 
9- Modalidades escultóricas 
10- La pintura italiana y flamenca: origen de la pintura moderna 

 
 

Obras: 
1- San Martín de Frómista. 
2- Catedral de Santiago de Compostela. 
3- La duda de Santo Tomás. 
4- Pórtico de la Gloria Catedral de Santiago. 
5- Pinturas  de S. Clemente de Tahull. 
6- Anunciación de S. Isidoro de León. 

 

1- Interior planta sup. Santa Capilla de 
París. 

2- Fachada occ e interior catedral León 
3- Matrimonio Arnolfini, de Jan Van Eyck  
4- El descendimiento de la cruz, de Roger 

van der Weyden  
5- El Jardín de las Delicias, de El Bosco

 
 
 

1- Configuración y desarrollo del arte románico. 
 
 

1.1- Concepto. 
 
    El término románico surge en el siglo XVIII para denominar las lenguas europeas por su 
vinculación al latín. La Historia del Arte se aprovechó del término para definir un amplio 
periodo artístico continuador de las tradiciones romanas, sobre todo en el campo de la 
arquitectura. Se puede decir que representa el primer estilo internacional que se desarrolla en 
Europa desde la caída del Imperio Romano, aunque existen escuelas por el peso de las 
tradiciones locales. 
 

1.2- Ámbito geográfico. 
 
    Se desarrolla en la Europa Occidental, que corresponde con la Europa feudal: España 
cristiana, Francia, Inglaterra, Italia, Alemania. En relación con el proceso de las Cruzadas 
también se extendió a Tierra Santa. 
 

1.3- Cronología y periodización. 
 
    Oscilaría entre fines del siglo X, asociado a la eclosión del año 1.000, y el siglo XIII, con el 
renacimiento urbano y la aparición del estilo gótico. Se pueden diferenciar: 
 

a) primer románico: con posterioridad al prerrománico, desde fines del siglo X, hasta la 
construcción de la tercera abadía de Cluny, en el segundo tercio del siglo XI; 



 2 

b) románico pleno: fines del XI y primera mitad del XII; 
c) tardorrománico o protogótico: segunda mitad del XII, representado por el estilo 

cisterciense que marca la transición al gótico que aparece por primera vez en la 
abadía de S. Denis. 

 
1.4- Contexto social, económico y político: El renacer de Europa. 

 
    Hacia el año mil, en Europa Occidental comienza una recuperación demográfica, económica 
y cultural. Los siglos anteriores estuvieron marcados por la expansión del Islam, las invasiones 
de normandos, magiares y sarracenos y por el espectro del hambre. Pero lentamente se asiste a 
un resurgir general: se roturan nuevos campos, mejoran los aperos de labranza, la población 
crece y poco a poco se van repoblando las viejas ciudades romanas, que llevaban siglos 
semidespobladas. 
    Paralelamente el comercio se reactiva. Hay también algunos progresos técnicos en la 
metalurgia: se fabrican más herramientas de hierro, y con ellas el hombre acomete trabajos 
más perfectos y de mayor envergadura. 
 
    También al inicio del segundo milenio se fue consolidando el sistema feudal, que consistía en 
la vinculación personal de vasallos y señores y en la rígida división de la sociedad en tres 
estamentos: el de los caballeros, el del clero y el campesinado. 
 
    Dos poderes, el Papado y el Imperio, luchan por la supremacía en Europa. Mientras la 
autoridad de los monarcas se fragmenta, en el siglo XI surgen algunas figuras enérgicas (el Papa 
Gregorio VII, los reyes Alfonso VI de Castilla, Guillermo el Conquistador de Inglaterra o Sancho 
III el Mayor de Navarra) que fortalecen el Papado y a la institución monárquica. 
    El dinamismo de este mundo en expansión se manifiesta en vastas empresas económicas y 
políticas: avanza la Reconquista en la Península Ibérica, se predican las cruzadas, los 
mercenarios y soldados de fortuna intentan conseguir feudos propios y los hombres piadosos 
surcan las rutas de peregrinación. 
 
 

1.5- El papel de la Iglesia. 
 
    La cultura tiende a satisfacer las necesidades de los estamentos dominantes: la poesía épica, 
el canto gregoriano y el arte románico. Estas manifestaciones culturales representan, por su 
carácter común o universal a la Europa feudal, la unidad ideológica al margen de la 
fragmentación política.  
    El románico es asimismo manifestación de la fe cristiana. La religión impregna muchos 
aspectos de la vida y está muy vinculada al poder. Los papas recuperan en el siglo XI la 
hegemonía política que habían perdido y apoyan la acción de obispos y abades emprendedores 
que fundan monasterios, erigen nuevas iglesias y multiplican los centros de creación artística. 
 
    Mientras, el ritual de la misa romana quedaba definitivamente fijado y se imponía sobre los 
rituales franco, mozárabe e irlandés en uso en algunos lugares de Europa. Los cánticos que le 
acompañaban, algunos muy antiguos, recibieron el nombre de canto gregoriano porque fueron 
recopilados a instancia del papa Gregorio VII en el siglo XI. El esplendor de la liturgia y del rito 
religioso se corresponde con una nueva visión del lenguaje arquitectónico, con iglesias de 
dimensiones y riqueza inusitadas hasta entonces. 
    La gran depositaria del saber durante estos siglos marcados por la inseguridad fue la Iglesia, 
y la labor de los monjes en el scriptorium salvó para Occidente la cultura clásica. 



 3 

    En el monasterio de Cluny, fundado en el siglo X en la Borgoña francesa, se produjo un 
movimiento de reforma de la orden benedictina con el objetivo de volver a la primitiva regla de 
S. Benito (siglo VI), ascética, laboriosa y contemplativa. También se modificó la liturgia, de 
forma que fue necesaria una nueva estructura de templo. Como la regla benedictina hace 
hincapié en el trabajo, las grandes abadías poseyeron talleres y controlaron vastos territorios 
en los que el abad era un auténtico señor feudal. Los monjes cluniacenses gozaron de la 
protección de los papas y príncipes poderosos, que cedieron tierras y privilegios a la orden. 
Pronto los monasterios se propagaron por Europa llevando consigo el nuevo espíritu, 
protegiendo a los peregrinos y dejando a su paso un reguero de magníficos edificios románicos. 
 
    La construcción de los edificios fue obra de artistas organizados en talleres itinerantes, pero 
cuya consideración social era la de simples artesanos, por lo que apenas nos han llegado 
algunos de sus nombres. 
 
    La fe medieval movió a incontables creyentes que peregrinaban hacia Santiago, al santuario 
de Rocamadour en Francia, o a Tierra Santa, visitando los principales santuarios de los caminos 
de peregrinación y favoreciendo los contactos entre unas zonas y otras. Aquellos hombres 
buscaban perdón para sus pecados, redimir un delito, obtener una petición o sencillamente 
hacer un acto de fe. Francia fue la encrucijada de esta peregrinación.      
     
 

2- El monasterio y la iglesia románica 
 
2.1- El monasterio 
     
    El monasterio medieval es un conjunto de edificios en los que vive, ora y trabaja una 
comunidad de monjes. Los monasterios no fueron sólo centros religiosos sino también 
culturales, artísticos, económicos y políticos, y pueden considerarse pequeñas ciudades de 
economía autosuficiente y con una organización rigurosa. 
 

A- La vida en los monasterios 
 

    Su origen está en los antiguos eremitorios que habían florecido en Tierra Santa entre los 
siglos IV y VI, y que eran lugares donde se recogía un ermitaño al que luego se le unían otros 
hombres y mujeres que querían compartir su estilo de vida. San Benito de Nursia, en el siglo VI, 
dictó una serie de normas para una comunidad monástica que tuvo una gran difusión; era 
característica del monasterio benedictino una regla en la que el horario del monje y todos los 
aspectos de su vida estaban rígidamente establecido, de manera que éste no se dedicase sólo al 
ascetismo sino también al trabajo y al estudio (ora et labora). 
    Inmersos en una época de fuerte jerarquización social y de creciente poderío de la Iglesia, los 
monjes de la época cargarán a los sirvientes y laicos con el peso de las tareas más duras y que 
permitía a estas comunidades explotar sus feudos. Los monasterios se convirtieron en 
auténticas unidades de explotación agropecuaria, cuyas posesiones no paraban de crecer 
gracias a donaciones y al producto de sus ganancias 
    Con el tiempo, estas comunidades benedictinas, llamadas monjes negros por el color de sus 
hábitos, fueron descuidando el trabajo manual, del que se ocupaban los siervos, a favor de la 
oración y las labores intelectuales, y en esta línea surgió en el siglo X el monasterio de Cluny. 
Durante los siglos XI y XII los cluniacenses difundieron por Europa la arquitectura románica.  
 
    El excesivo enriquecimiento que alcanzó esta orden forzó una reforma, la del Císter creada 
por Bernardo de Claraval en Citeaux (Borgoña) en 1098, que tendrá importantes consecuencias 



 4 

para el arte durante el siglo siguiente. Los monjes blancos restaron horas a la liturgia y las 
ganaron para el trabajo en el campo. La exigencia de alejarse de los valores mundanos 
favoreció que los nuevos monasterios fueran construidos en lugares aislados y de difícil acceso, 
así se convirtieron en colonizadores de nuevos territorios, aplicando a las tierras sus 
conocimientos, por lo que se les considera excelentes agrónomos y ganaderos. 
    Para evitar que la orden dependiera de una autoridad externa (príncipe, señor, obispo) los 
propios monjes fundaban otros monasterios filiales que estaban unidos a la casa madre por 
vínculos estrechos. Durante el siglo XII, su edad de oro, los cistercienses fueron la orden más 
influyente en la iglesia católica y desempeñaron muchas de las funciones eclesiásticas que 
habían ostentado los cluniacenses en el siglo anterior. Su expansión y prosperidad acabó 
alejándola de los primitivos ideales de ascetismo.  
   Sus edificios presentan gran austeridad y grandiosidad, con un estilo de transición entre el 
románico y el gótico: la estructura es similar a los monasterios cluniacenses, pero sin 
decoración escultórica o pictórica y con el empleo de arcos apuntados. 
 

B- Organización del  monasterio 
 

    San Benito no especificaba en su regla monacal cómo debía ser la arquitectura de los 
monasterios, sin embargo, las normas que regían la vida de los monjes condicionaban la 
existencia de una serie de dependencias y su organización espacial. El monasterio de San Gall, 
de época carolingia (siglo IX) es un precedente de los monasterios de los siglos XI y XII, sobre 
todo en la concepción del espacio como una unidad autosuficiente y jerárquicamente 
organizada. 
    La planta del monasterio venía dictada por esa visión jerárquica y religiosa: dominando las 
demás construcciones se encontraba la iglesia, de grandes dimensiones: era la casa de Dios y 
por ello se construía con los materiales más ricos (piedra bien labrada), mientras que en los 
edificios adyacentes se seguía empleando con frecuencia la madera. Junto a la iglesia había un 
claustro, espacio abierto, ajardinado y rodeado por una galería cubierta, y que servía como 
lugar de procesión y de esparcimiento para los monjes. El claustro funcionaba como centro 
distribuidor de las distintas dependencias del monasterio, que se abrían a él. Entre estas 
destacaba la sala capitular, normalmente cuadrada y con bancos que recorren la pared, donde 
se reunían los miembros de la comunidad y el abad. 
    El refectorio o comedor solía ser una gran sala rectangular, en la que a veces se encontraba 
un púlpito elevado donde se situaba un monje para leer en voz alta textos religiosos mientras la 
comunidad comía. Además, el monasterio contaba con otras dependencias: dormitorios 
colectivos, el scriptorium (donde los monje estudiaban y copiaban los libros antiguos), las 
cocinas y almacenes, el hospital, la hospedería de peregrinos, los establos, las letrinas … La 
parte destinada a los legos, separada de la anterior, se situaba hacia al oeste. 
 

 Cluny     
        



 5 

2.2- La iglesia románica 
 
 

3- El primer románico. 
 
    Nace a fines del siglo X o principios del XI en el norte de Italia, en torno al lago Como y se 
extiende hasta la primera mitad del siglo XI. En razón de su origen también se le denomina 
románico lombardo. El sistema de trabajo, mediante cuadrillas itinerantes, permitió su 
expansión al sur del Imperio, parte de Francia y a la Marca Hispánica (Cataluña). Son ejemplos 
de este estilo: S. Ambrosio de Milán, S. Vicente de Cardona o el monasterio de Ripoll. 

   
    Sus características son las siguientes: 

a) muro de sillarejo, para lo que no se requería ni piedra de calidad ni buena talla; 
b) iglesias de pequeño tamaño, de una o tres naves; 
c) no presenta excesivos problemas estructurales ya que, en principio, sólo presenta 

bóveda de horno en el ábside, y, en el resto, cubierta plana; con el tiempo se 
aboveda todo el edificio con bóveda de cañón sobre pilares y sin arcos fajones; 

d) los soportes suelen ser pequeñas columnas o columnas y pilares alternando; 
e) torres exentas de planta cuadrada y muy esbeltas; 
f) torres cimborrio con cúpulas sobre trompas; 
g) articulación del muro externo mediante fajas lombardas (pilastras apenas salientes) 

que se unen, cerca del alero, con arcos ciegos. Primero aparecen sólo en el ábside, 
para cubrir luego todo el edificio y transformarse en galerías abiertas. 

 
    Este primer románico no es el precedente del románico pleno, pues este recibe la influencia 
de las construcciones cluniacenses. 
 

4- El románico en el Camino de Santiago. 
 
    La difusión de los caminos de peregrinación a partir, aproximadamente, del siglo XI, es una 
consecuencia más de las circunstancias históricas de esta época medieval. La estabilidad 
política del continente favoreció la recuperación demográfica y económica y la revitalización de 
las antiguas calzadas. 
    Conociendo la mentalidad de la época, marcada por la religiosidad, y conociendo la influencia 
de la Iglesia, resulta comprensible que el motivo de la peregrinación religiosa se convirtiera en 
el principal motivo de los movimientos de población. La Iglesia, además, aprovecha esta 
tendencia como un elemento más de difusión y propaganda, alentando el conocimiento de las 
reliquias, favoreciendo con indulgencias la peregrinación a los santos lugares y realzando los 
puntos de visita con el mecenazgo de importantes obras artísticas. 



 6 

    En este sentido la arquitectura cobra especial relevancia, porque las iglesias que se 
construyen a lo largo de las principales vías de peregrinación son de grandes dimensiones que 
simbolizan el poder de la Iglesia. 
 
    De estos caminos de peregrinación es el de Santiago el más famoso y el más transitado a lo 
largo de los siglos XI y XII. Su origen entronca con el supuesto descubrimiento de la tumba del 
apóstol en la época de Alfonso II de Asturias, que utilizó el hallazgo para afianzar la identidad 
política y religiosa del nuevo reino. La difusión de la noticia tendrá enorme repercusión en toda 
Europa Occidental, surgiendo unas rutas que, teniendo como fin la peregrinación a Compostela, 
se convertirán en el cauce de intercambios culturales y económicos. 
    Cuatro serán las rutas principales que llevarán hasta Hispania desde Europa (la turonense, la 
limosina, la podiense y la tolosana) que al llegar a los Pirineos confluían en dos: una que 
entraba por Somport, y la otra que entraba por Roncesvalles. En Puente de la Reina confluían 
en una sola que, atravesando el norte de la Meseta, llegaba hasta Santiago. De las visitas 
aconsejadas daba cuenta al peregrino de la época una auténtica guía, el Codex Calixtinus. 
 
    En Francia existen diferentes tradiciones artísticas dentro del románico que, en gran medida, 
se forman a lo largo de las vías de peregrinación. En el sur, en torno a la vía tolosana, 
predomina la herencia clásica, como se observa en S. Trófimo de Arles o en S. Sernin de 
Toulouse. 
    Dos vías atravesaban el centro de Francia: la podiense, donde se levantaron grandes iglesias 
de peregrinación como Sainte Foi de Conques y S. Pedro de Moissac; y la vía limosina, en la que 
se halla la Magdalena de Vezelay y un conjunto de iglesias marcadas por la influencia bizantina  
( plantas de cruz griega y cúpulas sobre pechinas como Saint-Front de Perigeux) . 
 

 
 
    La vía turonense recorría el oeste de Francia. Entre sus templos destaca Notre Dame de 
Poitiers, con esculturas en la fachada y torres flanqueando la entrada, cuyos tejadillos tienen 
una decoración de escamas. 
 

          



 7 

 
    En otros países las tradiciones locales intervienen en l aparición de variantes. En Italia, en el 
norte perviven los rasgos del primer románico (bóvedas de cañón, gruesos soportes, criptas, 
arcos y fajas lombardas), mientras que en el centro, en la Toscana, pervive la tradición clásica, 
con templos con frontones, arquerías decorativas, proporciones equilibradas  y el empleo del 
mármol (conjunto de la catedral de Pisa). Las influencias normandas, árabes y bizantinas en el 
sur (catedral de Palermo) se reflejan en los efectos de policromía, el juego de arcos 
entrecruzados y la decoración con motivos geométricos y mosaicos. 
    En Alemania las iglesias tienen dos transeptos y es frecuente el juego de dos ábsides 
enfrentados, uno a cada extremo de la iglesia. La arquitectura está anclada en viejas 
tradiciones, y, con frecuencia, la techumbre es plana, aunque en épocas posteriores se 
reemplaza por bóvedas. En el exterior parecen también las arquerías lombardas (catedrales de 
Spira y Worms). 
 

                      
 

4.1- El románico en España 
 

En los siglos XI y XII, los reinos cristianos peninsulares arrebatan al Islam extensos 
territorios (Toledo en 1085, y Zaragoza, en 1118), posibilitando así una mayor estabilidad en la 
mitad norte de la península, precisamente en esta zona es donde encontramos las únicas 
manifestaciones del románico español. 
 Este hecho contribuye notablemente al creciente auge e importancia que el Camino de 
Santiago adquiere para la cristiandad europea. La ruta ya era frecuentada desde el siglo X, pero 
no fue hasta los siglos XI y XII cuando se configuró como una gran vía de peregrinación con 
objeto de venerar las reliquias del apóstol. Los reyes, especialmente Sancho el Mayor de 
Navarra, comprendieron perfectamente su importancia. Suponía afluencia de peregrinos, 
dinero, mercaderes y comercio. Por eso se esforzaron en hacer fundaciones que fueran hitos 
religiosos obligados para el peregrino, a veces de nueva planta y a veces aprovechando 
antiguos monasterios o iglesias. Además, construyeron hospederías, puentes, iglesias o 
colegiatas, y dando fueros o privilegios que pudieran favorecer el asentamiento permanente 
de peregrinos. La afluencia internacional dejó su impronta en algunas obras importantes 
realizadas por italianos, francos y alemanes. 
 

Hasta el siglo X la Iglesia de la Península había gozado de gran autonomía. Los obispos 
eran prácticamente independientes e incluso se rebatieron herejías en sínodos locales. Pero 
eso cambió con la subida al pontificado de Gregorio VII que llevó a cabo una política 
centralista y unificadora. A la par favoreció a la orden de Cluny que traía consigo el nuevo 
estilo arquitectónico, el canto y el ritual gregoriano, la obediencia al papa y el ideal de la vida 
monástica 



 8 

Esta ruta de peregrinación constituye una de las vías fundamentales de penetración y 
difusión del arte románico peninsular. Además de la aportación cluniacense, la influencia de 
los maestros lombardos se deja sentir en Cataluña. 

A pesar de estas dos grandes influencias europeas, el románico peninsular logra una 
gran originalidad gracias a las aportaciones autóctonas enraizadas en la tradición visigoda, 
mozárabe y asturiana y, en el caso de Cataluña, también carolingia. 
 
Las obras fundamentales: Jaca, Frómista, León y Santiago de Compostela 
 

Las primeras manifestaciones del románico aparecen durante el segundo tercio del 
siglo XI, mezclándose con pervivencias prerrománicas en la cripta de Loarre (Huesca), en la 
catedral de Palencia y en el Panteón Real de S. Isidoro de León. Durante el último tercio del 
siglo XI se construyen los cuatro templos más representativos del románico español pleno. 

 
 

A- Catedral de Jaca (Huesca) 
 

 Una planta basilical de tres naves separadas por columnas y pilares compuestos 
alternados (influencia del románico lombardo), que presenta nave transepto que no sobresale 
de los muros laterales y una cabecera de tres ábsides, el central mayor, correspondiéndose con 
las naves.  
  Se cree que estuvo cubierta de bóveda de cañón continua, sin fajones, absorbiendo los 
empujes los gruesos muros, pues tampoco lleva contrafuertes. Esto ha hecho pensar que, 
quizás, las naves estuvieran cubiertas originariamente con armadura de madera. En la 
cabecera, bóvedas de horno cubren los ábsides 

En el crucero se levanta una torre cimborrio que corona una cúpula sobre trompas con 
nervios que se cruzan pasando por el centro. 

De su decoración escultórica hay que destacar la composición del tímpano de su 
portada principal que presenta el tema del crismón trinitario. 

 
B- S. Martín de Frómista 
 
Fue fundada hacia el 1066 por la condesa castellana doña Munia, esposa de Sancho III de 

Navarra. Igual que el templo de Jaca, es de planta basilical con tres naves y tres ábsides. Las 
naves, de cuatro tramos, están divididas por pilares cuadrados con medias columnas adosadas 
(pilares compuestos) de las que arrancan los arcos fajones y formeros de medio punto.  

Se cubren por bóvedas de cañón reforzadas por arcos fajones y contrafuertes al exterior. 
En el crucero tiene una cúpula semiesférica, sin nervios, que en el exterior está enmarcada por 
una gran torre cimborrio octogonal con vanos en cuatro de sus lados.  

A los pies de la iglesia, unas torrecillas circulares le confieren carácter defensivo. El pórtico 
principal, orientado al oeste, presenta un cuerpo avanzado formado por arquivoltas de medio 
punto, de gran sencillez, sin capitel y enmarcado por contrafuertes. En lo alto se corona con un 
pequeño tejado sostenido por canecillos y cornisa. En los lados norte y sur hay puertas que 
no se corresponden de forma simétrica, la del lado sur repite el esquema de la fachada 
principal. 

La decoración se reduce a los temas historiados de sus capiteles y canecillos así como 
austeras líneas de imposta de ajedrezado o taqueado jaqués que recorren sus muros.  

 



 9 

                       
 
 

C- S. Isidoro de León. 
 
También de tres naves, su transepto sobresale lateralmente. En la cubrición se incorporan 

las bóvedas de arista en los tramos de las naves laterales. Carece de torre cimborrio, donde se 
manifiesta la influencia islámica en los dos arcos torales polilobulados. 

De su escultura son importantes las portadas y los capiteles historiados del Panteón Real y 
su decoración pictórica al fresco en el mismo espacio. 

 
D- Santiago de Compostela. 
 

   
S Isidoro       Jaca 
 

5- La iconografía medieval. 
 
5.1- La escultura 
 
    La tradición de la gran escultura monumental había decaído en Europa Occidental tras la 
desaparición del imperio romano. A partir del siglo XI, cuando se reanuda la actividad 
constructiva y empieza el renacer cultural y artístico de la época feudal, vuelven a hacerse 
grandes proyectos escultóricos. 
 
 Las representaciones tanto escultóricas como pictóricas parten de la consideración de 
que sólo Dios es la auténtica realidad, de manera que la realidad visual carece de importancia. 
Así, la imagen artística se convertirá en símbolo de un mundo invisible y trascendente. Su 
finalidad será actuar sobre las capacidades humanas: conmover la voluntad, instruir la 
inteligencia y emocionar, de ahí que se les conciba como evangelios en piedra para una 
población en gran parte analfabeta (fin didáctico). 
 

Estos principios determinarán los temas y aspectos formales de las obras artísticas: 



 10 

 
a) no se representarán ni tiempos ni lugares concretos, los fondos serán lisos o 

convencionales 
 
b) no se copian modelos naturales: 

- adaptación al marco arquitectónico 
- existirá un tamaño jerárquico 
- la composición simétrica 
- falta de perspectiva: las figuras se superponen 
- volumen escaso: los pliegues rígidos, en zig-zag o en abanico, las formas 

geometrizadas y con discordancias anatómicas 
 

c) los temas elegidos serán vidas de santos; animales fantásticos extraídos de los 
bestiarios medievales; luchas entre el bien y el mal; motivos vegetales y geométricos 

 
d) completa la presencia divina en la arquitectura al cubrir capiteles, tímpanos y 

arquivoltas 
 
    La fachada de la iglesia románica es el lugar donde se encuentran los relieves principales, 
especialmente en la portada. Esta se divide en varias partes: el tímpano, parte semicircular que 
se encuentra sobre la puerta; el dintel; el parteluz o columna que divide la puerta en dos 
partes, y las arquivoltas. También puede aparecer escultura de tamaño considerable en las 
jambas de la puerta y, en menor escala, en capiteles y cimacios, o en los canecillos o piezas que 
sostienen los aleros del edificio o del pórtico. 
 

     
    Además de toda esta escultura en relieve, en el interior de la iglesia se encontraban 
esculturas de bulto redondo, exentas, ricamente policromadas, en madera o en marfil, que 
representaban a Cristo, la Virgen o los santos a los que estaba dedicada la iglesia. Destacan dos 
motivos iconográficos, muy conocidos y populares: 
 

- los Cristos, llamados Maiestas Domini, caracterizados por su hierática rigidez, muy 
simétricos en su disposición compositiva, con cuatro clavos y en actitud serena, 
alejada de cualquier manifestación de dolor. 

- La Virgen con el Niño, de menor importancia que el anterior. Las imágenes son 
igualmente rígidas y siempre disponiendo a la Virgen como Theotokos o madre de 
Dios con el Niño que adopta formas y actitudes de adulto. La Virgen se utiliza como 
simple trono o asiento de Dios. 

 
Otros elementos decorativos, de naturaleza geométrica se disponen en el exterior del 

edificio o en el interior, marcando las líneas de imposta, el intradós del arco, las roscas….  



 11 

 
4- La duda de Santo Tomás. (fotocopias) 
 
 

5.2- La pintura románica. 
 
    El muro, con pocos vanos, era ideal para la pintura al fresco. Se representan temas similares 
a la escultura, con los mismos principios formales (personajes planos, pliegues rígidos, poco 
naturalismo anatómico) pero con una mayor fuerza y expresividad dadas por el color. 
     
    Se emplea la técnica al fresco para pintar las paredes. Sobre la pared se pone un revoque de 
argamasa, mezcla de cal y arena, y, sobre este otro con arena más fina. Sobre el enlucido se 
realiza una sinopia o dibujo en rojo. Para aplicar el color se debe mojar el enlucido, sin poder 
retocarse, por lo que sólo se prepara lo que se va a trabajar en la jornada. El ábside se reserva 
para el tema principal, el del Pantocrator, y el resto de la iglesia para la vida de santos y pasajes 
de la Biblia. 
 
    Para cubrir los altares se utilizan tablas pintadas con técnica diferente, al temple. Se prepara 
la madera para evitar su deformación por la humedad o por las temperaturas: se tapan las 
juntas con telas de lino, se dan capas muy finas de encolado y luego varias de yeso en capas 
perpendiculares y sobre estas se aplica el color diluido en cola o yema de huevo. En la parte 
central se representa el Pantocrator o la Virgen, y en los laterales, apóstoles o vida de santos. El 
trazo firme hace que resalten nítidas las figuras sobre fondos de brillante colorido, gracias al 
empleo de barniz  que recuerda el esmalte. 
 
 

8-  Pinturas del ábside de S. Clemente de Tahull. 
9- Pinturas de S. Isidoro de León. 

 
 
 

6- La aportación del gótico. Expresión de cultura urbana 
 

6.1- Concepto. 
 

        El gótico engloba las manifestaciones artísticas producidas por el mundo occidental a lo largo de 
los siglos XIII, XIV y XV, es decir, en la Baja Edad Media, aunque su desarrollo no es uniforme y sus 
límites cronológicos y geográficos son variados. 
    El término se inventa en el siglo XV con fines peyorativos: arte del norte o de los godos que acabó 
con el clasicismo. Hasta el siglo XVIII y, sobre todo, en el XIX, con la revalorización del periodo de 
formación de los estados nacionales, no se recupera la consideración hacia este arte, que llegará a 
plasmarse en un estilo neogótico. 

 
 

6.2- Cronología, periodización y marco espacial. 
 

    Nace en torno a l´ Île de France en el segundo tercio del siglo XII con la construcción del Panteón 
Real en la abadía de Saint-Denis bajo el patrocinio regio y del abad Suger. Se difundió a un territorio 
similar al del románico, aunque con diferente grado de asimilación. Las principales zonas fueron: 
Toscana, Borgoña, Flandes y Alemania. 
 



 12 

    Presenta unos rasgos comunes y otros variables según el momento y el área geográfica. De 
acuerdo con esta diversidad cada vez es más difícil fragmentarlo en grandes periodos unitarios para 
las diferentes artes. Aún así, se sigue empleando la división clásica realizada a partir de la evolución 
de las catedrales francesas: 

a) Protogótico: fines del siglo XII, asociado al estilo cisterciense y con las primeras catedrales 
de este estilo ( Notre Dame de París). 

b) Gótico clásico: siglo XIII  que contempla una gran actividad constructiva      ( catedrales de 
Chartres, Amiens, Reims …) 

c) Gótico radiante: siglo XIV; en el que aumenta el afán decorativo y se tiende a disolver el 
muro con inmensos vanos cerrados por vidrieras ( de ahí el apelativo de radiante o 
luminoso, como por ejemplo la Sainte Chapelle de París) 

d) Gótico flamígero: primera mitad del siglo XV, en el que hay un avance en los aspectos 
decorativos, con entrecruzamientos complejos de los nervios de las bóvedas y formas 
más sinuosas; en la segunda mitad, calificada de prerrenacentista, encontramos los estilos 
nacionales (estilo Reyes Católicos en España, Manuelino en Portugal o Tudor en Inglaterra). 

 

     
 
 

6.3- Contexto socioeconómico. 
 

    En la época en la que se desarrolló el arte gótico tuvo su culminación el proceso de crecimiento 
demográfico y desarrollo urbano iniciado desde el siglo XI. Como consecuencia, la ciudad se convirtió 
en este periodo en el centro más activo de la vida medieval y tuvo lugar entonces el desarrollo de la 
burguesía, grupo social cuyos miembros se dedicaban a la artesanía y el comercio y que protegían sus 
actividades agrupados en gremios. El término burgués deriva de “burgo” que designaba a los 
espacios extramuros de las antiguas ciudades que albergaban a esta nueva población o a ciudades de 
nueva planta. Este grupo social emergente acometió muchas de las grandes obras del gótico. Los 
burgueses eran emprendedores, súbditos del rey y libres de las ataduras feudales, y estaban ávidos 
de riquezas y deseosos de equipararse a la vieja nobleza guerrera. 
    El símbolo del orgullo de las ciudades fue la catedral, que se elevaba y embellecía para rivalizar 
con las de las ciudades vecinas y que muestra como la Iglesia mantenía aún su protagonismo o 
preeminencia en la sociedad medieval. 
 
    A partir del siglo XIV, la Peste Negra (que diezmó la población europea en 1.348), el cisma de 
Aviñón y la llamada guerra de los Cien Años entre Francia e Inglaterra ensombrecieron los siglos 
finales del gótico. En algunas zonas de Europa este movimiento artístico comenzó a ser desplazado 
por una nueva sensibilidad, el Renacimiento, cuyo lenguaje artístico plenamente formulado en Italia 



 13 

en el siglo XV, convivió con el gótico en muchas otras regiones de Europa  hasta principios del siglo 
XVI. 

 
    La actividad mercantil se desarrolló gracias a las ferias. Eran mercados anuales, y nacieron para que 
los comerciantes pudieran aprovisionarse de mercancías que no hallaban en su región, o que podían 
revender con provecho en otras tierras. Las más importantes de Europa fueron las de Champaña, pero 
también hubo ferias afamadas en la Alemania renana o en Castilla. Además de traer prosperidad a las 
ciudades que las organizaban, eran lugar de encuentro, de intercambios culturales y fermento de 
actividad económica. 
    Pero el espíritu burgués, laborioso y práctico, no pudo desplazar por completo los valores feudales. La 
nobleza, ahora en declive, se refugiaba en la idealización del espíritu de la caballería. Es la época dorada 
de las órdenes militares, fundadas en el siglo XII pero cuyo apogeo tuvo lugar en la siguiente centuria, y 
que unían el ideal guerrero con el monástico: los caballeros Templarios, Hospitalarios, Teutones o los de 
la Orden de Calatrava reclutaban a sus miembros entre la nobleza y propugnaban un ideal de vida, el del 
“caballero sin miedo ni reproche”.  
    Este ideal inspiró los libros de caballería, tan populares  en el siglo XV. También fue la época del amor 
cortés y del gusto refinado que se recogió en tapices, miniaturas y pinturas.  

 
6.4- Un arte cívico y religioso. 

 
    El urbanismo medieval está configurado por el poder de la burguesía mercantil y artesana que vivía y 
trabajaba dentro de la ciudad y que estaba protegida generalmente por los monarcas. Palacios, torres, 
lonjas de comercio y ayuntamientos fueron expresión de este poder civil y burgués. Sin embargo, la 
Iglesia siguió conservando una preeminencia que se manifestaba en la fisonomía de las ciudades, en las 
que las agujas de la catedral dominaban el paisaje urbano. La ciudad gótica siguió estando amurallada, 
con un sistema de fortificaciones que no había variado sustancialmente desde la época románica, pero 
que ostentaba elementos góticos, como el arco ojival. Las calles eran estrechas y tortuosas, interrumpidas 
por plazas. Los gremios tendían a agruparse en determinados barrios o zonas, de modo que los nombres 
antiguos de las calles han conservado el recuerdo de la actividad que en ellos se desarrolló.  
    A pesar de las profundas transformaciones de estas ciudades medievales, todavía hoy se pueden 
rastrear algunos edificios propios de la época y que se han conservado. Es el caso de la lonja, un edificio 
amplio en el que se utilizaban las mismas técnicas constructivas que en las naves de las iglesias y que 
servía como mercado. 
    Otro edificio importante de las nuevas ciudades era el ayuntamiento. En aquellas ciudades, como Siena 
o Florencia, donde la burguesía se había apoderado del poder municipal y defendía su independencia 
frente a los papas y los emperadores, el ayuntamiento o palacio público tenía una alta torre que servía 
no sólo como sistema de defensa, sino también como símbolo de orgullo cívico frente al poder 
aristocrático. En Florencia también adoptaron este tipo de torre los palacios privados y las familias 
burguesas rivalizaban por tener las torres más altas.  
    Tampoco estuvieron sujetas a una autoridad central las ciudades de la Hansa, una asociación mercantil 
situada en el  mar Báltico y en el del Norte. Su prosperidad está atestiguada por una gran cantidad de 
viviendas burguesas acomodadas que en la parte baja tenían una zona de tienda o almacén. Aún cuando 
algunas de estas ciudades disponían de catedral, símbolo del poder episcopal, los ricos burgueses 
sufragaban la construcción de iglesias de grandes dimensiones que rivalizasen con aquellas y mostrasen 
su pujanza económica y social. Otra característica destacada del urbanismo de estas ciudades es la 
existencia de gran cantidad de plazas que se abrían para facilitar las actividades comerciales.  

 



 14 

    
 

6.5- Renacimiento de la vida espiritual e intelectual. 
 

A- Reforma cisterciense. 
 
    Si el románico se asocia a la orden de Cluny, el gótico lo hace con el Císter, que tuvo su origen en le 
reforma de la orden benedictina emprendida por S. Bernardo de Claraval. Su fundación más conocida es 
el monasterio de Claraval o Clairvaux, en el que puso en práctica sus nuevos ideales y el programa 
arquitectónico que los acompañaba. Tres principios básicos inspiraron esta reforma, los cuales se reflejan 
en la arquitectura: la pobreza, el deseo de huir del mundo y la estrecha unión entre conventos 
hermanos. La huida del mundo hizo que estos monjes blancos (llamados así por el color de sus hábitos) 
eligieran como emplazamiento de sus monasterios los valles más aislados. Así se convirtieron en 
colonizadores de nuevos territorios, aplicando a las tierras sus conocimientos, por lo que se consideran 
excelentes ganaderos y agrónomos. 
    Para evitar que la orden dependiera de una autoridad externa (príncipe, señor u obispo) que pudiera 
hacer valer su poder o imponer normas a los monjes, los propios cistercienses fundaron otros 
monasterios filiales que estaban unidos a la casa madre por vínculos estrechos. Todos ellos tenían una 
estructura arquitectónica similar, de modo que hay auténticas familias de monasterios que comparten 
rasgos en común. 

 
    Las dependencias más importantes del monasterio cisterciense siguen siendo las mismas que las de 
los de Cluny (iglesia, refectorio, claustro, sala capitular...). Se construyen edificios sólidos y duraderos, 
hechos de piedra. En principio no tenían prevista un área de hospedería, pero se acabó construyendo más 
tarde. En cambio, se añadía una zona para conversos, pero de forma que estuvieran separada de la de 
los monjes. Se le asignaba el ala occidental de la iglesia y del monasterio, que se unía a la de los monjes 
por un pasillo. Se construyeron, además, dependencias para los novicios. 
 
    El ideal de pobreza se reflejó en la austeridad de las construcciones y en la carencia de 
ornamentación. San Bernardo insistía en esto con tanto rigor que estaban prohibidos los retablos, las 
colgaduras y  tapicerías que engalanaban  otros templos,  empleando como único objeto litúrgico un 
crucifijo de madera. En los monasterios cistercienses se introdujeron los sistemas constructivos góticos 
muy pronto, aunque algunas partes del edificio se hubieran iniciado con características románicas. Las 
iglesias no tienen portada ni triforio. Predomina la planta de cruz latina, con bóvedas de crucería simple 
o de cañón apuntado, transepto y ábside poco profundo. Las fachadas son discretas y severas, sin torres 
ni ornato; las arquivoltas de la entrada a la iglesia suelen ostentar, a lo sumo, un severo motivo en zigzag 
o vegetal. Tampoco se permiten las vidrieras que se sustituyen por vidrios transparentes. Los capiteles 
son meras formas cúbicas, y si aparece algún tipo de decoración, se trata de una sencilla esquematización 
vegetal o de motivos geométricos. 
 



 15 

    Se convierte en un estilo definido por la pura geometría bajo los principios  clásicos de armonía, orden, 
proporción y claridad.  

 
 

B- La aparición de las órdenes mendicantes. 
 

    Las ciudades de esta época ven mendigar por sus calles y dar clases en sus universidades a un nuevo 
tipo de monjes: los mendicantes. Sus fundadores son San Francisco de Asís (1.182-1.226) y Santo 
Domingo de Guzmán (1.170-1.221). Estas dos órdenes, franciscanos y dominicos, predican entre la nueva 
clientela urbana. San Francisco opta por la vuelta a la pureza evangélica, de la que destaca el estricto 
cumplimiento del voto de pobreza (que su orden pronto abandonará) y la comunión mística con la 
naturaleza y sus criaturas. La mendicidad de los frailes no tendrá muy buena acogida entre los habitantes 
de la ciudad, pues todos ellos viven del trabajo, considerando a estos nuevos monjes como parásitos 
sociales.  
    La orden de los dominicos o predicadores se funda, con el apoyo de la recién creada Inquisición, para la 
predicación contra la herejía de los cátaros y los valdenses, que, en estos momentos alcanza gran 
difusión.  
 
C- La aparición de las nuevas herejías. 
 
En el siglo XII se desarrollan movimientos de protesta contra el poder de la Iglesia que se manifiestan en 
forma de herejías o corrientes que ponen entredicho los dogmas de la Iglesia. Los más importantes son 
los valdenses, que predicaban la pobreza absoluta, y los cátaros, defensores de la naturaleza humana 
de Cristo, que llegaron a poseer gran número de adeptos y su propia organización eclesiástica, por lo que 
la Iglesia proclamó una cruzada contra ellos ( 1.254) y creó para su extirpación el tribunal de la 
Inquisición. 

 
    En el siglo XIV aparecen otras dos: la de Wicliff en Inglaterra que reconocía a la Biblia como máxima 
autoridad, por encima del Papa y de la Iglesia, careciendo de utilidad los sacramentos, y la de Huss, en 
Bohemia, también volcada en las Escrituras, rechazando de plano la figura del Papa y su organización 
eclesiástica. 

 
D- El cisma de Occidente.  
 
    Desde 1.348 a 1.417, la Cristiandad Occidental asiste, con asombro, al espectáculo de la presencia de 
dos papas, uno en Aviñón, protegido por el monarca francés, y otro en Roma, como una manifestación 
del enfrentamiento del poder civil y eclesiástico que finalizará con la firma de concordatos. 
 
E- Evolución del pensamiento teológico y filosófico. 
 
    Se extienden las ideas aristotélicas opuestas a las platónicas. Se valora así la aproximación a la 
divinidad a través de la observación y del estudio de la naturaleza, es decir de su obra. Trasladándolo al 
arte, se busca un mayor naturalismo y expresividad en la plástica, que llega hasta las representaciones 
mucho más humanizadas de la divinidad, y se comienza a valorar al ingeniero que descubre, a través de 
sus cálculos, el orden impreso por Dios en la Creación. 
    En esta misma línea podemos interpretar el despertar de un protohumanismo como rechazo al 
teocentrismo anterior. El cuerpo deja de ser considerado un mero soporte del alma, para convertirse en 
una maravillosa obra de Dios. 
    Si la ciencia es el medio de conocer la obra del creador, se plantea la necesidad de conciliar las 
verdades reveladas en las Sagradas Escrituras con los datos que aporta la investigación. Se desarrollará 



 16 

así la Escolástica, con personajes como Santo Tomás de Aquino, cuyo objetivo será el empleo de la 
filosofía aristotélica para justificar la existencia y naturaleza de Dios. 

 
F- La aparición de las Universidades. 
 
    Las escuelas catedralicias culminaron en las universidades o asociaciones de maestros y escolares que 
buscan independizarse del poder eclesiástico o municipal, organizándose en facultades. Existían cuatro, 
según la naturaleza de sus estudios: artes (el Trivium y el Quadrivium), derecho, medicina y teología. 

 
6.6- La organización del trabajo artístico en gremios y talleres. 

 
    La jerarquía eclesiástica, los reyes, las cortes y la nueva burguesía se convierten en los clientes de 
este estilo. Se conservan contratos en los que se determina precio, formas de pago, plazo de ejecución, 
temática, cantidad de material que muestran como el cliente limita la libertad del artista. También se 
realizaban obras sin petición previa, de menor importancia, que se vendían en tiendas. 
    Su consideración fue mejorando para arquitectos o artistas que dirigieron talleres importantes con 
clientes destacados, cuyos nombres se conservan, mientras que el resto seguía arrastrando la 
consideración de artesanos por su trabajo manual. 
    Los albañiles se trasladan a las ciudades con demanda, organizándose en loggias o asociaciones 
instaladas en locales que servían de talleres y de centros administrativos. Las loggias cuidaban de sus 
miembros, ofreciéndoles, a veces, albergue y trabajo y vigilando su comportamiento. Asignaban a cada 
albañil una marca de cantero con las que controlaban el trabajo realizado por cada uno de ellos. 
    Dentro de la ciudad los gremios, nacidos como agrupaciones religiosas, acabarán controlando la 
formación y producción de los artistas. Dentro de estos gremios existe una jerarquía profesional que se 
traslada a unos ingresos, bien sea en metálico o en especie, decrecientes. El maestro, avalado por sus 
conocimientos en materia constructiva y por otros en cargos previos, recibía un salario, el disfrute de una 
casa, completado por pagos en especie o la exención de impuestos. El aparejador vigilaba la obra; los 
oficiales controlaban el cumplimiento de las tareas y los obreros, que podían estar a pie de obra o de 
cantera.  

 

7- La catedral y la arquitectura civil 
 
  

    El gótico, nacido en Francia a fines del siglo XII, encontró su gran medio de expresión en la arquitectura, 
que tuvo a su servicio a la escultura y pintura, y en las vidrieras, los manuscritos miniados y en las artes 
decorativas. No supuso una ruptura total con el románico, sino en un largo camino de experimentación 
en las construcciones religiosas que culminó en la catedral de Chartres. 
    Durante los siglos XII, XIII y XIV, las catedrales se convierten en señal de orgullo de las ciudades. El 
gótico, apoyado por la burguesía, impulsado como un estilo urbano y monárquico se opuso al románico, 
impuesto por los monjes y los señores desde sus monasterios y castillos. 

 
La catedral gótica 
 
    El sentido ascensional de las formas y la intensa luminosidad del interior de los edificios recrean un 
espacio ideal para acercarse a un Dios más humano. 
 
A) Exterior 
    El objetivo es contrarrestar el peso de las bóvedas interiores mediante contrafuertes y arbotantes 
(arcos externos, en diagonal, que transmiten los empujes al contrafuerte exterior). 
    Los elementos arquitectónicos – torres, chapiteles (remate apuntado de una torre), agujas (chapitel 
estrecho y de gran altura), pináculos (remate cónico o piramidal de base ancha y poca altura sobre un 



 17 

contrafuerte, arbotante o muro), gabletes (remate en punta a modo de frontón)- son utilizados 
plásticamente para acentuar la altura de la construcción o para desmaterializarla (rosetón o vano circular 
que suele estar calado y decorado con vidrieras).  
    Las fachadas, como en el románico, están flanqueada por torres, con una puerta por cada nave, 
generalmente tres, con abocinamiento o derrame, tímpano y, en ocasiones, parteluz. 

   
 

B) Cabecera y planta 
    La cabecera se amplia: los brazos del transepto se acortan y adquiere protagonismo el deambulatorio o 
girola, a veces con dos naves, rodeado de capillas radiales. 

 
    La planta, como la románica, es de cruz latina, con tres o cinco naves longitudinales y cabecera con 
transepto, presbiterio y remate en ábside. La nave central es audazmente más alta que las laterales, lo 
que permite la apertura de grandes vanos cubiertos de vidrieras. 

 
C) Arcos y bóvedas 
    El arco asociado al gótico es el apuntado u ojival definido por dos porciones de curva descritos desde 
dos centros diferentes que forman un ángulo en la clave y con un intradós cóncavo. En las ventanas estos 
arcos recibieron una decoración geométrica calada llamada tracería, que consistía en el siglo XIII en 
círculos, tréboles, etc…  y que se fue complicando a lo largo del gótico. 

 



 18 

 
 

    En el siglo XIV apareció un nuevo tipo, el alancetado, en realidad un arco apuntado muy agudo. En el 
siglo XV, buscando un mayor decorativismo, el perfil del arco se complica, se emplearán, junto a los 
anteriores, el conopial (de forma de quilla invertida, definido por cuatro centros), el rampante (con 
arranques a distinta altura), el rebajado (cuya flecha es inferior a la semiluz), el carpanel (el de varios 
centros, en especial tres) o el mixtilíneo. 
    La gran novedad del gótico es la bóveda de crucería, resultado del cruce de dos arcos ojivales  en la 
clave que forman el esqueleto de nervios, el espacio entre los nervios, la plementería, se rellena con 
materiales ligeros. La clave de la bóveda es la dovela central que la cierra. Este es el esquema de la 
bóveda de crucería simple. 

  
    En el siglo XIII también se puede encontrar la bóveda sexpartita que consiste en añadir un nervio 
transversal que, pasando por la clave, conecta los arcos formeros. Si trazamos nuevos nervios que 
coincidan con las bisectrices de los cuatro ángulos definidos por los nervios de la bóveda de crucería, 
estaríamos ante una bóveda de terceletes. Si sumamos las ligaduras, contemplaremos el esquema más 
sencillo de bóveda estrellada. Bóvedas de terceletes y estrellada aparecen en el siglo XIV. La exageración 
decorativa típica del gótico tardío complicará en extremo las bóvedas estrelladas y hará surgir la de 
abanico (con nervios en disposición similar a las varillas de un abanico) 



 19 

  
 

   
    Las tensiones de la bóveda de crucería, que se resuelven en el exterior con contrafuertes y arbotantes, 
en el interior, son contrarrestados por pilares. Los nervios de la bóveda acostumbran a prolongarse en 
baquetones o columnillas adosadas a lo largo de los fustes de los pilares hasta el suelo. Sin embargo, en 
un principio, por influencia del románico, se empleaban pilares circulares. Con el tiempo aparecieron 
columnillas adosadas al pilar en correspondencia de los nervios de los arcos fajones, formeros y 
transversales, para multiplicarse y configurar el denominado pilar fasciculado. 

 

       
    De esta manera los muros ya no soportan totalmente la cubierta, por lo que en sus paredes se pueden 
abrir grandes ventanales (decorados por vidrieras y tracerías) que potencian la luminosidad.  
 



 20 

    El muro interior de la iglesia, en un principio, presenta cuatro niveles: arcada de separación de la 
naves, tribuna, triforio (estrecho pasadizo con arquerías) y claristorio (conjunto de ventanas). 
Posteriormente desaparecerá la tribuna, reminiscencia del románico, para quedar sólo tres niveles. 

    
D) Simbolismo 
    La planta de cruz latina, como en el románico, alude a la Pasión de Cristo y a la Redención. El número 
tres, que se refleja en la estructura tripartita de la puerta, en las tres naves …, tiene un significado 
simbólico que alude a la Trinidad, misterio central del dogma cristiano; el rosetón que corona la portada 
simboliza la eternidad y perfección de Dios, señor del tiempo; y las portadas con sus esculturas son 
anticipo de la gloria celestial, pórticos con santos gloriosos que aguardan a los que observan la Ley. El eje 
que forma la nave principal, dirigiéndose hacia el altar mayor, es en sí simbólico: significa el peregrinar 
del hombre sobre la tierra (metáfora muy empleada en la literatura de la época) y en el camino místico 
que conduce al hombre hacia Dios. A través de lo visible y del trabajo manual, se asciende al mundo 
supraterrenal de la fe. 
    Además la luz coloreada que, gracias a las vidrieras, penetraba en el interior de los templos góticos, 
creaba un espacio simbólico y muy espiritual. La arquitectura, ya de por sí aligerada por los nuevos 
sistemas de descarga, parecía disolverse por efecto de esa luz irreal, verdadera protagonista del templo 
gótico. Pero las vidrieras no servían sólo para crear un espacio con una luz no natural que evocaba lo 
trascendente, sino que servía también como soporte para incluir los grandes ciclos iconográficos que 
adoctrinaban a los fieles y que en el románico habían sido pintados en los muros 
 
Las grandes catedrales francesas 
 
    El origen del nuevo sistema constructivo es bastante incierto, pero muchos autores admiten que 
apareció en Normandía y Borgoña a causa de la evolución de las bóvedas de crucería románicas. En 
cualquier caso, las primeras catedrales góticas (Sens, Saint-Denis y Chartres) aparecieron hacia la mitad 
del siglo XII en la llamada Île de France, territorio en torno a París donde los reyes de Francia tenían sus 
feudos. El abad Suger de Saint Denis promovió la construcción de una nueva iglesia en su abadía que ya 
recogía las innovaciones góticas, quizá con la intención de mostrar el poder emergente de la monarquía 
francesa y el deseo de ruptura con Cluny. 

 

    Se puede establecer la evolución del estilo: 
    A- protogótico y primeras catedrales: se inicia con la capilla-panteón de los reyes de Francia en S. 
Denis. Se desarrolla desde el segundo tercio del siglo XII, con las primeras catedrales en Laon y París 
(Notre Dame). 
    Características:    

 muros internos divididos en cuatro pisos, pues se sigue empleando la tribuna para contrarresto 
 pilares circulares o alternando con fasciculados 



 21 

 bóvedas sexpartitas en la nave central, correspondiendo un tramo de la nave central con dos tramos         
de bóvedas de crucería simple en las naves laterales 
 aparece el arbotante 
 fachadas con esquema en hache 

 
    B- gótico clásico (siglo XIII), con los ejemplos de las catedrales de Chartres, Reims o Amiens.   
    Características: 

desaparece la tribuna; los muros interiores de la nave central presenta tres niveles  
bóvedas de crucería simple en la nave central correspondiendo un tramo de la nave central con uno 
de la lateral 
aparece exclusivamente el pilar fasciculado 
cobra importancia la cabecera con girolas dobles, capillas y el crucero adopta una disposición 
central 
organización de los ventanales con tracería, mainel y rosetón 
fachadas más decoradas 

 
 

C- gótico radiante (fines del XIII y XIV), Sainte Chapelle 
    Se desmaterializa casi totalmente el muro con vidrieras desde el suelo al techo. Asimismo se redujo el 
espesor de los muros y se potenció la tracería. En el sur de Francia, como novedad, asociada a las 
órdenes mendicantes, aparecen iglesias de planta de salón. 
 
    D- gótico flamígero (siglos XV y XVI). La tracería se fue complicando y se crean  motivos que recuerdan 
las formas de las llamas. En el interior se tendió a eliminar los obstáculos visuales y las bóvedas 
presentaban complejos diseños. Floreció en edificios civiles. 

 

1- Catedral de Notre Dame de París 
 
    Construida entre 1163 y  1245, presenta planta de cinco naves, con transepto no saliente. Mide 130 m. 
de largo, 48 de ancho y 35 de altura. Posee tres pórticos y una sucesión de capillas rectangulares entre 
los contrafuertes . 
    El coro, alargado, separa crucero y ábside. Este se rodea una doble girola con capillas. 
 

 
    En alzado presenta pilares circulares y tres pisos (arcada, tribuna y claristorio) , actuando la tribuna 
como elemento de descarga del peso de la bóveda de la nave central. Se cubre con bóveda sexpartita en 
los tramos de la nave central y de crucería simple en los de las naves laterales y en los de la girola. 
Aparece por primera vez el arbotante que permite trasladar los empujes desde arriba y directamente 
sobre los contrafuertes exteriores  permitiendo así la apertura de grandes ventanales. 
    La fachada tiene tres cuerpos: dos torres cuadradas de sección uniforme y sin remate, aunque el 
proyecto inicial era coronarlas con agujas, y un cuerpo central con un gran rosetón para compensar la 



 22 

altura de la nave central. Este presenta dos círculos concéntricos con 12 segmentos interiores y 24 
exteriores. En horizontal, ofrece cuatro niveles: el triple pórtico, la galería de los reyes, el claristorio y las 
torres. Aparece así articulado en horizontal y en vertical, centralizando el esquema el rosetón de gran 
tamaño. Es el típico esquema en hache. 
 

   
 

 
3- La Sainte Chapelle (1243-1248) 
 
    La capilla del Palacio Real de París es un edificio clave del tipo de capillas palatinas, que se ha querido 
relacionar con los martiria cristianos. Fue edificada para custodiar las reliquias (corona de espinas de la 
Pasión de Cristo) que San Luis había comprado al emperador bizantino. Su planta presenta una sola nave, 
con bóvedas de crucería y soportes fasciculados, disponiendo estatuas con dosel sobre columnas 
exentas situadas en los muros de separación de las vidrieras. El muro, reducido a la parte baja de la 
capilla y totalmente calado, permite un amplio desarrollo de las vidrieras donde se desarrolla un 
programa iconográfico. El espacio unitario del interior así como la diafanidad conseguida por el calado 
total de los muros, la convierten en una de las obras representativas del gótico radiante. 
 

     
 
 
 
El gótico en el resto de Europa 

 

    La influencia de las catedrales góticas se fundió en Inglaterra con pervivencias de la arquitectura 
normanda y produjo un estilo con personalidad propia. En general, las plantas de las iglesias tienen una 
gran extensión longitudinal, dos transeptos, el primero mayor que el segundo, gran anchura de la nave 
central respecto a las laterales y cabeceras planas.  



 23 

    Los gruesos muros actúan de contrafuertes, no precisando de arbotantes. Como consecuencia los 
edificios tienen poca elevación 
    En el ámbito decorativo exhiben grandes vidrieras y bóvedas de complicadas formas, cuyos nervios 
tanto pueden ser estructurales como decorativos. 
    Las fachadas con dos torres, se extienden en sentido horizontal con varios frisos de arcos en los que 
se insertan esculturas, así se crea una compartimentación geométrica; es lo que se llama una fachada 
pantalla. 
 

          
 

    En Alemania el románico estaba muy arraigado y las nuevas formas góticas no penetraron hasta el 
siglo XIII. Los primeros ejemplos están vinculados a las órdenes mendicantes y son construcciones 
sencillas, esbeltas, de amplia nave central y con techos planos. Estrasburgo, Colonia y Friburgo son los 
ejemplos más sobresalientes. Uno de los rasgos de estas construcciones es el virtuosismo en el tallado de 
la piedra, que se convierte en una filigrana, y las finas y elevadas torres. Asimismo se emplea la iglesia de 
planta de salón cuyas naves tienen alturas similares, lo cual evita los contrarrestos interiores  y 
exteriores. También la arquitectura civil ha dejado importantes huellas: ayuntamientos, casas gremiales, 
barrios y ciudades enteras como en Nuremberg o Colonia. 
 

   
Catedral de Colonia (1240-1322) 
    Inspirada en la catedral de Amiens, presenta planta de cruz latina, girola, tres naves en el transepto y 
cinco en el cuerpo principal. La fachada occidental ofrece dos torres de 156 m. de altura rematadas por 
agujas, cada una de ellas  abarca las dos naves laterales, de manera que el cuerpo central responde a una 
sola nave y resulta estrecho.  Los arcos tienen perfil alancetado. El triforio presenta también vidrieras por  
lo que el interior es diáfano. 
 
    El gótico no se implantó completamente en Italia, donde predominó la herencia clásica. Las órdenes 
mendicantes introdujeron el nuevo estilo, pero con características propias: predominan las líneas 



 24 

horizontales, el muro sigue recogiendo el empuje de la cubierta y no se emplean arbotantes. Los 
edificios no son elevados ni tienen los vanos y las vidrieras del gótico francés. En el exterior se utiliza 
revestimiento de mármol, como se había hecho en el románico (catedral de Siena), y, a veces, la 
techumbre es un artesonado de madera (Santa Croce de Florencia). La famosa catedral de Milán, erigida a 
fines del XIV, rivaliza con modelos franceses o alemanes. 
 

  
 

8- El gótico en la Península Ibérica 

 
    La arquitectura gótica castellana está basada en modelos franceses que penetraron en fechas 
tempranas (siglo XII) por la llegada de monjes cistercienses a repoblar las tierras recién conquistadas 
donde fundaron numerosos monasterios. Los primeros ejemplos, influidos por el Císter son edificios 
desornamentados con detalles románicos aislados. De este momento son las catedrales de Sigüenza, 
Ávila y Cuenca donde se advierten rasgos del primer gótico francés como las bóvedas sexpartitas y el 
gran tamaño de la nave central.  
 

     
 
  A partir del primer cuarto del siglo XIII, el estilo se va homogeneizando según modelo francés, y es 
cuando se construyen las grandes catedrales castellanas del gótico clásico: León, Burgos y Toledo. Se 
caracterizan por bóvedas de crucería simples o sexpartitas, tracerías simples con uno o tres elementos 
calados, pilares con pocas columnillas adosadas, planta de cruz latina con tres naves, transepto y capillas 
adosadas. 
 
    Durante el siglo XIV se acentúa la influencia artística flamenca, con el reinado de los Reyes Católicos 
en el siglo XV se establece el llamado flamígero isabelino caracterizado por la profusión de elementos 
decorativos: arcos conopiales, rebajados y mixtilíneos; talla de la piedra en filigrana, empleo de bóvedas 
estrelladas e incluso tracerías con decoraciones más complicadas. De este periodo es la catedral de Sevilla 
o el monasterio de S. Juan de los Reyes en Toledo. 
 



 25 

La catedral de Burgos (1222-1260) 
 
    Tiene una planta de tres naves, transepto de nave única que sobresale, girola de tramos trapezoidales y 
cinco capillas hexagonales y cuatro rectangulares. En la nave central  y crucero existe un nervio a lo largo 
del eje longitudinal. 
    El cimborrio y las agujas, obra de Juan de Colonia, recuerdan la arquitectura germánica. El primero, con 
planta octogonal, presenta una bóveda estrellada y calada. Presenta tres fachadas con esculturas que 
recuerdan a Reims. 

  
   La catedral de León (fotocopias) 
 

La catedral de Toledo (iniciada en 1226) 
    Iniciada bajo el reinado de Fernando III el Santo, bajo la dirección del maestro cantero de origen franco 
Martín, y continuada por Pedro Pérez y terminada en 1493 bajo el reinado de los Reyes Católicos 
    Es el mayor edificio español del siglo XIII y sigue el esquema de Notre Dame: cinco naves, transepto no 
saliente y doble deambulatorio con tramos triangulares y rectangulares y capillas de diferente tamaño. 

   
    Esta catedral, poca elevada y ancha, no buscaba la elevación interior ni la esbeltez de su modelo 
francés. 
    Se utilizaron avances constructivos junto con motivos árabes en la arquería del triforio (arcos 
polilobulados entrecruzados) como símbolo del triunfo del cristianismo. Las influencias flamenca e 
italiana se perciben en unos pórticos muy decorados. 
 
Monasterio de S. Juan de los Reyes, Toledo (1477-1504) 
 
    Obra de Juan Guas realizada durante el reinado de los Reyes Católicos para conmemorar su victoria en 
la batalla de Toro frente a los partidarios de Juana la Beltraneja. Presenta las características del llamado 
flamígero isabelino con su intensa decoración donde aúna elementos mudéjares y el repertorio 
flamígero importado por arquitectos nórdicos. Precisamente esta obra se debe al hijo de un arquitecto 



 26 

bretón. Prolifera la decoración en el claustro y en el interior de la iglesia, en especial en el crucero, sin 
repercutir negativamente sobre la apreciación del espacio interior.  Entre los motivos destaca la reiterada 
presencia de grandes escudos sostenidos por el águila de S. Juan. La estructura de nave única con capillas 
entre los contrafuertes se percibe con total nitidez. Se cubre con bóvedas de crucería estrelladas de 
trama compleja 
 

   
 
 
 
 
El gótico en la Corona de Aragón 
  
    La presencia cisterciense fue muy importante en la Corona de Aragón, donde encontramos importantes 
monasterios como el de Poblet, fundado por Ramón Berenguer IV, o Santes Creus, también en 
Tarragona. Sin embargo no encontramos a lo largo del XIII la presencia del modelo de catedral clásica. 
Se siguen los postulados del gótico mediterráneo llegados del sur de Francia. El momento de esplendor 
se sitúa en el siglo XIV y especialmente en Cataluña.  
 
    Mientras en Castilla era la monarquía la institución que promovía o protegía la construcción de 
edificios, que solían ser de carácter religioso, en la Corona de Aragón, donde había una burguesía 
próspera y una animada vida urbana, proliferaron los edificios de uso civil. Así localizamos en Barcelona 
las atarazanas o astilleros de la ciudad, el Salón del Tinell o Sala del Consejo Real, promovido por Pedro 
IV, y en Valencia y Palma las lonjas, edificios cuadrangulares donde se realizaban las contratas de las 
empresas comerciales. En ellas finas columnas helicoidales  expanden nervios en sentido radial para 
soportar las bóvedas de crucería. En el exterior la decoración flamígera remite  a los palacios y residencias 
burguesas.  
 

   



 27 

   
Las catedrales (Barcelona, Palma, Gerona) potencian la línea horizontal antes que la vertical y prefieren 
una nave única y amplia o plantas de salón que ofrezca la máxima visibilidad, amplitud y claridad, aunque 
exija contrafuertes muy grandes y muy juntos para absorber la presión de la bóveda. Con el objetivo de 
obtener un exterior sobrio y continuo se alojan capillas entre los contrafuertes. Los elementos 
arquitectónicos se reducen al mínimo, sin ornamentos superfluos; los pilares, por ejemplo, pasan a 
formar las nervaduras de las bóvedas. 
 

9- Modalidades escultóricas 
 

9.1- La escultura gótica 
 
    La escultura gótica, desarrollada fundamentalmente en el marco de la catedral, es el vehículo esencial 
que expresa el cambio de pensamiento del hombre gótico y su espiritualidad. La ubicación y los 
materiales en los que se realizan las imágenes son similares a los del románico. La escultura en piedra se 
centrará en las portadas y, en menor medida, en el interior de las iglesias. Además, las vidrieras 
desplazaron a las pinturas, y los retablos y las sillerías de madera recogieron los temas que antes 
aparecían en la cabecera. Proliferaron las tallas de madera, apropiadas a una devoción cada vez más 
centradas en los santos y en la Virgen. 
 
    En cuanto a la iconografía, aunque se mantienen las escenas del Antiguo y del Nuevo Testamento y 
otros temas de tradición románica, lo más característico del gótico es la importancia que adquieren los 
temas marianos (relativos a la vida de la Virgen) que desplazan al Pantocrator, que rara vez aparece. 
También aparecen escenas relativas a la infancia, vida pública y pasión de Cristo inspiradas en los 
Evangelios Apócrifos, o de santos, para lo que se acude a los relatos hagiográficos de la Leyenda Dorada 
de Santiago de Vorágine. En general, los asuntos representados son más humanos y sensibles y buscan 
conmover a los fieles  y no tanto sobrecogerlos, con imágenes poderosas y solemnes como sucedía en el 
románico. 

 

        
 

    La novedad más acusada en el aspecto formal es la búsqueda del naturalismo para lo que se remontan a 
la Antigüedad clásica: las figuras tienen movimiento; los pliegues de las túnicas caen con naturalidad; los 
personajes expresan sentimientos y emociones; todos los objetos que les rodean están fielmente 
representados (vestidos, joyas, naturaleza…); se valora el sentido narrativo y la relación entre los 
personajes. Asimismo las figuras evolucionan desde el sometimiento al marco arquitectónico a la total 
independencia de este llegando a ser de bulto redondo, lo que permite mayor contraste lumínico y 
volumen. 
    Los retablos se sitúan en el muro tras el altar. Se realizan sobre madera, piedra o metal, con pinturas, 
esculturas u obras de ambos tipos. Su forma varió durante las diferentes épocas, siendo la más 
característica la disposición siguiente: 

- a modo de pedestal, un banco o predela 



 28 

- en el cuerpo del retablo existen divisiones verticales o calles, separadas 
entre sí por otras más estrechas o entrecalles 

- las divisiones horizontales se denominan pisos 
- para proteger el conjunto, se disponía una polsera o guardapolvo que lo 

enmarca en saledizo 
- cuando existe una prolongación de la calle central que sobresale del 

último piso, se denomina ático. 
 

 
 
    En ocasiones, el retablo comportaba dos grandes 
puertas sujetas por goznes a los extremos laterales que 
podían cerrarse sobre él para resguardarlo y que solían 
estar pintadas tanto por fuera como por dentro. 
    Va a albergar representaciones pictóricas al temple 
ya que la arquitectura gótica no ofrece amplios 
espacios murales. Obliga, asimismo, a la ordenación de 
los temas representados. 
 
    Los principales focos se sitúan en Francia, donde se 
crean los prototipos y que se erigen en protagonista 
en los siglos XII y XIII, Italia (XIII-XV) y la zona 
flamenco-borgoñona (XIV-XV). 
 
    Francia marca los primeros pasos en la evolución de 
la escultura. En la segunda mitad del siglo XII se inicia 

la búsqueda del naturalismo, se valora la relación y el diálogo entre los personajes, se rechaza la 
frontalidad y el hieratismo para iniciar un movimiento; se inicia la expresión y se disponen de forma 
diferente las escenas (estatuas en las jambas, disposición radial en las arquivoltas, escenas en registros 
horizontales). Obra representativa es el Pórtico Real de Chartres.  
    En el siglo XIII la escultura invade las fachadas. Se busca en estos momentos la expresión de una belleza 
idealizada, con figuras revestidas de solemnidad y dignidad (Beau Dieu de la catedral de Amiens) 

 
 
La Visitación de la catedral de Reims(1230-1260) 
 

    El grupo de la Anunciación y Visitación se localiza en la jamba derecha de la portada occidental de la 
catedral de Reims. Esta obra de varios maestros muestra el tránsito del románico (la Anunciación) al 
naturalismo gótico (la Visitación). 
    En el grupo de la Anunciación destaca el famoso ángel risueño, una imagen amable y refinada (modelo  
muy admirado en la Edad Media) y que insinúa el movimiento a partir de la gesticulación que contrasta 
con la Virgen, cuya imagen más rígida e inexpresiva, con vestiduras de modelado superficial y pliegues 
rectos y angulosos que subrayan la verticalidad, con seguridad obra de otro autor 
    En Reims se ha superado el aire hierático de obras anteriores y sorprende una mayor expresividad. El 
grupo de la Visitación denota un tono clasicista en el trabajo minucioso de los paños que caen con 
naturalidad y que traslucen la anatomía subyacente, en el naturalismo de los rostros o en el contraposto. 
    Otra de las novedades es la interrelación psicológica de los personajes, las mujeres inclinan sus cabezas 
mirándose entre sí dialogantes, y en la liberación del marco arquitectónico. Los rostros son expresivos y 
diferenciados 

 



 29 

 
 
 

    En Italia, siempre marcada por el clasicismo, trabajó la familia Pisano. Estos maestros se especializaron 
en la talla de púlpitos (Pisa y Siena) en los que describen escenas de la vida de Cristo con minuciosidad 
narrativa. Tienen influencia de la plástica romana en el cuidado en la ejecución y en la tendencia de 
rellenar totalmente el espacio. 
 
Púlpito de la catedral de Pisa de Nicolás Pisano (1259) 
 
    La estructura reposa sobre seis columnas, tres de las cuales apoyan en leones y quedan rematadas por 
un arco trilobulado. La parte superior es hexagonal y cuenta con cinco paneles. Los relieves de los paneles 
narran escenas de la infancia y la Pasión de Cristo, abigarradas de personajes, muy detalladas y de gran 
vigor narrativo. El tratamiento de los paños y algunos personajes recuerdan la estatuaria clásica. 

 

   
 

    Alemania también ha dejado una escultura gótica riquísima con dos tendencias. La primera se centra 
en la belleza y en la gracia esbelta y elegante. A esta escuela pertenecen las esculturas de las catedrales 
de Estrasburgo y Bamberg y las llamadas Vírgenes Bellas que surgen hacia 1400. Suelen tener el Niño a 
la izquierda, arquean el cuerpo hacia un lado y expresan delicados sentimientos. La otra tendencia es 
trágica y está representada por las Piedades: la Virgen Dolorosa sostiene en sus brazos a Cristo muerto. 
Son obras en las que la muerte está representada con gran realismo. 
    La zona franco-flamenca aporta en el siglo XIV y XV el realismo típico del tardogótico (Claus Sluter 
realiza el Pozo de Moisés) 
 
 
 



 30 

El pozo de Moisés.  
    El ducado de Borgoña, incluyendo los Países Bajos, fue un territorio independiente en los siglos XIV y 
XV. Esta obra de Claus Sluter es la base de un Calvario con la forma de brocal de un pozo que fue 
esculpida en 1389. Es un rasgo característico el volumen de las figuras, que se acentúa con mantos muy 
amplios de pliegues angulosos. El canon es corto y las cabezas, con rasgos muy realistas, suelen tener 
expresiones intensas y mucho volumen en pelo y barba. 
 
    Los modelos escultóricos franceses penetraron en Castilla en el siglo XIII gracias a las relaciones 
culturales y políticas de la corte castellana con la francesa. En el marco de los proyectos catedralicios de 
Burgos y León nacieron dos talleres dirigidos por maestros franceses. La puerta del Sarmental de la 
catedral burgalesa es el primer testimonio de la escultura gótica en la Península. Sin embargo esta 
influencia francesa no llegó a la Corona de Aragón hasta siglo XIV, acompañada de la flamenca e 
italiana. Limitados por la sobriedad arquitectónica, se especializan en sepulcros monumentales, 
retablos de piedra y escultura religiosa exenta, generalmente de alabastro. El siglo XV, maestros 
venidos del norte de Europa, entre los que destaca Gil de Siloé, introdujeron en escultura formas del 
gótico flamígero.  
 
    En Cataluña se observa influencia italianas en Pere Johan  que hace el relieve de  San Jorge en el 
Palacio de la Generalitat.  En Navarra penetran las influencias borgoñonas de Claus Sluter (sepulcro de 
Carlos el Noble de Pamplona)  con las figuras dramáticas de plañideras o personajes que lloran. En 
Castilla Gil de Siloé es el autor del retablo de la cartuja de Miraflores y de los sepulcros en alabastro de 
Juan II e Isabel de Portugal (padres de la reina Isabel) exentos y  de forma estrellada y el del infante don 
Alfonso que corresponde al modelo adosado al muro bajo arcosolio.  
  De autor desconocido o de Sebastián de Almonacid es el sepulcro de   Don Martín Vázquez de Arce, el  
Doncel de Sigüenza, que retrata al joven melancólico.    En  la  Corona de  Aragón,  Guillem Sagrera, 
que  manifiesta influencia flamenca,  esculpe las imágenes de gran realismo  de San Pedro y San Pablo 
de la puerta del Mirador de la catedral de Palma de Mallorca 
 
    Las sillerías, conjunto de asientos situados en el muro o en el perímetro del coro, que pueden constar 
de dos pisos, son también el soporte de tallas de madera en bulto exento o en relieve situados en los 
asientos, los respaldos, los bancos, las misericordias o en los doseles. Se representan santos, profetas o 
temas profanos, con carácter moralizante. 
 

     
 
6.2- La vidriera 

 
    Está formada por vidrios coloreados y ensamblados por una red de plomo de sección en forma de 
hache para que encajen  y que, a su vez, sirve para siluetear los contornos y los dintornos de las figuras. 
Se utiliza para cerrar los ventanales de las iglesias y de otros monumentos. 
 
    El procedimiento de fabricación de las vidrieras se conoce desde el siglo X (“Diversarium artium 
schaedula” del monje Teófilo). Comienza con la realización de un cartón con el boceto del tema a 



 31 

representar y con las dimensiones del vano. Para colorear el vidrio se mezclaban en un crisol, el sílice, la 
sosa y las substancias que darían color (manganeso, cobalto…). Para obtener hojas se empleaban dos 
procedimientos:  

a) el de la corona: el artesano giraba el tubo de soplar con una pequeña cantidad de vidrio fundido, 
adoptando esta una forma plana, como la de un plato,  
b)  el del manguito: al soplar consigue un cilindro que, en caliente, se corta y se abre para adoptar 
una forma plana.  

    Después se cortaban las piezas individuales empleando una punta de diamante y se disponían sobre 
el diseño previo. El último paso era ensamblar las piezas en el listel de plomo, soldando los plomos 
entre sí y pintando en negro algunos detalles. 
 
    Los temas a representar están condicionados por la verticalidad de los vanos. En principio se prefirió 
la distribución de escenas en series de medallones, posteriormente se introducen elementos 
arquitectónicos simulados bajo los que se sitúan los personajes bíblicos, y a medida que se amplía su 
superficie, aparecen registros horizontales. Pero el elemento más espectacular por su tamaño y 
disposición en portadas es el rosetón. 
    Las vidrieras son más importantes por su diafanidad cromática que como soportes narrativos. 
Consigue además diferentes tonos según el grosor o desigual soplado, o por la fusión en la retina del 
espectador de los tonos próximos. 
    No se trata sólo de llenar de luz el interior, sino de hacerlo con una luz irreal y simbólica, lo cual se 
consigue con al vidriera, que une a la irrealidad que provocan sus colores, el simbolismo de las figuras 
allí representadas. 
    Estéticamente la vidriera conserva de la tradición románica el grueso trazado de los perfiles, ahora 
acentuados obligatoriamente por la propia naturaleza del soporte, el emparrillado de hierro y el 
emplomado, y por eso mismo, su tono expresionista. La propia característica de la vidriera condiciona 
también su representación plana y sin volumen. Con el tiempo, no obstante, se advertirá una creciente 
influencia de la plástica gótica tendente a las formas más delicadas y a un mayor naturalismo formal. 
Ejemplo: Vidrieras de la catedral de León 

 
 

10- La pintura italiana y flamenca: origen de la pintura moderna 
 

    En la Baja Edad Media la pintura se realiza sobre tabla, no en los muros, y con la técnica al temple 
(mezcla de pigmentos con aglutinante como yema de huevo o cola). Emplea temática religiosa 
mostrando figuras que se desenvuelven en fondos dorados, símbolo de trascendencia, y sin claroscuros 
que difuminen las formas, dando como resultado unas figuras planas. 
    Con el tiempo, se caracterizó por la plasmación de un canon y proporciones naturales, con mayor 
gestualidad. La captación de la luz empezó a utilizarse en el modelado de los cuerpos y se precisó el 
marco espacial con arquitecturas y paisajes 

    Podemos distinguir cuatro estilos: 
a) francogótico o lineal (fines del siglo XII-1330): nace en Francia 8cortes de París y de 

Borgoña) vinculado a la vidriera y la miniatura. La línea prima sobre el color; las figuras 
son planas y los fondos, a menudo, dorados 

b) italogótico (1300-1400): combina la herencia bizantina (monumentalidad, simetría, 
hieratismo) y el naturalismo. Así el Trecento se caracterizaría por: uso de colores claros, 
predominio de la línea sinuosa, volumen de las figuras y expresión de sentimiento; 
abandono los fondos dorados con representación de arquitecturas y de paisajes muy 
simples, inicio de la perspectiva. 

 Existen dos centros: Siena (Duccio y Simone Martini) y Florencia (Cimabue y  Giotto). 
c) internacional (1380-1450): fusiona elementos y formas del francogótico con 

innovaciones técnicas e iconográficas italogóticas: estilización de las figuras, escenas 



 32 

cotidianas, exaltación cromática y detalles anecdóticos. Alterna fondos dorados con el 
uso de una luz difusa que ilumina el conjunto ( Hermanos Limbourg) 

 
d) flamenco (siglo XV). Derivó del gótico internacional. El uso de la técnica al óleo permitió 

representar la realidad con un grado excepcional de detallismo y obtener una gran 
luminosidad. La ausencia de movimiento y el uso del simbolismo son rasgos de la 
escuela. Mezcla temática religiosa y profana, con gran interés por el retrato 

 

         
Gótico lineal: Tabla de las plañideras        Duccio de Buoninsegna: Maiesta 

 

    
Simone Martini: Anunciación     Van Eyck: La Virgen del canciller Rolin 
 
La pintura en Italia. 
 

    Cuando en Italia comienza el Duecento (siglo XIII) persiste la influencia bizantina con fondos dorados, 
personajes planos y rígida simetría. La pintura se fue librando de estos esquemas gracias a la labor de 
Cimabue y, sobre todo, a Giotto en Florencia.  
 
    A Giotto (1266-1337), pintor, arquitecto y escultor reconocido ya en su época se le debe la creación 
de la escuela florentina de pintura que sienta las bases de la pintura renacentista. 
    No sigue modelos góticos, si no que intenta acercarse a la realidad mediante: 

a) fondos: abandona las fondos dorados y representa paisajes urbanos o naturales muy 
simplificados 

b) crea sensación de profundidad mediante la posición oblicua de los elementos 
arquitectónicos 

c) composiciones simplificadas, sin detalles superfluos y con la presencia de figuras de 
espaldas para crear la sensación de profundidad 

d) definición del volumen mediante el estudio de la luz, empleando una paleta restringida 
y cuyo resultado son figuras monumentales, con sensación casi escultórica 

e) sus rostros, indiferenciados, con mirada penetrante y ojos rasgados contribuyen a la 
expresión dramática de los sentimientos 

 



 33 

    La influencia de este se hace notar también en los artistas sieneses Duccio de Buoninsegna y su 
discípulo Simone Martín en la captación del volumen, la representación del espacio o la representación 
de los sentimientos. Sin embargo se percibe la influencia del gótico internacional en las formas muy 
estilizadas y los fondos dorados 
 
Frescos de la Capilla Scrovegni de Giotto (Prendimiento, Lamentaciones y Huida a Egipto) 
 
    La Capilla de los Scrovegni, también llamada Capilla de la Arena es un edificio de ladrillo de planta 
rectangular cubierta por una bóveda de cañón. Dedicada a Santa María de la Caridad, fue erigida entre 
1303 y 1305 por orden de Enrico Scrovegni, que pretendía así expiar los pecados de su padre, conocido 
usurero. La capilla tenía finalidad funeraria. 

    
    

 La decoración mural de la capilla es una de las obras maestras de Giotto. Los frescos están dispuestos 
en tres bandas horizontales superpuestas. Cada una de las bandas contiene seis recuadros sucesivos, lo 
que hace un total de 36 cuadros. El orden narrativo es de izquierda a derecha y de arriba abajo y 
representa la vida de la Virgen y de Jesús. Las bandas inferiores de ambos muros están dedicadas a 
narrar la Pasión y Resurrección. El último de los cuadros representa el milagro de Pentecostés, inicio 
simbólico de la acción de la Iglesia en la tierra. 
    La iconografía de los frescos tiene su origen en el Nuevo Testamento y en las tradiciones apócrifas 
recogidas en La leyenda dorada de Jacobo de la Vorágine. 
    Además existen otras pinturas: en el arco triunfal de acceso al ábside se representa la Anunciación de 
la Virgen. En la pared opuesta, a los pies de la iglesia, se representa un grandioso Juicio Final. En las 
bandas inferiores de los muros, por debajo de las escenas de la vida de Cristo, Giotto pintó 14 alegorías 
de Vicios y Virtudes. Los Vicios están en el muro izquierdo, mientras que las Virtudes se encuentran a la 
derecha en correspondencia con los condenados y los bienaventurados del Juicio Final respectivamente. 

 
Las Lamentaciones o Llanto sobre el Cristo muerto. 
 

    La escena está dividida en dos registros: en el superior se desarrolla el lamento de los ángeles, que 
expresan la tragedia de la muerte del Hijo de Dios. 
    En la parte inferior, los personajes se agrupan alrededor del cuerpo sin vida, que constituye la única 
línea horizontal de la composición. Toda la escena gira en torno a la cabeza de Cristo, unida a la de su 
madre en un grupo de gran dramatismo. Alrededor se agrupan las santas mujeres, dos de ellas de 
espaldas, formando unos bloques que crean espacio tridimensional. Alguna figura tiene inspiración 
clásica, como la de S. Juan que echa los brazos hacia atrás. Destaca cómo Giotto utiliza el paisaje, muy 
esquemático, para reforzar el significado de la escena: la línea del horizonte desciende en pendiente y 
acaba a la altura de la cabeza de Cristo. 
 



 34 

El Prendimiento o El beso de Judas 
    Representa el momento en que Judas identifica a Cristo con un beso ante los soldados que vienen a 
prenderle mientras Pedro, en el lado izquierdo, ofrece resistencia. Muestra los elementos 
imprescindibles para la narración de la historia: las antorchas indican que se produjo de noche, los 
soldados expectantes, Judas y Cristo y S. Pedro cortándole la oreja al criado de Caifás. Los personajes se 
distribuyen en tres grupos, pero la presencia del personaje que dirige a la multitud en el lado derecho o 
del que está de espaldas en el primer plan a la izquierda actúan de elementos de unión. 
    Las figuras, de rostros ovoides y contornos marcados, parecen casi esculturas pintadas dada su 
volumetría. La humanización también se consigue con la expresión de los sentimientos: expectación, 
violencia…  
    A pesar de la inexistencia de un fondo paisajístico por la aglomeración de las figuras, la disposición de 
estas permite la creación de un espacio real. 
    Se comprueba su preocupación por la luz en los tonos tan matizados como en el ropaje del personaje 
del primer plano de la derecha. 
    Recibe influencia sienesa que se percibe en los ojos rasgados o en el pan de oro de las aureolas. 

     
La pintura flamenca  
    A principios del siglo XV, Flandes se convierte en uno de los principales centros pictóricos europeos, 
que ejerce una importante influencia en el resto de Europa, en un principio mayor incluso que la del arte 
moderno que en estas mismas fechas se gesta en la Italia renacentista. 
    El conglomerado político de pequeñas extensiones territoriales que conformaba Flandes hasta el siglo 
XIV, queda unificado bajo el dominio de los duques de Borgoña, que aportan el lujo, el refinamiento y el 
ceremonial de su corte, a estos territorios densamente poblados. En ellos, una gran actividad comercial, 
con relaciones con toda Europa, genera una importante burguesía sólidamente instalada en numerosas 
ciudades, en las que existe una fuerte organización gremial (de guildas) que incluye también a los 
artistas. Estos trabajan así para una clientela tanto burguesa como aristocrática. La pintura flamenca 
refleja esta doble tendencia del gusto, la suntuosidad y el rico colorido que convierten al cuadro en un 
objeto precioso, y el afán realista, la exigencia de una alta calidad en la ejecución y una minuciosidad 
que singulariza cada elemento, cada objeto representado, recogiendo las necesidades de una clientela 
también burguesa. 
    Ya anteriormente, las corrientes naturalistas se resaltan en Flandes frente al idealismo y la elegancia 
del gótico francés e internacional, pero es ahora, y especialmente con el perfeccionamiento de la 
técnica del óleo, (que emplea aceite de linaza como aglutinante y barnices y disolventes que aceleran el 
secado), lo que permite una minuciosidad que antes era imposible conseguir, así como el empleo de 
veladuras (superposición de capas de pintura que transparentan las anteriores) que hacen posible 
corregir errores, una mayor brillantez de colorido, mejores matices y texturas. 
    La importancia de la miniatura, con creadores como los hermanos Limbourg, aunque ligada a los 
esquemas del gótico internacional, es clara para la aparición de esta escuela flamenca, que busca 
conseguir la materialización y el emplazamiento de los objetos en un espacio atmosférico continuo 
mediante el empleo de sutiles matices luminosos y cromáticos. 



 35 

    La pintura flamenca no tiene el aparato conceptual y teórico del Renacimiento italiano. Se basa aún 
en el artista-artesano medieval, verdadero conocedor de su técnica y de la tradición pictórica, que no 
pretende la plasmación de una teoría de interpretación de la realidad, sino que transcribe la apariencia 
de las cosas, no mediante una perspectiva lineal y matemática, sino mostrando cuidadosamente la 
realidad dentro de una perspectiva atmosférica intuitiva fruto de la maestría de una buena tradición 
técnica. Así la matización gradual del colorido logra la sensación de lejanía o volumen sin recurrir a las 
líneas. 
    El problema técnico de plasmar la luz se fue desarrollando durante siglos en los Países Bajos. Cuando 
la escena ocurre en un interior, suele haber una ventana por la que entra la luz que ilumina la escena. 
El reflejo de esa luz sobre los objetos es otro de los temas que interesa a los artistas. Con una visión que 
podría llamarse microscópica, los pintores flamencos describen joyas, flores, bordados, usando para 
ellos pinceles finísimos, con un dibujo de alta precisión. En el exterior, siguiendo la tradición 
miniaturista medieval, representan en el fondo de los cuadros minúsculos detalles de personas, 
animales y ciudades. A veces pintan algún edificio concreto, pero por lo general son villas y paisajes 
imaginarios. 
    Una innovación que se debe a los hermanos Van Eyck es que el donante aparece en sus cuadros con 
el mismo tamaño y dignidad que los personajes sagrados. Cuando estos pintores abordan la ejecución 
de retratos, reproducen de forma muy realista los rasgos que individualizan a cada personaje. 
    Los autores que destacan por su influencia son Jan Van Eyck y Roger van der Weyden, si bien no 
habrían llegado tan lejos de no mediar la influencia previa de Humberto van Eyck sobre su hermano 
menor o de Roberto Campin, llamado maestro de la Flemalle, sobre Roger van der Weyden. 
 
     Jan van Eyck (c. 1390-1441), artista de un rápido prestigio en su tiempo, marca la cima del arte 
flamenco. Tiene encargos tanto de los duques de Borgoña como de la aristocracia y de la burguesía. Su 
obra más importante es el Retablo del cordero místico de la catedral de S. Bavón en Gante, encargo de 
un rico burgués de la ciudad y paradigma de la pintura flamenca en su afán de minucioso realismo, en su 
ejecución técnica, en su equilibrio cromático y compositivo, en la compleja interpretación teológica, en 
la conexión con la realidad histórica de su tiempo y en la exposición de temas que posteriormente 
desarrolla la pintura flamenca: paisajes, retratos, interiores, naturalezas muertas… 
     

Frente al usual pequeño tamaño de los cuadros 
flamencos destinados al interior de una casa 
burguesa y para el fácil traslado de las cortes 
viajeras, este retablo, de enormes dimensiones, 
tienen veinte tablas; de ellas las exteriores 
pintadas por ambas caras. En la predela, perdida, 
representaba el infierno; en la parte exterior, 
pinta la Anunciación y en la parte inferior a los 
donantes. En el interior, múltiples procesiones se 
dirigen a adorar al Cordero, símbolo de Cristo 
crucificado; mientras, en la parte superior, Dios 
todopoderoso con S. Juan y la Virgen y a los 
lados, Adán y Eva. 
 
    En otros de sus cuadros sorprenden los retratos 

de los donantes, que reciben un protagonismo similar al de las figuras divinas (La Virgen del canciller 
Rolin). En sus retratos la fidelidad al modelo alcanza un alto grado de elaboración, introduciendo una 
turbadora mirada del retratado fija en el espectador. 
    Otra de sus obras más conocidas, El matrimonio Arnolfini, es el retrato de un matrimonio de 
comerciantes, en el que también utiliza un lenguaje oculto de símbolos. El cuadro podría ser una especie 
de acta notarial del matrimonio. 



 36 

    Pintor también de miniaturas y de cuadros de tema profano, es el principal artífice del nuevo estilo y, 
junto con Giotto, uno de los pintores que marcan el comienzo de una nueva etapa en la pintura. 
 

     
 
 
    Hieronimus Bosch, El Bosco (h. 1450-1516) nació probablemente alrededor de 1450 en ´s 
Hertogenbosch, una ciudad en el sur de lo que hoy son los Países Bajos, posesión del duque de Borgoña. 
Su familia, los Van Aken, procedía de Aquisgrán y se dedicaban a la pintura. Al ser pintores, según el 
sistema medieval de estamentos, formaban parte del respectivo gremio. Esto es importante para 
entender por qué se hizo conocido como 'El Bosco' (en neerlandés: Den Bosch); a la muerte del padre, el 
hermano mayor fue el único con derecho para usar gremialmente el apellido van Aken: así, Jeroen 
adoptó como nombre artístico el nombre abreviado de su ciudad natal, siendo asimismo latinizado su 
nombre, pasando a firmar como Hieronymus en lugar de Jeroen.  
    Nada se sabe de la primera formación artística, pero puede suponerse que aprendió en el taller 
familiar dedicado a la pintura al fresco, a dorar esculturas de madera y a la producción de objetos 
sagrados, trabajando especialmente para la catedral de la ciudad. 
    En torno a 1480 se casó con la hija del rico burgués que le facilitó el ascenso social hacia la alta 
burguesía urbana. Esto le permitió gran libertad para elegir los temas de sus obras. 
    El Bosco parece enmarcarse en una corriente mística prerreformista, dentro de la llamada Devotio 
moderna. 
    Tras su muerte, el rey Felipe II de España se interesó por su obra, adquiriendo varias de sus pinturas; 
la atracción que Felipe II tenía por las obras de 'El Bosco' es curiosa: en su dormitorio del Monasterio del 
Escorial mantenía el célebre  Jardín de las Delicias. 
    Ha influido en pintores casi contemporáneos suyos, tales como Pieter Brueghel. En el siglo XX es 
notorio su influjo en expresionistas como James Ensor, o surrealistas como Max Ernst y Dalí.  
 
    Pese a ser casi coetáneo de Jan van Eyck, sus figuraciones y técnicas son notablemente diferentes. 
Técnicamente pintaba sin demasiados retoques ni pinceladas. Sin embargo, el análisis de cada una de 
sus obras demuestra que hacía un concienzudo y detallado proyecto antes de la ejecución. Innova, 
asimismo, en la gama de colores, con tonalidades más contrastadas y atrevidas. 
    En cuanto a la figuración, El Bosco se destaca por representar a personajes santos como sujetos 
comunes y vulnerables. Es tan patética la vulnerabilidad de los personajes santos representados que les 
hace queridos por empatía. Prácticamente todos los personajes que representa tienen algo de 
caricatura. Protagonista de sus cuadros es la humanidad, que incurre en el pecado y es condenada al 
Infierno; la única vía que parece sugerir el artista para redimirse se encuentra en la imitación de las vidas 
de los santos dedicadas a la meditación, aunque estén rodeados por el mal, o a través de escenas de la 
Pasión de Cristo, a través de la reflexión sobre las penas sufridas por Cristo, para rescatar al género 
humano del pecado universal.  



 37 

    En sus obras abunda el sarcasmo y la imaginería de tipo onírico, y lo grotesco. Una de las 
explicaciones para esto es que El Bosco aún se encuentra imbuido por la cosmovisión medieval repleta 
de la creencia en hechiceras, la alquimia, la magia, los bestiarios, las hagiografías... Además, en el 1500 
abundaron los rumores apocalípticos. Esto incide para que 'El Bosco' intente desde sus pinturas dar un 
mensaje moralista, si bien de un moralismo satírico; y si 'El Bosco', tiene mucho de medieval, por otra 
parte, nos anticipa al humanismo de la Edad Moderna. 
 
El Jardín de las Delicias (1510-1515) 
 
    El tríptico de El Bosco es una de las obras más complejas y misteriosas de la pintura europea. El 
conjunto es una representación muy personal del mundo en una triple secuencia. El panel izquierdo 
muestra la creación; el central, la lujuria desatada, y el derecho, su consecuencia, el infierno. El 
tríptico cerrado representa el mundo en el tercer día de la Creación dentro de una esfera, símbolo de 
fecundidad. 
    El Bosco supeditó el uso del color al tema tratado: a la izquierda, el paraíso se representa con tonos 
verdes y amarillos, que sugieren pureza y renovación; en la tabla central, todavía prevalece la luz del 
anterior paraíso: la claridad que emana de los cuerpos blancos y desnudos de sus protagonistas resaltan 
elemento humano del entorno; en el lateral derecho, el infierno, dominan el negro y el rojo, más 
acordes con las escenas horripilantes que se representan; y en  los postigos exteriores, las tonalidades 
apagadas de gris y verde grisáceo revelan un mundo con escasas señales de vida en sus orígenes 
 

    
 
    La pintura de El Bosco es una pintura fantástica, de monstruos imposibles y figuras locas, que al final 

nos presentan un mundo al revés. Pretende criticar irónicamente a la 
Humanidad exagerando con extravagancias sus debilidades. Su exaltación del 
mundo irracional y onírico convierte al autor en un precedente del surrealismo. 
    La interpretación de la obra no es fácil. Fraenger opina que el Jardín refleja las 
doctrinas de una secta adamita a la que, según el autor, El Bosco pertenecería, y 
que consideraban la libertad sexual como vía para la salvación de las almas, de 
ahí el contenido hedonista del cuadro. Otros críticos consideran la obra como 
una sátira de los pecados que convierten a los seres humanos en bestias, lo que 
explicaría la rica simbología de la obra. 
     La obra se estructura como un tríptico: 
 
    En la tabla izquierda se representa la Creación, en concreto la creación de Eva 
por Dios ante un Adán contemplativo. En el centro aparece una fantástica 
fuente presidida por una lechuza. La fuente se ha interpretado como la “fuente 
de la vida”, pero en este caso con un sentido maléfico, el de una vida nacida con 
el pecado, lo que permite relacionarla también con el árbol de la ciencia del 
bien y del mal, testimonio del pecado original. Así la imagen de la lechuza es 
ambivalente: símbolo de la sabiduría en la Antigüedad, pero del mal en la Edad 



 38 

Media. Contribuyen a esta misma idea los animales presentes en el lago que rodea la fuente, habitado 
por patos necios, cisnes orgullosos y sabandijas. El mismo sentido tendrían también los animales que en 
la parte inferior comienzan a devorarse entre sí, o aquellos otros, mitad pez mitad patos, tocados de 
caperuza de fraile y que simbolizarían la estupidez de cierta parte del clero. A la izquierda el toro salvaje, 
símbolo de la pasión, acecha al unicornio blanco, símbolo de la castidad, y el elefante blanco, símbolo de 
la inocencia, es montado en sus lomos por un mono, símbolo de la lujuria. 
 
 

    La tabla central representa el Mundo. Un mundo de vicios y 
de placeres al que hombres y mujeres se dedican en una 
composición tan saturada de personajes que hace pensar en el 
“horror vacui” medieval. La representación sigue siendo 
simbólica y así los placeres se representan por medio de frutas, 
como fresas, cerezas, moras, frambuesas que aluden a lo 
efímero del placer sexual. Algunas figuras aparecen inmersas en 
pompas o esferas de vidrio, aludiendo a la eventualidad del 
deleite, según confirma el proverbio: “el placer es como el 
vidrio, cuanto mayor es antes se rompe”. También aparecen 
hermafroditas y ratones, símbolos estos últimos de la envidia, 
sobre todo de aquellos que observan los placeres de los demás. 
En conjunto un mundo abarrotado de seres en su mayoría 
infelices o atrapados en la ansiedad de una vida orientada 
exclusivamente al goce carnal. 
 

 
 
    La tabla derecha representa al infierno. Está presidido por una figura en 
forma de huevo roto en el que se adivina el autorretrato del autor, que en 
su pierna muestra síntomas de sífilis y ve coronada su cabeza por una gaita, 
símbolo de la inversión sexual. Todo ilustraría el castigo que conlleva el 
exceso en el placer carnal representado en la tabla anterior. Rodeando a 
esta figura aparecen muchas otras. Destacan por su contenido sarcástico los 
clérigos con picos de ave por ser malos predicadores, y los que sufren el 
castigo horrible de verse aprisionados entre instrumentos musicales. 
Tampoco se salvan de los castigos eternos las monjas que comercian con 
reliquias, convertidas aquí en cerdos. Al fondo y en la parte superior se 
desarrolla un espectáculo espectral y luminoso con edificios en llamas en 
medio de las tinieblas. 
     
    En conjunto, la obra resume la esencia de la pintura de El Bosco. Una 
pintura de enorme complejidad simbólica, y que lejos de exaltar el placer, 
utiliza irónicamente la imagen de un paraíso hedonista para criticar los 
desmanes de la Humanidad. De hecho las tablas cierran un ciclo coherente: 
lo que empezó mal para el hombre desde el momento de la Creación por el 
pecado original, deriva en un mundo vacío e infeliz basado en los placeres 
materiales, y no puede acabar más que con los padecimientos del Castigo 
Eterno. 
 
El descendimiento    
Autor: Roger van der Weyden, también conocido como Rogier de la Pasture, (Tournai, hacia 
1399/1400-Bruselas, 18 de junio de 1464) fue un pintor flamenco formado en el taller de Robert 

https://es.wikipedia.org/wiki/Tournai
https://es.wikipedia.org/wiki/Bruselas
https://es.wikipedia.org/wiki/18_de_junio
https://es.wikipedia.org/wiki/1464
https://es.wikipedia.org/wiki/Pintura_flamenca_(siglos_XV_y_XVI)
https://es.wikipedia.org/wiki/Robert_Campin


 39 

Campin. En 1435 fue nombrado pintor de la ciudad de Bruselas.   Aunque gozó de considerable prestigio 
en vida y fue uno de los más influyentes artistas de su tiempo, no se conocen pinturas firmadas ni 
existe documentación precisa sobre contratos o recibos de pago que permitan asignarle con entera 
certeza ninguna obra. Se le han atribuido tres tablas (Tríptico de Miraflores, Descendimiento del Museo 
del Prado y Calvario del Monasterio de El Escorial) . 
 
Técnica: óleo sobre tabla 
Cronología: hacia 1435. 
Dimensiones:  220 x 262 cm 
Localización actual:  Museo del Prado   
Cliente: La obra fue encargada por el gremio de los ballesteros de Lovaina para ser expuesto en su 
capilla. 
 

Tema:  
    La escena recoge el momento en que Cristo muerto es bajado de la cruz. Se  distingue a la Virgen 
desmayada , al evangelista Juan, José de Arimatea que pidió a Poncio Pilatos que le dejara llevarse el 
cuerpo de Jesucristo para enterrarlo, Nicodemo, María Magdalena  a la derecha y María  Salomé y María 
de Cleofás 

 

 
Aspectos formales 
 
     El rico fondo dorado y poco profundo centra la atención en las figuras protagonistas del drama. 
Existe un pequeño paisaje con plantas pequeñas, un hueso y una calavera junto a la mano de la Virgen. 
La calavera haría alusión al Gólgota (lugar de Calaveras) o a la figura de Adán y la asociación con las 
plantas simbolizaría la redención del pecado original 
       .      
     La composición es simétrica, con un eje central formado por la cruz, José de Arimatea y el joven que 
descuelga el cuerpo de Jesús, y cerrada. Cierran la composición, como en forma de paréntesis, por un 
lado de rojo San Juan y, por el otro, María Magdalena cuyo vestido algo escotado haría alusión a su 
condición de pecadora. 
 
     Se repiten actitudes en las dos figuras que están junto a Cristo (una de las tres Marías y Nicodemo 
con la cabeza girada hacia el lado derecho) y las dos diagonales de Cristo y de la Virgen pero con 
contrastes, una desnuda y otra vestido, uno color frío y otro cálido, una desmayada y con el brazo caído 
y otro muerto con la misma posición del brazo.    
          
     Sobre el fondo dorado, típico del gótico, se destacan las figuras de color vivo (rojo de Juan, azul 
intenso de la Virgen realizado a partir de lapislázuli).  El color rojo aparece distribuido  por todo el 
cuadro. 
 

https://es.wikipedia.org/wiki/Robert_Campin
https://es.wikipedia.org/wiki/Museo_del_Prado
https://es.wikipedia.org/wiki/Museo_del_Prado
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_El_Escorial
https://es.wikipedia.org/wiki/Poncio_Pilato
http://2.bp.blogspot.com/-0Hvtq2Jn_hw/U9JWSiDyL-I/AAAAAAAAAr8/C16YIjxZ8As/s1600/Imagen11.jpg


 40 

    La luz del cuadro entra por la esquina superior derecha y rebota contra el cuello y el principio de la 
espalda de María Magdalena. 
 
     Las figuras se caracterizan por tener gran volumen casi como esculturas como se observa bien en 
algunos cuellos y en los rostros con contraste entre luz y sombreado. A pesar de la limitación del 
espacio, la perspectiva de la escalera y el escorzo del brazo de María Magdalena crean profundidad. 
 
   Presenta característica de la pintura flamenca   con gran riqueza en el tratamiento de vestidos cuyas 
texturas permiten diferenciar sedas , terciopelos,  y  el detallismo  como el cinturón con inscripciones de 
María Magdalena, la túnica de Nicodemo o la sobrepelliza.    
    Una de las grandes aportaciones de este cuadro es la expresividad  para representar el  dolor : 
 angustia, pena , llanto, desmayo de la Virgen 

 

     
 
 

    Parece que en origen era la tabla central de un tríptico, completado por una Resurrección y unas 
imágenes de santos, pero se desconoce su paradero. Felipe II, gran admirador del arte flamenco, trató 
infructuosamente de comprarla; por ello, encargó a Michel Coxcie, pintor y copista real, que le hiciera 
una copia para colgar en El Escorial. Años más tarde, la tía del emperador, María de Hungría, consiguió 
adquirirlo para la colección real española, a la que llega en 1574, de modo que una segunda copia fue 
realizada para que permaneciera en la capilla de los Ballesteros. 

http://2.bp.blogspot.com/-RWVr8qy_viw/Vb02vp6RNjI/AAAAAAAAHrE/IPT68k12_pU/s1600/weyden.jpg
http://2.bp.blogspot.com/-RWVr8qy_viw/Vb02vp6RNjI/AAAAAAAAHrE/IPT68k12_pU/s1600/weyden.jpg
http://1.bp.blogspot.com/-1rnZ1BwhUhM/U9JWV8M4tRI/AAAAAAAAAsE/Zq1NFPebCWI/s1600/Imagen12.jpg
https://1.bp.blogspot.com/-XVjmxloSQhg/V0QTiAqev1I/AAAAAAAALPo/WUr7J2yQdkwEafhepKbOdGTiYTrCDk9ygCLcB/s1600/nicodemao..jpg
http://www.artehistoria.com/v2/personajes/5595.htm
http://www.artehistoria.com/v2/personajes/1656.htm
http://www.artehistoria.com/v2/monumentos/9.htm

