
 
001 Marx 

 
1 

MARX 

 
 

1. VIDA (1818-1883) 
 
Nació en Alemania y murió en Londres. Comenzó estudiando Derecho, pero lo 
abandonó para estudiar Filosofía. Por sus ideas políticas tuvo que exiliarse de 
Alemania y refugiarse en París donde conoció a Engels con quien escribiría 
varias obras. Expulsado de Francia, redactaron juntos en Bruselas el Manifiesto 
Comunista en 1848. Tiene que huir del continente y se refugia en Londres, donde 
seguirá su tarea política y filosófica. Será partícipe en la creación de la I 
Internacional junto con Bakunin con quien tendrá serias discrepancias. Además, 
continuará su labor filosófica hasta su muerte en 1883. 
OBRAS MAS IMPORTANTES: Manifiesto del partido comunista, La ideología 
alemana, El Capital.  
 
 

2. EL PROBLEMA DEL SER HUMANO: ANTROPOLOGÍA  
 
Para Marx, el auténtico conocimiento es la praxis: la actividad teórico-practica 
a través de la cual el ser humano transforma la realidad. La praxis sigue un 
proceso dialéctico: requiere utilizar el entendimiento, actividad teórica, para 
transformar racionalmente la realidad en la mente y utilizar la sensibilidad activa, 
actividad práctica, que transforma empíricamente la realidad en algo racional 
de forma concreta. De esta forma, sólo se podrá afirmar la verdad de lo pensado 
cuando se haya realizado en el mundo. Toda teoría únicamente especulativa 
(abstracta) de la realidad es, por tanto, falsa.  
 
Por ello, según Marx, el ser humano se realiza como tal al transformar la 
realidad y humanizarla, cumpliendo su praxis. Y esta realidad externa existe 
como forma social producida por el trabajo humano y no como algo natural. 
Además, Marx afirma que las relaciones sociales son relaciones existenciales, 
pues posibilitan y condicionan concretamente la existencia de cada individuo y 
de ellas depende cómo será su vida: una sociedad será justa si permite al ser 
humano cumplir libremente esta praxis desarrollando con ello su racionalidad. 
 
 

3. EL PROBLEMA DE LA REALIDAD Y LA SOCIEDAD: METAFÍSICA Y 
POLÍTICA  

 
La realidad para Marx se construye y fundamenta en la relación dialéctica de 
dos elementos materiales, ser humano y naturaleza, que se realiza en un 
proceso de producción determinado (histórico-social). La realidad es pues la 
realidad social, la sociedad, y será estudiada por el Materialismo Histórico. 
 
Para Marx toda sociedad se compone de una estructura básica compuesta de 
dos elementos: la base económica, que es el modo en que se organiza la 
producción material, y la Superestructura, que es el conjunto de leyes, ideas 



 
001 Marx 

 
2 

y costumbres, la cultura, que surge de dicha forma de producción. La relación 
entre esta base económica y la superestructura es dialéctica influyéndose 
mutuamente.  
 
Por supuesto, la base económica puede cambiar y eso ocurre cuando surgen 
una serie de contradicciones que, alcanzado un determinado nivel, harán que 
la sociedad entre en crisis. Estas contradicciones son una negatividad surgida 
del sistema y se traducen en condiciones necesarias para su transformación 
(para hacer la revolución). Estas condiciones son tanto condiciones objetivas, 
elementos dentro del sistema de producción económico, como condiciones 
subjetivas, por las que un grupo humano debe tomar conciencia de las 
contradicciones e injusticias del sistema vigente y realizar la revolución. 
 
Precisamente, frente a esta toma de conciencia de la injusticia del sistema, la 
superestructura genera un mecanismo de defensa que es la Ideología. L 
Ideología es una falsa conciencia, un conjunto de ideas, que justifica y busca 
mantener la realidad tal y como es haciendo que los individuos formen teorías 
falsas sobre sí mismos y sobre el mundo. Una parte importante, aunque no única, 
de esa ideología la conforma la religión. Se produce, según Marx, una 
alienación religiosa pues el ser humano pone en Dios, un ser inventado, aquello 
que él mismo podría llegar a ser buscando así consuelo para su vida y no 
cambiando el mundo. La religión es ideología porque es un consuelo que 
justifica y mantiene la irracionalidad de la realidad concreta, impidiendo tomar 
conciencia de su posible transformación, prometiendo la racionalidad en “otro 
mundo” ya realizado. 
 
Para Marx, por tanto, la tarea de la filosofía será analizar la realidad social 
concreta y por ello pasará a estudiar la forma social actual, el Capitalismo, 
afirmando que en él el ser humano no puede desarrollar libremente su praxis y 
por tanto llevar una vida digna y feliz. 
 
La sociedad capitalista se divide en clases sociales y Marx señala que surge 
una contradicción fundamental entre las dos principales: burguesía y 
proletariado. La burguesía tiene la propiedad privada de los medios de 
producción y el proletariado sólo posee su fuerza de trabajo, su praxis, que 
tiene que vender a la propia burguesía para sobrevivir. Surge así la explotación 
de una clase sobre otra y con ella la lucha de clases. 
 
Esta explotación se fundamenta en la Alienación en el trabajo. La alienación 
en el trabajo consiste en que el valor del producto (realizado por el trabajador) 
no pertenece al obrero ni sirve para mejorar el mundo sino que pertenece y 
beneficia al capitalista ya que el salario no paga el trabajo realizado sino sólo la 
fuerza de trabajo (la cantidad necesaria para que el obrero pueda volver a 
trabajar y ser explotado otra vez). Así, la praxis del trabajador, y con ella su propia 
humanidad, es considerada como un “medio” para conseguir un beneficio para 
el capitalista, la plusvalía, y no para crear un mundo más humano. La Alienación 
se produce, pues, cuando el obrero ve que su capacidad de transformación del 
mundo, su praxis, no sirve para humanizar el mundo y hacer de él un lugar 
mejor sino para crear más capitalismo que le siga oprimiendo. Por todo ello, en 
el capitalismo el proletariado es la negación de lo humano y del sistema al 



 
001 Marx 

 
3 

tener que vender su praxis y no poder realizarse como auténticos sujetos 
racionales. 
 
Es, por tanto, necesaria la superación del capitalismo y el final de la sociedad 
de clases: es necesaria la Revolución. Efectivamente, la única forma para 
poder emanciparse es hacer la revolución y superar con ello el capitalismo, que 
impide el desarrollo de la humanidad. El interés del proletariado es, por tanto, 
universal porque si se libera él también libera a todos pues implica el final de la 
sociedad de clases y de la explotación del hombre por el hombre. Para esta 
revolución, el proletariado deberá adquirir una conciencia de clase que le haga 
comprender que debe hacer la revolución para emanciparse, superando así la 
ideología. Una vez socializados los medios de producción comenzará una 
nueva era, la historia de la humanidad, donde los sujetos podrán desarrollar 
su praxis y ser realmente libres. 
 
 

4. ALIENACIÓN E IDEOLOGÍA. 
 
4.1. EL CONCEPTO DE ALIENACIÓN. 
 

Entre el modelo ilustrado de hombre, dueño de sí mismo y eje de su propio 
destino, y el hombre real hay un abismo. El ser humano está, en terminología 
marxista, «alienado». Con este concepto (el de alienación) se pretende indicar 
esa distancia. 
 
Alienación significa, en sentido estricto, tanto como desposesión, que puede 
ser entendida en dos sentidos: 

1. Significa hacerse otro o extraño (no ser dueños de nosotros mismos). 
2. También significa transferir a otro algo propio, de modo que, por virtud de 

esa transferencia lo que es propiedad y producto de uno es apropiado por 
otro que, así, disfruta de dicho producto. 

 
Alienación significa, pues, el no estar en posesión de sí mismo ni de lo que es, 
en verdad, su propiedad. Es un concepto que se refiere fundamentalmente 
al trabajo y al orden económico de producción: alienación económica. Pero 
también se refiere a otros modos de alienación como la religiosa, social o política, 
todas ellas expresión de la alienación fundamental y originaria:  la económica. 
Todas las demás alienaciones, así, desaparecerán cuando se elimine ésta, que 
es la raíz de las otras. 
 

4.1.1. La alienación económica. 
 

a) Antropología marxista: el hombre como «homo faber». 
 

Para Marx el sujeto de la historia es el hombre concreto, de carne y hueso, que 
intenta realizarse en su trabajo.  Por tanto, el hombre, fundamentalmente, no se 
define por la interioridad y la conciencia, sino por el trabajo productivo de 



 
001 Marx 

 
4 

bienes materiales1: hombre como «homo faber», como ser productor 
(trabajador). El trabajo es el hecho fundamental y fundante de la vida humana:  
trabajando nos humanizamos (nos hacemos humanos, nos perfeccionamos) a la 
vez que «humanizamos» la naturaleza, la perfeccionamos. Su verdadero ser 
consiste en sus relaciones con los demás hombres y con la naturaleza. 
Pero el hombre moderno, según Marx, es un trabajador alienado. Veamos por 
qué. 
 

b) El trabajo como «enajenación». 
 

El hombre en su trabajo o actividad transformadora enajena (pone fuera de sí 
«en algo ajeno») su energía, su imaginación, ... por lo que de alguna manera se 
desposee de algo de sí mismo. En esta actividad enajenadora (trabajo 
productivo) es en lo que consiste el ser humano: constituye su naturaleza, por lo 
que es ineliminable o insuperable. Tal enajenación no encierra en sí misma 
ninguna connotación negativa o «alienante».  
El hombre, al trabajar, al realizar su actividad transformadora, se proyecta en 
los productos de su trabajo poniendo en cada producto algo de su ser2. 
Podríamos decir que los productos del trabajador «tienen rostro humano». Al 
exteriorizarse el hombre en la naturaleza ésta queda como «humanizada». El 
objeto producido se convierte, así, en obra y propiedad suya, al ser resultado o 
producto de su acción transformadora. 
 

c) El trabajo como «alienación». 
 

Pues bien, la situación en que el resultado de la acción productiva y 
transformadora del ser humano no le pertenece (es decir, no es usado ni 
considerado como suyo) sino que deviene propiedad de otro  (aliud),  y  al  sujeto  
productor  le  resulta  ajeno  y  extraño,  esa situación es denominada alienación 
por Karl Marx. En esta situación lo alienado o extraño no es sólo el producto, 
sino también y más radicalmente, el productor, el ser humano. En efecto, dado 
que el ser humano consiste en su acción productiva, y dado que ésta se 
manifiesta y se plasma (se objetiva) en el producto, la desposesión de éste 
implica la desposesión, la pérdida y la negación de sí mismo. 
 
Esta es la situación de alienación que aparece cuando los medios de producción 
están en régimen de propiedad privada (sociedad capitalista). En este caso, el 
producto de su trabajo (obra, resultado y propiedad de la actividad productiva) 
llega a ser independiente, queda desvinculado de su relación con el sujeto 
productor y se convierte en una cosa.  Pero en esta situación, también el sujeto 
productor, el ser humano trabajador, es convertido en cosa y se somete al 
mismo trato y uso que éstas: «se vende y se compra», como una mercancía3 

 
1 Es la producción lo que a juicio de Marx distingue al ser humano de los animales, y no otra cosa (como 
la religión, la conciencia, ...).  Así, dice Marx: «El hombre mismo se diferencia de los animales a partir del 
momento en que comienza a producir sus medios de vida». 
2 Por eso, nosotros podemos conocer, por ejemplo, al hombre del Neolítico, porque podemos estudiar lo 
que ese hombre ha producido (dólmenes, menhires, hachas de sílex...). En esos productos conocemos al 
hombre, porque en ellos se ha proyectado, se ha exteriorizado o enajenado. 
3 El concepto de mercancía es fundamental en el marxismo. Mercancía es todo «objeto producido en la 
sociedad capitalista y que se distingue porque tiene un valor de uso y un valor de cambio», siendo este 



 
001 Marx 

 
5 

más, mediante el salario. En este sentido, en la clave económica de Marx, el 
hombre alienado es el trabajador asalariado, aquel que vende su trabajo (que 
es su ser) a otro, convirtiéndose en una herramienta más del sistema 
productivo. 
 

4.1.2. Otras formas de alienación. 
 
El análisis de la alienación que acabamos de ver se ha hecho desde la 
consideración del concepto básico de «actividad productiva» o trabajo. Y como 
el trabajo define la esencia o naturaleza del hombre (su ser), resulta que la 
alienación fundamental es, pues, la económica, la del trabajo alienado, 
alienación estructural de la sociedad capitalista o del modo de producción 
capitalista.  Pero la alienación económica promueve o genera otras formas de 
alienación: 
 
La alienación social, que se levanta sobre la división de la sociedad en clases. 
No hay una sociedad perfecta en la que los hombres son libres e iguales, sino 
una sociedad dividida en clases sociales antagónicas. Patronos y obreros 
(burguesía y proletariado en la sociedad capitalista) constituyen las dos clases 
fundamentales de la sociedad, medidas por el rasero de la  propiedad  y  divididos  
en  poseedores  y  poseídos.  Y esto, de generación en generación, porque el 
obrero sólo crea obreros, y el burgués hace a sus hijos burgueses.  Así, de la 
alienación económica surge la social. 
 
La alienación política. La alienación social (en la que el hombre se convierte en 
individuo de clase) se transforma en alienación política mediante la división de la 
sociedad en «sociedad civil» y «Estado». 
 
Estas tres formas de alienación (la económica, la social y la política) tienen sus 
últimas ramificaciones, que completan la situación alienada del ser humano, en 
la alienación religiosa y la alienación filosófica. 
 

4.2. LA CRÍTICA A LAS IDEOLOGÍAS. 
 

4.2.1. Concepto de ideología. 
 

El término “ideología” encierra una doble significación y función: 
 

1. Se llama ideología al conjunto de ideas y conocimientos vigentes en una 
sociedad o clase social determinada, sistema de ideas que esa sociedad 
o clase reconoce como verdaderas y que expresa su concepción de la 
realidad.  En este sentido, la ideología es algo consustancial y necesario 
en la vida de los seres humanos y para la existencia de la sociedad. 

2. Ahora bien, en la medida en que la ideología expresa la relación del ser 
humano con su mundo y su existencia social e histórica, las ideas que 
reflejan esta relación pueden hacerlo de un modo adecuado y verdadero 

 
último el fundamental. El valor de uso se define como aquel que tiene un objeto para satisfacer una 
necesidad; se expresa en términos cualitativos y se mide por la utilidad. El valor de cambio es aquel que 
un objeto tiene (o adquiere) en el mercado; se expresa en términos cuantitativos y se mide por el dinero 
(precio). 



 
001 Marx 

 
6 

o de un modo falso. A ese conjunto de ideas que dan una imagen o 
representación falseada y falsificadora de la realidad y de las 
condiciones en las que se desarrolla la vida de los seres humanos 
es a lo que Marx llama ideología o «falsa conciencia». Cabe decir, pues, 
que para el marxismo, el concepto de ideología tiene un sentido primaria 
y casi exclusivamente negativo, en cuanto que está formado por ideas 
falsas y falsificadoras. 

 
4.2.2. La génesis de las ideologías. 

 
Para Marx, como dijimos, el ser humano es primordialmente acción (producción, 
trabajo productivo) y no pensamiento. De ahí que la razón esté condicionada por 
los elementos sociales, que a su vez se determinan por las condiciones 
materiales. 
 
Las ideologías propiamente dichas, como formas de conciencia deformadas o 
falsa conciencia, nacen con la división del trabajo en trabajo intelectual y 
trabajo manual; pero la división del trabajo está unida a la propiedad privada de 
los medios de producción.  Ambos constituyen los fundamentos de la existencia 
de las ideologías. Por eso dice Marx que la ideología está especialmente unida 
a la sociedad clasista. 
 
En ese modelo de sociedad, la clase social que está separada de la práctica 
social de la producción se dedica a elaborar «teorías sobre la realidad» que 
crean formas de conciencia y hacen que el resto de hombres las tome como 
ideas verdaderas, aunque no son sino un fruto de su imaginación y, sobre todo, 
de su situación social. Las relaciones socioeconómicas, por tanto, son la raíz de 
toda realidad humana, también de su modo de pensar: lo que piensan los seres 
humanos es un producto de la sociedad en que viven, un producto social. Esto 
quiere decir que las ideologías, el sistema de ideas, no tienen una historia y 
desarrollo completamente independientes y propios, sino que están enraizados 
en la historia social, política y económica. 
 

4.2.3. La función de las ideologías. 
 

Ya hemos visto que la ideología tiene su origen en la división del trabajo.  Ahora 
bien, ¿qué papel desempeñan las ideologías?  ¿Qué función tienen? Hemos 
visto más arriba la pésima situación del ser humano que nos dibuja Marx: un 
hombre alienado por sus cuatro costados.  Pero eso no es todo:  la alienación 
«segrega» un conjunto de ideas cuya función fundamental es justificar la 
situación social. No basta con tener la fuerza y el poder económico y político, 
sino que se intenta también tener razón y convencer al otro -al que nada tiene: 
el proletario- de que las cosas tienen que ser así. En este sentido, el proletario 
alienado ideológicamente no lucha por superar la situación de injusticia social, 
sino por intentar llegar a ser un burgués.  Esta manera de pensar (falsa 
conciencia) es tanto como decir las cosas tienen que ser así, por tanto, éstas no 
se pueden cambiar; si acaso, sólo cabe cambiar mi situación. 
 
Según Marx, la ideología que predomina es la de la clase dominante. Ésta, que 
posee los medios de producción, refleja espontáneamente su situación social y 



 
001 Marx 

 
7 

elabora teorías jurídico-políticas, religiosas, filosóficas, ... para justificar sus 
intereses, para justificar el modo de producción existente y para justificar el 
dominio de la clase dominante. O sea, las formas ideológicas de la conciencia 
tienen como función ocultar, desfigurar, ... una situación de la existencia real, 
social e histórica de los seres humanos, que el marxismo caracteriza de 
alienación. 
 
En este sentido, la religión aparece como ideología. La religión, según Marx, 
tiene un origen social: está en estrecha relación con la organización económica 
y sociopolítica a la que presta estabilidad y justificación ideológica.  La ideología 
religiosa desempeña un doble papel: 
 

1. Constituye la justificación de la clase dirigente.  La religión justifica de 
manera trascendente la injusticia social: de ella se sirven los explotadores 
para justificar su explotación. 

2. Es expresión de la miseria del pueblo.  Marx, al igual que Feuerbach, 
cree que la religión es una proyección del ser humano, un producto suyo; 
pero a diferencia de Feuerbach Marx encuentra la raíz de la religión, no 
en un sentimiento religioso sino en la miseria y el desgarramiento de la 
vida social. La religión es efecto e indicativo de que la sociedad anda 
mal; es un producto y expresión de la miseria y la desilusión. Cuanto 
mayor es la desgracia y el abatimiento, menos gusto tiene la visión de 
este mundo y más agrado la esperanza en un mundo venidero.  Pero esta 
forma de conciencia es ideológica, en la medida en que la liberación que 
parece proponer no es de este mundo ni se lleva a cabo mediante la 
transformación de la estructura social; en este mundo solo cabe la 
resignación. En este sentido, dice Marx, que la religión actúa como 
narcótico que adormece las fuerzas que podrían erradicar el problema si 
se emplearan en la revolución social; «la religión es el opio del pueblo» 
que sufre y se conforma con su sufrimiento. Es ideología, falsa conciencia. 

 
4.2.4. La desaparición de las ideologías. 

 
Puesto que las ideologías, según Marx, tienen su origen y fundamento en una 
situación alienada del ser humano (fundamentalmente en el plano económico), 
aquellas desaparecerán cuando desaparezca ésta. 
 
La desaparición de las ideologías implica un conocimiento crítico de las mismas 
y de su origen. Esta crítica tiene que ser un análisis teórico, y el conocimiento 
que surja de este análisis crítico constituirá un cuerpo teórico sobre las 
estructuras y las leyes de la sociedad y la historia. El conocimiento crítico racional 
de la situación de conciencia ideologizada y de existencia alienada será un 
momento necesario para acabar con la ideología y la alienación. Fruto de esta 
crítica, el proletariado, tomará conciencia de la situación de injusticia social. Pero 
esto no es suficiente, pues la crítica ha de ser práctica; o más precisamente, si 
es verdadera teoría, verdadero conocimiento científico, y no ideología -teoría 
especulativa separada de la praxis- no puede dejar de ser práctica, porque en 
cuanto tal está promovida por la praxis y está destinada a realizarse, a 
consumarse y verificarse prácticamente. Tras la toma de conciencia hay que 
modificar o transformar la realidad, no basta con interpretarla. 


