
TEMA 5 

ARTE ROMÁNICA: 
ESCULTURA



Relación das obras do tema incluidas na ABAU: 
ARTE ROMÁNICA : escultura 

1. Esculturas do Pórt ico de Praterías.  
2. Esculturas do Pórt ico da Gloria.



LIMIAR. Contexto histórico artístico: Escultura románica das portadas

A arquitectura románica, vinculada coa escultura, faise monumental. O 
ROMÁNICO ten relacións estreitas arquitecto / escultor, ás veces son a mesma 
persoa: Mestre Mateo. 
A finais do s. XI coa aparición da igrexa románica, xorden 2 manifestacións 
esenciais da arte medieval:

• A gran PORTADA. 
• O claustro historiado.



• A gran portada románica dáse ao 
mesmo tempo en todas as rexións 
(Languedoc, Norte da Península 
Ibérica, Borgoña).  

• Caracterízase polos profundos 
abocinamentos, resaltes 
e arquivoltas (arcos concéntricos). 

• A portada, de unha ou varias portas, 
ampla e monumental, préstase para 
expresar, na entrada, o dato 
esencial da fe cristiá: Cristo, o 
Home Deus, estivo, está e estará 
entre os homes.  

• A portada románica é reflexión 
teolóxica; no estudo iconográfico 
conta a significación global e única 
de cada obra no contexto xeral das 
teofanías e da Parusía.





San Trófimo na cidade de Arlés é  
un dos mellores exemplos de 
est i lo denominado románico 
provenzal do sur de Francia.  
S.XII







Portada. (horror vacui) iglesia abacial de 
Saint-Pierre en Moissac







• Parusía (griego: παρουσία, romanización: parousía; 	
literalmente: «presenza, chegada»). 

Para a maioría dos  cristiáns, é o acontecemento 
e s p e r a d o a o f i n a l d a  h i s t o r i a : a  S e g u n d a 
chegada  de  Cristo  á  Terra. Na  Biblia, este feito 
menciónase en diversas ocasións, agás no Evanxeo de 
Marcos.

• TEOFANÍA: no cristianismo e xudaísmo denomínanse 
teofanías ás aparicións de Deus ou de seres 
anxélicos que se narran en distintos episodios bíblicos, 
tanto da Biblia hebrea (Tanaj ou Antigo Testamento) 
como do Novo Testamento.

• MANDORLA: na arte 
medieval, óvalo ou marco en 
forma de améndoa que 
rodeaba algunhas imaxes 
relixiosas; no tímpano das 
portadas o motivo 
iconográfico mais 
representado é o Pantocrátor 
inserido nunha mandorla, ou 
amendoa mística".

• P A N T O C R Á T O R  « t o d o p o d e r o s o » , ( d o 
grego  παντοκράτωρ, composto de  παντός  —en 
galego: «todo»— e dun derivado de  κρατός  —en 
galego: «fuforzapoder»—). 

• Atributo que se aplicou a Zeus na mitoloxía grega. Na 
cultura cristiá utilízase para referirse ao  Deus 
Pai omnipotente ou a Cristo.

https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_griego
https://es.wikipedia.org/wiki/Romanizaci%C3%B3n_del_griego
https://es.wikipedia.org/wiki/Cristianismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Historia
https://es.wikipedia.org/wiki/Segunda_venida
https://es.wikipedia.org/wiki/Segunda_venida
https://es.wikipedia.org/wiki/Cristo
https://es.wikipedia.org/wiki/Tierra
https://es.wikipedia.org/wiki/Biblia
https://es.wikipedia.org/wiki/Evangelio_de_Marcos
https://es.wikipedia.org/wiki/Evangelio_de_Marcos
https://es.wikipedia.org/wiki/Cristianismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%81ngel
https://es.wikipedia.org/wiki/%C3%81ngel
https://es.wikipedia.org/wiki/B%C3%ADblicos
https://es.wikipedia.org/wiki/Biblia_hebrea
https://es.wikipedia.org/wiki/Tanaj
https://es.wikipedia.org/wiki/Antiguo_Testamento
https://es.wikipedia.org/wiki/Nuevo_Testamento
https://es.wikipedia.org/wiki/Zeus
https://es.wikipedia.org/wiki/Mitolog%C3%ADa_griega
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_Padre
https://es.wikipedia.org/wiki/Dios_Padre
https://es.wikipedia.org/wiki/Cristo


Pórtico de Santa María de Ripoll, fachada do mosteiro de 
Santa María de Ripoll, en Ripoll (Gerona). Mediados do S.XII,

Os escultores románicos 
coñecían os datos da fe, 
tanto por seren homes 
de Igrexa, por falaren 
co teólogo autor do 
programa, ou 
simplemente por 
seren segrares. 
Nos programas 
iconográficos, os artistas 
empregarán case todos 
os elementos da portada, 
como no Pórtico de 
Santa María de 
Ripoll, (horror 
vacui), en Ripoll (Xirona) 
de mediados do S.XII.

https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Gerona
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Monasterio_de_Santa_Mar%C3%ADa_de_Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_XII
https://es.wikipedia.org/wiki/Ripoll
https://es.wikipedia.org/wiki/Gerona
https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_XII


Santa María de Ripoll	 (Xirona), mediados do s.  XII. 
Portada. (horror vacui)



ELEMENTOS da PORTADA na escultura románica:

Portada igrexa románica: San Trófimo de Arlés

1. O TÍMPANO: 
Semicircular; colocarase a visión teofánica: Cristo Pantocrátor, apocalíptico, 
na mandorla, rodeada dos 4 símbolos (tetramorfos) dos 
evanxelistas; Cristo transfigurado, ou Cristo da Parusía ou do Xuízo Final. 

Tetramorfos: 
representación 
simbólica cristiá dos 
4 evanxelistas: 
• Lucas (anxo). 
• Marcos (león). 
• Mateo (touro). 
• Xoán (aguia).



catedral de Angulema; Francia

2. ARCOS AVIALADOS: 
Úsanse cando non hai tímpano. O románico acapara a atención na decoración das 
superficies planas. Ás veces, a decoración iconográfica esténdese a todo o longo 
dunha fachada. Ex.: A catedral de Angulema.



Moissac

3. XAMBAS: 
Con figuras do home illado, como 
estatua encostada. Ex. as 
personaxes da portada de Moissac 
ou os apóstolos de Vezelay.

4. COLUMNAS: 
Último elemento a sumar no 
programa iconográfico. A primeira 
portada con estatuas columnas será 
tamén a primeira portada gótica.



Os  ESCULTORES  do  ROMÁNICO  traballan  nas  portadas  a  ICONOGRAFÍA  das  
teofanías gloriosas,  adaptando  a  historia  ás  superficies  con  dobre  servizo:  ao  
sacro  e  á arquitectura. Será o primeiro gran estilo de Occidente.

Santa María de 
Vezelay: 

combinación de 
arquivoltas e 

tímpano





O ROMÁNICO dá un dobre servizo: 
ao sacro e á arquitectura. 
Será o primeiro gran estilo de 
Occidente. 

No estudo da FACHADA e portada 
MEDIEVAL cómpre sinalar varios 
aspectos: 

1. Pasaron mil anos das persoas que 
as concibiron. É difícil captar as 
mensaxes. 

2. A fragmentación e desaparición de 
moitas obras que complican a 
análise. Explícase o significado por 
analoxías iconográficas e textos da 
época. 

3. Contexto histórico: a arte é reflexo 
da época, da política, relixión, etc.

Os TEMAS da PORTADA ROMÁNICA



Porte Miègeville

Unha portada do s. XII, é un 
complexo PROGRAMA 
ICONOGRÁFICO, en ocasións de 
difícil lectura. 

Os TEMAS dos grandes tímpanos 
esculpidos son:  
• A ASCENSIÓN, 
• PENTECOSTE, 
• CRISTO en MAXESTADE 
• e/ou o XUÍZO FINAL.

a) Ascensión. Cristo 
ascendendo ao Ceo, 
auxiliado por dous anxos, ex. 
na Porte Miègeville 
da basílica de Saint-Sernin 
de Toulouse.

https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse


Porte Miègeville basilique Saint-Sernin de Toulouse

https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse
https://fr.wikipedia.org/wiki/Basilique_Saint-Sernin_de_Toulouse


b) Pentecoste. O tímpano de Sainte-
Madeleine de Vézelay é a síntese de 2 
temas: ASCENSIÓN e PENTECOSTE, 
episodios dos Feitos dos Apóstolos. O 
normal no Pentecoste é a aparición do 
Espírito Santo, quen dá o don de 
linguas aos Apóstolos, para predicar a 
nova Fe. 
No tímpano Cristo outorga a 
capacidade de falar noutras linguas; os 
Apóstolos reciben a misión de predicar 
e converter os pobos, representados 
no Lintel, 
incluíndo países exóticos: pigmeos, 
etc. Na arquivolta están os signos do 
zodíaco e os labores dos meses; o 
número 12 alude 
os Apóstolos representados polos doce 
signos do zodíaco, polos doce meses 
do ano, dinos o Códice Calixtino. Cristo 
como rexedor do ano, dono do 
Universo; cristianízase así un 
tema pagán (Cristo substitúe a figura 
clásica de Annus).





c) Visión Apocalíptica e 
xuízo final continuación da 
Parusía (Cristo en 
Maxestade). O Xuízo Final é 
parte da Visión 
sobrenatural de Deus e 
continúa á Parusía. Desde o 
s. IX, era tema predilecto en 
Occidente, en pinturas das 
fachadas e 
nos arcos de triunfo. Tarde 
aparece nos tímpanos 
románicos 
de Autun, Beaulieu e Conqu
es. O Xuízo Final non é 
tema frecuente nesta etapa.







ESCULTURA ROMÁNICA 
CATEDRAL DE SANTIAGO



ESCULTURAS DA CATEDRAL DE 
SANTIAGO

Hai paralelismo entre 
fases construtivas e obra escultórica 

coa mesma periodización; nas 1ª e 2ª 
fases a escultura céntrase nos capiteis 

con influencias da catedral de 
Jaca e Santa Fe de Conques. 

Nun terceiro momento, cara a 1100 
proxectouse un programa iconográfico 
completo para as TRES PORTADAS 
que representarían toda a historia da 
Humanidade; creación, pecado e 
promesa de redención.



I. Portada Norte ou do Paraíso: 
• O programa non chega a 

executarse plenamente; 
a primitiva fachada do 
Paraíso (hoxe Acibecharía), foi 
destruída nun incendio en 1117. 
Algúns restos foron reutilizados en 
Praterías, cuxa disposición lembra á 
orixinal do Paraíso. Consérvanse 
pezas e a descrición do Liber 
Calixtino que permitiu ao prof. 
Moralejo a reconstrución hipotética. 

• Representábase o dualismo 
Pecado/Redención (1º creación, 
pecado e expulsión, 2º 
anunciación / redención). 

• Traballan TRES Mestres: M. do 
Cordeiro, M. da Traizón e M. de 
Praterías; a quen veremos traballar 
na portada sur.







II. Portada de Praterías:



Nome: programa escultórico da 
Portada de Praterías na Catedral de 
Santiago. 
AUTORES: Mestre Estevo (ou mestre 
de praterías); mestre do 
cordeiro; mestre da traizón; mestre da 
transfiguración; mestre de Conques e 
outros. 
ESTILO: Románico. 
MATERIAL e TÉCNICA: Granito 
mármore en relevo. 
Temática: Relixiosa Escultura 
relixiosa 
CRONOLOXÍA: en torno aos 
1104-1112. 1º cuarto s. XII 
PROMOTORES ou 
COMITENTE: Diego 
Xelmírez ,arcebispo de Santiago 
LOCALIZACIÓN: Cruceiro sur da 
catedral de Santiago de Compostela. 

FICHA TÉCNICA:  
Portada de Praterías ou Portada Sur



• A portada dedícase a 
Cristo na súa dobre 
natureza humana e divina. 

• No tímpano dereito 
represéntase a Epifanía e 
escenas da Paixón e 
milagre da curación do 
cego. 

• No tímpano esquerdo as 
Tentacións e a muller 
cunha caveira (Eva? ou a 
"muller adultera"?) 
representando o triunfo de 
Cristo sobre pecado e 
morte.

TEMÁTICA



• A obra responde as 
características da 
escultura románica do 
período pleno: 

• Adaptación ao marco 
arquitectónico. 

• Esquematización 
anatómica. 

• O conxunto organízase en 
dúas portas coas súas 
arquivoltas de medio punto 
abucinadas, tímpanos 
esculpidos e xambas de 
columnas encostadas a un 
piar e machón central. 

• O contido iconográfico 
presenta desorde na 
organización das imaxes, 
polas desfeitas do incendio 
do 1117 e os engadidos de 
relevos procedentes da 
desaparecida fachada 
norte.



No tímpano da dereita, na parte superior a Virxe María aparece benaventurada co 
seu fillo en Belén e a Epifanía dos Reis Magos de Oriente, e a estrela e o anxo que 
os conduce cara ao portal de Belén. Na parte inferior a Paixón de Cristo: o 
prendemento con Xudas, atado á columna e azoutado coa cruz a lado, a coroación 
de espiñas e a curación do cego. 



No tímpano da esquerda aparece Cristo resistindo ás tentacións dos demos. Na parte 
inferior dereita aparece a muller vestida cunha túnica longa transparente que evidencia 
a súa anatomía, cabelo longo e despeiteado e cunha caveira entre as súas mans. 



Da figura da muller hai dúas 
interpretacións: 
1. Eva e aludiría ao pecado orixinal. 
2. A muller adúltera, -do Códice 

Calixtino- sostendo a cabeza 
putrefacta do seu amante, 
cortada polo seu marido, quen a 
obriga dúas veces ao día a 
bicala. 

• O cabelo longo e despeiteado da 
muller informa o crente da súa 
desorde moral e a caveira entre 
as súas mans da penitencia por 
pecar.



• Noutra escena observamos seres demoníacos tentan ao Señor e tamén 
aparecen anxos bondadosos servíndolle.



creación de 
Adán

David A Adultera

a) Mestre de Praterías - Estevo:

Os mestres e estilos en Praterías

Autor do David, da Eva co cranio? ou A Magdalena? ou A Adutera?, e da Creación 
de Adán; de anatomías coidadas, rostros de beizos grosos, ollos avultados e meixelas 
inchadas, o peiteado tratado a base de guedellas e característicos pregados na roupa 
paralelos e en “U". As resonancias clásicas explícanse no uso de modelos 
antigos (sartego de Husillos, Frómista-Jaca según o prof. MORALEJO). GÓMEZ 
MORENO identifica a este mestre co ESTEVO arquitecto que traballou na 2ª fase 
construtiva da catedral.



Pantócrator

• Traballou tamén na "Porta do 
Cordeiro" de S. Isidoro de 
León. 

• É o autor do Pantócrator, ou 
do anxo, etc. 

• O seu estilo caracterízase 
polos volumes xeométricos e 
moi puídos aínda que 
monótonos e inexpresivos.

b) Mestre do Cordeiro:

Xunto a Estevo traballan outros 
mestres menores:



• Traballa no tímpano dereito de Praterías, e na expulsión do Paraíso, o 
prendemento, etc. De estilo narrativo, é case de vulto redondo. 

• Características: pupilas escavadas, bigotes coas guías cara arriba, e os 
encartados grosos de sección cilíndirica. caracterízase polos volumes 
xeométricos e moi puídos aínda que monótonos e inexpresivos.

c) Mestre da Traizón:



• Traballa tamén no tímpano dereito de Praterías, na escena da flaxelación 
(antes traballa no interior da catedral: capitel do avaro). 

• Características: estilo emparentado con St. Fe de Conques. Figuras de canon 
curto, pés de lado, calzados con botíns e peiteados semiesféricos iguais aos de 
algunhas figuras do tímpano de Conques.

c) Mestre de Conques:



• No friso dePraterías, as pezas amosas un estilo avanzado. Pensadas 
orixinalmente para a portada occidental (Obradoiro, non chegou a se construír).

d) Mestre da Transfiguración:



DESCRICIÓN XERAL

Andar superior 
Dous grandes arcos abocinados con intradós 
lobulado que acollen dous vans do triforio interior.

Zócalo intermedio

Andar inferior 
Dispóñense nel as dúas portadas propiamente 
ditas e toda unha serie de relevo por riba, 
procedentes da antiga Portada da Acibecharía 
(no cruceiro norte)



INTERPRETACIÓN XERAL

O tímpano da Paixón representaría a natureza humana 
de Cristro (Paixón e morte)

O tímpano das Tentacións faría o mesmo coa 
natureza divina do Fillo de Deus (vitorioso na súa loita 
contra Satanás).

O eixocentral reforza a figura do apóstolo Santiago, ao 
o situar onda Cristo no tema da Transfiguración.

O resto de relevos da portada de Praterías perderon o 
seu contexto simbólico ao proceder da Portada de 
Acibecharía.

Segundo Azcárate o programa iconográfico de Praterías estaba relacionado co da Acibecharía: este último centrarí ase nos 
temas da Creación, o pecado orixinal e a Anunciación. Pola súa bande, o programa de Praterías debía pór de manifesto a 
natureza humana e divina de Cristo, así como a primacía de Santiago entre os apóstolos.



O TÍMPANO DA PAIXÓN

Na metade inferior presenta escenas da Paixón e na superior a Adoración dos Reis.



O TÍMPANO DA PAIXÓN: O PRENDEMENTO

Xudas vén de bicar a Cristo (acto necesario para que fose 
identificado, pois Xesús gardaba un gran parecido con Santiago 
o Menor) e a personaxe da dereita procede a prendelo.

Xudas



Normalmente identifícase esta personaxe co Cirineo cargando a cruz. De ser así, rompería a secuencia cronolóxica 
do relato da Paixón (de dereita a esquerda). Pode tratarse dunha visión metafórica da cruz como culminación da 
Paixón, ben como a presenza real desa cruz durante os ciclos desa paixón.

O TÍMPANO DA PAIXÓN: A CRUZ



Cristo, con nimbo crucífero e atado a unha columna por unha persoa, 
soporta os latigazos de dous personaxes situados á súa costa.

É a escena central deste típano da Paixón. O corpo semiespido de Xesús acentúa a súa indefensión, a súa 
fraxilidade ante a violencia dos seus verdugos, mais tamén a aceptación do seu destino.

O TÍMPANO DA PAIXÓN: A FLAXELACIÓN



Esta escena amósanos o momento en que un soldado (de pé) pón 
sobre a cabeza de JXsús (sentado) a coroa de espiñas, 
apretándoa sobre a súa fronte cunha cana.

O TÍMPANO DA PAIXÓN: A COROACIÓN DE ESPIÑAS



Iconografía tradicional: Cristo molla os seus sus dedos con saliva 
e aplícaos sobre os ollos do cego, quen porta un  bastón.

O TÍMPANO DA PAIXÓN: A CURACIÓN DO CEGO



Parte superior do tímpano: aparece a adoración dos reis e a 
Virxe co neno (consérvase en mal estado).

2 

1

REIS MAGOS
Virxe 

co neno

O TÍMPANO DA PAIXÓN: A ADORACIÓN DOS REIS



O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS

Tema central: Tentaciones que enfrontou Xesús durante o súa estadía no deserto.



O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: A MULLER ADÚLTERA

Tema da muller adúltera. Represéntase cunha caveira do seu amante 
entre as mans. Suponse que o amante foi decapitado polo marido, quen 
obrigou a muller a bicar a caveira dúas veces ao día.

Responde á iconografía tradicional deste tema: muller de corpo xeneroso e cabelo solto (símbolo da desorde moral)



Xesús (1), durante o seu retiro no deserto, padece 
as tentacións do demonio .

2- Un ten rostro de mono e col´coase sobre un edificio, simbolizando a tentación da Soberbia, a que invitaba a Cristo 
a lanzarse desde o ”pináculo del templo de Xerusalén”, posto que os anxos o recollerían.

3- O outro, situado debaixo do anterior, simboliza a tentación da Avaricia. Álzase sobre tres protuberancias, en 
alusión mental á montaña desde a cal ofrece a Xesús “todos os reinos do mundo”.

2

3

1

O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: Os demonios



A escena das tentacións, tal e como a 
describen os evanxeos de Mateo e Lucas, 
complétase con esta representación que 
simboliza a tentación da  Gula. Xesús 
xexuou durante 40 díase ol demonio téntao 
pedíndolle que converta as pedras en pan.

O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: OS DEMONIOS



Neste placa complétase a corte demoníaca, coa 
representación de diaños conformados con 
partes animais e humanas. Son, concretamente, 
tres diaños de ventres inchados, cabezas de can 
e longas colas

O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: OS DEMONIOS



Neste tímpano observamos a iconografía máis típica do demo durante a Idade Media.

1- O demonio-mono. O mono é semellante ao home, mais non é unha perso, de aí a súa asimilación ao demo.

2- El demonio-monstro. Cabeza enorme e deforme como símbolo do mal. A estes rasgos anatómicos conduce o pecado.

3- El demonio-xinete do mal. O demo cabalga sobre animal fantástico cunha iconografía quizais inspirada nas danzas 
macabras ou nas cabalgatas do mal de posible raíz indoeuropea.

4- El demonio antropomorfo. Representación moi habitual do demo, metade persoa metade animal, sempre tentando 
mostrar un aspecto repulsivo.

1 

2 3

4

O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: a iconografía do demonio



Esta placa completaría a mensaxe das tentacións do 
Diablo. Xesús (1) fala coa serpe (2) superando a 
tencións por medio dapalabra: 
“Apártate Satanás, porque escrito está: Ao Señor o 
teu Deuss adorarás e só a el darás culto” ( Mateo 4: 
10)

Completa a escena a figura dun anxo (3), quizais 
facendo referencia aos anxos que servrion a Xesús 
despois de superar a última tentación: “Entón o demo 
deixouno e chegaron anxos e o servían” (Mateo 4: 11)

1 2

3

O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: OS DEMONIOS



A figura deste anxo podería completar co anterior a corte que 
serviría a Xesús despois de vencer as tentacións.

Estas dúas figuras superiores non están identificadas. Unha 
(1) parece que vista armadura mentres que a outra (2) pode 
ser la figura dun santo.2 

1

O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: OUTRAS FIGURAS



Programa iconográfico que, a través da vitoria de Xesús sobre as tentacións, simboliza a vitoria do Ben sobre os 
poderes do Mal a a sumisión do home ao diablo. As representacións caricaturizadas do demo, así como a figura da 
adúltera permitirían ao fiel unha visualización diáfana do mal e das consecuencias de sucumbir ás súas 
tentacións.

Seguindo esta mensaxe facilmente comprensible as figuras do Bien ocupan a metade esquerda do tímpano 
(segundo miramos) e as do Mal a metade dereita.

O TÍMPANO DAS TENTACIÓNS: CONCLUSIÓNS



PORTADA DE PRATERÍAS: eixe central



Columna con diversas figuras no fuste. Concretamente, 
están representados doce personaxes con libros, en 
tres grupos de catro, que parecen ser os doce profetas 
menores. Cada un está acubillado baixo un arco bocelado e 
entre dúas columnas entorchadas.

Sobre eses grupos de tres sitúanse anxos.

Culmina o conxunto unha figura humana central, nimbada, y parellas de pombas aos lados bebendo do cáliz (Eucaristía)

Esta mesma iconografía presentan os fustes dos extremos da portada.

EIXE CENTRAL: fuste da columna



Dous leóns unidos polas súas grupas, dirixindo a cabeza 
cada un cara a un lado d is t in to . Es tar ían en 
correspondencia co encastrado no contraforte esquerdo e 
con un que habería posiblemente no contraforte dereito. A 
súa función está relacionada co carácter  gardián  e 
apotropaico  que  estes  animais desempeñaban  xa nas 
portas de edificios e cidades.

Crismón de tipo aragonés (crismón trinitario). 
Puede completar ese carácter apotropaico dos 
leóns.

EIXE CENTRAL: leóns e crismón



A figura de Moisés represéntase con cornos, como era 
típico durante a Idade Media. A razón desta iconografía está 
nun erro de la tradución latina da Biblia da Vulgata.

A palabra hebrea “raios” pode ser traducida coma 
“cornos”. San Xerome pensou que ninguén debía 
ressplandecer con raios de luz e optou pola segunda 
tradución, optando polapalabra “cornuta”.

Hai quen di que non se trata de Moisés. Para uns sería o Demo e para outros Agar, a escrava de Abraham.

EIXE CENTRAL: Moisés e Abraham



Posible representación de Abraham saíndo da tumba para 
acoller no seu seo as almas dos mortos (pasaxe mencionada polo 
evanxeo de Lucas no seu relato sobre Lázaro).

Podería tratarse do momento en que Abraham abandona o sepulcro para seguir a Deus coma o seu elixido e 
acompañar as almas na súa viaxe ao Paraíso.

ABRAHAM

EIXE CENTRAL: Moisés e Abraham



Cristo represéntase no centro, sobre Abraham, atopándose á súa dereite Santiago (entre troncos e 
pisando un animal), e as figuras de Pedro, Xoán (só se conserva medio corpo), e outras personaxes 
de difícil identificación (poden ser Moisés e Elías, seguindo a iconografía do tema da 
Transfiguración).

CRISTO
Santiago

PEDRO

Xoán

Moisés 
e Elías?

¿?

A elección del tema da Transfiguración resultaría moi apropiada, pois 
reproduce un dos dous momentos en que Santiago xoga un papel 
protagonista na vida de Xesús (o outro é a oración na horta de Getsemaní). 
Xesús transfigúrase ante o propio Santiago, Pedro e Xoán, e fala con 
Moisés e Elías.

CRISTOSantiago

EIXE CENTRAL: A Transfiguración



Segundo Reau la Transfiguración “é unha teofanía, como o Bautismo, unha manifestación da Trinidade. Deus Pais fai ouvir 
de novo a súa voz para proclamar que Xesús é o seu fillo, en medio dunha nube luminosa que simboliza o Espírito Santo”.

Este tema evoca tamén a transfiguración que experimentou Moisés no Sinaí e garda semellazas coa pasaxe 
posterior da oración na horta de Getsemaní: tamén aquí acompañan a Xesús os mesmos apóstolos e, igualmente, 
estes fican durmidos.

Este era o tema central da antiga portada oeste da catedral, anterior ao Pórtico de la Gloria. Cando o Mestre 
Mateo levantou este, as esculturas foron trasladadas á fachada de Praterías.

EIXE CENTRAL: A Transfiguración



Cristo bendecindo

Creación de Adán

Re David tañendo a harpa

Frontalmente o contraforte presenta un dos leóns 
con función apotropaica do recinto sagrado.

No lateral  dispóñense placas coas seguintes personaxes:

CONTRAFORTE ESQUERDO



Iconografía tradicional de Cristo bendecindo: mano esquerda sobre o Libro da Vida e man dereita cos tres 
dedos bendecindo (Trinidade)

CONTRAFORTE ESQUERDO: Cristo bendecindo



Este tema relaciónase co do contraforte dereito: a Creación de Eva. A iconografía é a habitual: Adán, espido, é 
todado por Deus. O acto da Creación exprésase por medio do xesto de Deus: o contacto da súa man sobre o corpo 
espido de Adán, ao que dota de vida.

CONTRAFORTE ESQUERDO: Creación de Adán



David será representado en múltiples ocasións, tanto  no 
seu combate con Goliath, coma na súa condición de rei de 
Israel e fillo de Xesé, orixe da estirpe de Cristo.

Esta representación axústase á iconografía tradicional do 
rei-músico: coroa de rei, trono, barba e tanxendo a 
harpa coa que calmaba a Saúl e con cuxa música  
acompañaba os Salmos .

CONTRAFORTE ESQUERDO: David coa harpa



Creación de Eva

Pantocrátor

Por debaixo do Pantocrátor 
situaríase o tema do sacrificio 
de Isaac.

CONTRAFORTE DEREITO



1 1

2 2

3
4 5

Sobre o tímpano das Tentacións e á 
esquerda do eixo central e do conxunto 
de figuras que formaban o tema da 
Transfiguración, atopamos varias placas 
con figuras que probablemente procedían 
da Porta da Acibacharía ou da primitiva 
fachada oeste.

1- Anxos trompeteiros que anuncian a 
Apocalipse.

2- Apostolado. Só se identificou a San Pedro 
e San Pauo.

3- Expulsión do Paraíso. 4- Posible San Mateo e un anxo ou apóstolo.

5- Centauro ou signo de Saxitario. “O centauro saxitario dedicado á caza das almas para a súa salvación eterna (…) 
simboliza ao propio Cristo” (Federico Revilla: Dicionario de iconografía p. 86). “(os saxitarios) a miúdo son o propio Cristo 
que combate o mal e os seus axentes, ou que se apodera das almas” (Charbonneau-Lassay: O bestiario de Cristo vol. 1). 
Este mesmo autor; Charbonneau menciona numerosas referencias bíblicas a Cristo como saeteiro: “Tensa o seu arco e 
lanza ao branco as súas frechas mortais, as súas frechas ardentes” (Daniel, Salmo VII, 14).

TRANSFIGURACIÓN

ZONA SUPERIOR ESQUERDA



Apóstolos

1- San Pedro.

1

Expulsión do Paraíso. Adán 
e Eva acaban de pecar, 
ocultan a súa nudez e son 
expulsados por Deus.

Anxo trompeteiro

3
4

3- Anxo con libro que é 
interpretado como San 
Mateo.

4- Santo ou apóstolo.

ZONA SUPERIOR ESQUERDA: detalles



SAN 
PEDRO

SAN 
PAULO

Evanxelistas?

San Pedro: iconografía tradicional coas chaves do ceo. “(…) E eu dígoche a ti que o ti es Pedro e sobre esta pedra 
edificarei a miña igrexa (…) Eu dareiche as chaves do reino dos ceos, e canto atares na terra será atado nos ceos, e 
canto desatares na terra será desatado no ceo.” Mateo 16: 18-20

San Paulo: igualmente coa iconografía típica (calvo, barba e libro aludindo ás súas Epístolas)

As outras dúas figuras non foron identificada, Poden ser evanxelista ao levar con sigo un libro.

ZONA SUPERIOR ESQUERDA: apostolado



Sobre o tímpano da Paixón e á 
dereita do Cristo central dispóñense 
figuras de difícil identificación, que 
proveñen doutras portadas hoxe 
desaparecidas (Acibecharía e oeste 
primitiva).

2- Seis pequenas figuras sen identificar.

3- Santo André. 4- Sen identificar.

5- Posible Virxe amamantando o Niño sobre 
animal (fuxida a Exipto?)

6- Apostolado e anxo.

7- Serea con peixe.

8- Outro apostolado

1- Anxos trompeteiros anunciando as 
sete pragas da Apocalipse. 1

1

2 3 4 5
6

7 8

ZONA SUPERIOR DEREITA



Son esculturas de canon curto, que portan pergameo, e cuxa identificación non foi posible. 
Proceden do coro primitivo.

ZONA SUPERIOR DEREITA: Figuras sen identificar



ANDRÉ

SEN 
IDENTIFICAR

ZONA SUPERIOR DEREITA: Santo André



Esta escultura identifícase xeralmente coma a Virxe amamantando o Niño. Hai mesmo quen fala 
de que formaría parte da escena da Fuxida a Exipto.

ZONA SUPERIOR DEREITA: Virxe amamantando o Neno?



ZONA SUPERIOR DEREITA: apostolado

Figuras en pésimo estado de conservación. As catro primeiras son apóstolos e a última un anxo.



Motivo iconográfico moi frecuente na Idade Media.

Charbonneau-Lassay definiuno como “a serea asasina, a antítese do Cristo pescador”. A serea pesca o peixe, non para levalo a 
unha vida feliz, senón que “o leva ao fondo das augas para un porvir de desdicha permanente”. Neste sentido, Charbonneau 
relaciona a serea co monstro mariño do Leviatán.

Outra simboloxía: poder sedutor das mulleres que (coma no mito grego), arrastra os homes e os conduce conduce ao 
pecado.

ZONA SUPERIOR DEREITA: Serea con peixe



ZONA SUPERIOR DEREITA: outros apóstolos



ESCULTURA ROMÁNICA 
PORTADA OCCIDENTAL ou PÓRTICO DA GLORIA 

CATEDRAL DE SANTIAGO





FICHA TÉCNICA: 
Obra / Nome: programa escultórico da Portada Do PÓRTICO DA GLORIA. Catedral de 
Santiago. Escultura relixiosa. 
AUTORES: Taller do Mestre MATEO 
ESTILO: Románico / Protogótico. 
CRONOLOXÍA: 1168-1188. Do 3º terzo do s. XII. 
LOCALIZACIÓN: Portada occidental catedral de Santiago de Compostela. 
MATERIAIS: Mármore, granito, policromado; Medidas: 18 X 11 metros 
TEMÁTICA: O tema representado é a visión da Gloria, e consta de mais de 200 figuras. 











O PORTICO DA GLORIA: cripta, pórtico e tribuna 
Obra cume da arte románico; perfecta síntese entre os elementos arquitectónicos, que 
marcan a disposición en tres naves e continúan o esquema de 3 naves da catedral, e 
escultóricos como retablo pétreo de perfección até entón descoñecida. 



Poucas obras da arte medieval atraeron tanto a atención de eruditos como este 
pórtico. 
No estilo, na iconografía e na súa concepción arquitectónica é obra cume que supera 
ás súas contemporáneas de Europa.



Comezou a construírse ao redor de 1168 e terminouse en 1188 segundo a inscrición 
dos dinteis na que se menciona a MAGISTER MATHEUM que dirixiu as obras. 
É probable que Mateo fose o planificador do conxunto que inclúe a cripta, o Pórtico e 
a tribuna nun todo unitario. 



A concepción arquitectónica é 
borgoñona achegando 
novidades, como as bóvedas 
nervadas, usadas, quizá por 1ª 
vez, na península.



A escultura nada ten que ver con Borgoña excepto na cripta.  
Parece que houbo dous talleres distintos: o da cripta e o do Pórtico, e no 
Pórtico, varios artífices.





A estrutura concíbese cun complexo simbolismo: 
• A cripta: debaixo do Pórtico- é a zona terrea na que o sol e lúa, esculpidos nas 

claves da bóveda, proporcionan a luz. 





• No Pórtico: a zona celestial, a Gloria, ten lugar o Xuízo Final. 
• A tribuna superior, iluminada por óculos, simboliza á Xerusalén Celeste na que non 

fará falta nin sol nin lúa porque o cordeiro –o año- será a luz (na clave da bóveda 
aparece o cordeiro esculpido). 



O Estudo do PÓRTICO da GLORIA: 
A ICONOGRAFÍA é complexa, pódese desentrañar o significado de parte dela pero 
non hai acordo da interpretación do conxunto. Pode tratarse dunha visión sincrética 
da visión da Gloria segundo a Apocalipse de San XOán, coa descrición que do 
Xuízo Final dános o evanxeo de San Mateo. 





No CENTRO do TÍMPANO maior aparece Cristo coroado ensinando as chagas, "así 
como o vistes partir, así volverá“. É un Cristo intemporal, eterno: "o que foi, o que é e 
o que será", rodeado polo Tetramorfos (os símbolos dos 4 evanxelistas ) portados 
por anxos.





A ambos os dous lados, un grupo de anxos cristóforos con símbolos ou atributos da 
Paixón (a cruz, a columna, a lanza, a coroa de espiñas, etc.). 
Arriba, unha multitude de figuriñas representan aos 144.000 elixidos que contemplan a 
Gloria, e na arquivolta, os 24 anciáns da Apocalipse, que afinan os seus instrumentos 
dispostos a poñer a ambientación musical. 





"árbore de Xessé”
No PARTELUZ, Santiago 
sobre unha columna que 
representa a "árbore de 
Xessé" e coroado por un 
capitel coa representación da 
Trindade: 
a xenealoxía humana e 
a divina de Cristo.





No ARCO DA DEREITA, ten lugar un XUÍZO FINAL bastante atípico (as figuras da 
clave son Deus e S. Miguel): 
• Na metade dereita os condenados son torturados por grotescos demos. 
• Na metade esquerda do arco, as almas dos elixidos son arroupadas por anxos 

que as introducen na Gloria. 









O ARCO DA ESQUERDA 
-desde o espectador-, foi 
obxecto de interpretacións: 
Purgatorio ou o Limbo …; 
polas últimas investigacións 
se trata dunha Anástase, ou 
o descenso de Cristo aos 
infernos para liberar aos 
Xustos da Antiga Lei. Cristo, 
despois de morrer e ser 
sepulto, descendeu ao Hades 
ou inferno dos xustos, onde 
agardaban a resurrección os 
non bautizados, para vencer á 
morte e levalos consigo.





O acontecemento é antes da Resurrección corporal do sepulcro acontecida no 3º día da 
crucifixión. A cabeza da clave representaría a alma de Cristo, as figuras oprimidas por 
unha moldura a catividade da morte e as figuriñas entre follaxes, as almas dos Xustos 
liberadas por Cristo.





Base das columnas decoradas con animais fantásticos 

O Pórtico da Gloria representa a Parusía ou 2ª chegada de Xesús Xristo á Terra para 
xulgar os homes segundo o libro da Apocalipse.

Columnas 
coas estatuas 
adosadas dos 
Apóstolos

Hai 3 REXISTROS : 
Os tres arcos responden ao Limbo, á Gloria e ao Xuízo Final



AS COLUMNAS QUE 
SOSTEÑEN O PÓRTICO, 
apóianse sobre un bestiario de 
animais monstruosos de 
discutida interpretación; para 
maioría dos historiadores 
simbolizan o paganismo, sobre 
cuxos restos se levanta a 
Igrexa cristiá.



Nas COLUMNAS represéntanse os Apóstolos á dereita, os Profetas á esquerda; son os 
soportes da Igrexa. 



As figuras relaciónanse 
entre elas, conversan, de 
modo que 
o espectador convértese 
nun intruso da sacra 
conversación, estas 
relacións espaciais 
entre as figuras son un 
concepto novo que non 
volverá aparecer até o 
BARROCO.



No ESTILO hai que diferenciar: 
• Escultura da cripta que responde ao 

chamado "barroco borgoñón", figuras con 
acentos pergaménicos, encartados 
minuciosos con movementos efectistas e 
moi elaborados. 



Escultura do Pórtico, de concepto é distinto: son figuras - placa, con panos pesados e 
ríxidos que lembran a modelos bizantino










