
Al Andalus: os musulmáns na Península Ibérica.

A conquista musulmá da Península Ibérica, a principios do século VIII, insírese na fulgurante
expansión  do  Islam  que  comezara  había  menos
dun século na Península Arábiga. Axiña comezou a
utilizarse  a  denominación  Al  Ándalus para
referirse ás terras ocupadas polos musulmáns na
península. A súa presenza había deixar unha fonda
pegada.

A evolución política.

Entre  os  séculos  VIII  e  XV,  a  historia  de  Al
Ándalus pasou por múltiples vicisitudes militares e
políticas  ligadas  tanto  ás  circunstancias
peninsulares como ao devir histórico do Islam.

A conquista musulmá.
No 711, un importante continxente musulmán

mandado  polo  bérber  Tariq  desembarcou  na
badía  de  Alxeciras  e,  segundo  dita  a  tradición,
derrotou aos visigodos do rei  Rodrigo na batalla
do  Guadalete.  O  reino  visigodo,  debilitado  por
unha grave crise interna, esboroouse. Sen atopar
resistencia,  as  columnas  musulmás  tomaron  en
apenas  cinco  anos  as  principais  cidades  da
Península.  Moitos  membros  da  nobreza
hispanovisigoda, como o chamado Teodomiro en
terras  murcianas,  pactaron  cos  invasores  para
manter  terras  e  posición.  Superadas  as  disputas
entre  os  invasores  polo  reparto  de  terras  e
riqueza,  a  expansión  proseguiu  polas  Galias  ata
seren derrotados polos francos en Poitiers (732).
Dende  aquela,  o  dominio  musulmán  ficaría
confinado ao sur dos Pireneos.

O emirato de Córdoba (711-929).
Dende o 716, o centro do poder musulmán en Al Ándalus estableceuse en  Córdoba. Á súa

fronte  colocouse un  emir subordinado á autoridade do califa  omeia de Damasco.  O territorio
andalusí estendíase ata a vertente norte do Sistema Central, a marxe esquerda da conca do Ebro e
o litoral catalán.

No 750, a dinastía Omeia foi derrocada pola revolución abasí. Un dos membros da familia
deposta, Abd-el-Rahmán, conseguiu fuxir e e chegar a Al Ándalus. Co apoio de sectores do exército
e de vellas clientelas familiares converteuse en emir e rachou a ligazón política cos novos califas
abasís  asentados  en  Baghdad  (756).  O  emirato  dependente (711-756)  deviña  en  emirato
independente (756-929). Abd-el-Rahmán I fundaba unha dinastía que había manterse no poder

1

A expansión islámica, ss. VII-VIII

Caliphate_750-pt.svg: Renato de carvalho ferreiraderivative
work: Rowanwindwhistler [CC BY-SA 3.0], undefined, dende

Wikimedia Commons

 A conquista islámica da Península Ibérica (711-719)

NACLE [CC-BY-SA-4.0], via Wikimedia Commons



A Idade Media. Al  andalus

cordobés  ata  comezos  do  século  XI.  Un  poderoso
exército,  un  fisco  eficiente  e  unha  nova  estrutura
administrativa,  que  incluía  a  división  territorial  en
provincias (kuras), posibilitou a consolidación do poder
emiral. Non faltaron, sen embargo, os conflitos internos
derivados  das  múltiples  fracturas  (sociais,  relixiosas,
étnicas,  territoriais)  que  atravesaban  a   sociedade
hispanomusulmá. Durante o século IX os emires tiveron
que  afrontar  diversas  rebelións  e  as  pretensións  dos
poderosos  gobernadores  das  amplas  demarcacións
fronteirizas  setentrionais  centradas  nas  cidades  de
Mérida, Toledo e Zaragoza. 

O califato (929-1031)
Co ascenso ao poder  de  Abd-el-Rahmán III (912-

961),  o  emirato  superou  esta  crítica  situación.  O
territorio andalusí foi pacificado. O avance dos cristiáns
do  norte,  que  aproveitaran  os  problemas  do  estado
cordobés para avanzar ata a liña do Douro, foi freado.
As  posicións  no  norte  de  África  foron  consolidadas
sentando  as  bases  para  ulteriores  incorporacións.  No
929,  Adb-el-Rahmán  III  autoproclamouse  califa
rompendo  definitivamente  os  vínculos,  desta  volta
relixiosos, cos califas abasís de Baghdad.

O crecemento da produción e dos intercambios en
Al Ándalus, unha eficiente administración e un exército
cada  vez  máis  profesional  alicerzaron  a  incontestada
hexemonía  que  o  califato  cordobés  mantivo  na
Península  durante  un  século.  A  arte  e  a  cultura
coñeceron  un  espectacular  desenvolvemento.  Os
gobernantes cristiáns do norte amosaron submisión e
houberon  afrontar  as  frecuentes  aceifas andalusís.
Durante  o  reinado  de  Hixam  II  (976-1009),  o  seu
poderoso  hachib,  Almanzor,  impulsou  unha  agresiva
política militar e devastou as terras cristiás chegando a
destruír Barcelona (985) e Compostela (997).

Os reinos de taifas (1031-1086).
A  morte  de  Almanzor  (1002)  anticipou  a  fin  da

hexemonía  califal.  Dende  o  1009,  Al  Ándalus  veuse
inmersa  nunha  situación  caótica,  a  fitna,   que  había
concluír  coa  liquidación  do  califato  no  1031.  Xefes
militares,  gobernadores  provinciais  e  familias
aristocráticas fixéronse co control de territorios máis ou
menos amplos dando orixe a un mosaico de pequenos
reinos, as taifas. Aínda que o territorio andalusí seguise incluíndo as terras máis ricas e poboadas

2

O califato de Córdoba no ano 1000

Té y kriptonita [CC-BY-SA-3.0 ], Wikimedia Commons

As primeiras taifas (1080)

Té y kriptonita [CC-BY-SA-3.0 ], Wikimedia Commons

O Imperio almorábide

Omar-Toons [CC BY-SA 3.0  ], Wikimedia Commons 



A Idade Media. Al  andalus

da Península e os reis das taifas procurasen imitar o esplendor califal, a súa debilidade político-
militar  era  máis  que  evidente.  A  presión  dos  monarcas  cristiáns  do  norte  medrou  e  víronse
obrigados, para garantir as súas posesións, a pagarlles uns gravosos tributos anuais, as parias. Tras
a conquista de Toledo polos casteláns (1085) non tiveron máis remedio que pedir axuda aos pobos
norteafricanos.

Os imperios norteafricanos (1086-1246).
Os almorábides, un movemento islámico rigorista que prendera con forza entre os bérberes,

crearan  a  mediados  do  século  XI  un  extenso  imperio  no  Magreb  con  centro  en  Marrakex.
Chamados  por  algúns  monarcas  andalusís  para  facer  fronte  ao  avance  cristián  entraron  na
Península  no  1086  e  foron  sometendo  os  diversos  reinos  de  taifas  ata  reunificar  Al  Ándalus.
Debilitado polas revoltas internas, o avance cristián e a presión dos almohades no norte de África,
o  imperio  almorábide  desintegrouse  contra  o  1144.  Al  Ándalus  fragmentouse  novamente  en
pequenos Estados, as chamadas segundas taifas.

Tras controlar o Magreb, os almohades, un
novo  movemento  relixioso  definido  por  unha
interpretación  estrita  do  Corán  e  claras
intencións  políticas,  conquistaron  os  dominios
almorábides no norte de África. No 1146 pasaron
á  península,  incorporaron  ao  seu  imperio  boa
parte  do territorio  andalusí  e  puxeron en  máis
dun  apreto  aos  reinos  cristiáns.  Pero  no  1212
foron derrotados severamente por unha coalición
cristiá  na  batalla  das  Navas  de  Tolosa.  Minado
pola  presión  externa,  os  conflitos  internos  e  a
rebeldía  dos  notables  andalusís,  o  imperio
almohade  afundiuse.  Unhas  efémeras  terceiras
taifas ocuparon o minguante espazo andalusí.

O reino nazarí de Granada (1246-
1492).

O  baleiro  de  poder  deixado  pola
desaparición  do  califato  almohade  foi
aproveitado polos reinos cristiáns do norte para
reiniciar a conquista. Os débiles reinos andalusís
foron caendo un tras outro agás o de Granada,
que  sobreviviu  ata  a  súa  conquista  polos  Reis
Católicos en 1492.

Muhammad-ibn-Nasr (1237-1273) foi o creador do reino e o fundador dunha nova dinastía
(nasrí ou nazarí) que conseguiu manter durante dous séculos e medio a independencia do último
Estado andalusí. Fixérono posible os problemas internos vividos por Castela nos séculos XIV e XV,
unha próspera economía, unhas sólidas defensas e unha hábil diplomacia, engraxada polo pago de
cuantiosas parias aos monarcas casteláns. A paz e a prosperidade do emirato nazarí devalaron no
século  XV.  Os  conflitos  internos,  disputas  sucesorias  incluídas,  desestabilizárono.  Rematada  a
guerra civil castelá e asentados no trono Isabel e Fernando (1479) pouco futuro se lle albiscaba.

3

O imperio almohade

Omar-Toons [CC BY-SA 3.0  ], dende Wikimedia Commons

O reino nazarí

 Té y kriptonita [CC-BY-SA-3.0 ], Wikimedia Commons



A Idade Media. Al  andalus

Tras unha longa guerra (1484-1492), os Reis Católicos pactaron con emir Boabdil a capitulación de
Granada. Desaparecía así o último enclave de dominio musulmán na Península.

A realidade socioeconómica.

Al Ándalus foi escenario dunha puxante civilización urbana caracterizada por unha intensa
actividade mercantil e por unha rendible e diversificada agricultura.

Unha economía diversificada.
A tríade  mediterránea  (cereais,  vide,  oliveira)  seguiu  a  ter  un  papel  moi  importante  na

agricultura andalusí. Sen embargo, semella que a produción de trigo retrocedeu en prol da oliveira
e  da  gandería  ovina.  Ademais  produciuse  unha  constante  ampliación  dos  espazos  de  regadío
aproveitando  acuíferos  e  ríos  mediante  pozos,  norias  e  levadas.  Isto  produciu  un  importante
aumento  da  produtividade  agraria  e  posibilitou  a  aclimatación  á  península  de  novos  cultivos
doutras procedencias (arroz, cana de azúcre, algodón, laranxeiras, alcachofa, berenxena, algarrobo,
etc.).  Nalgunhas  áreas  (Valencia,  Granada),  a  moreira  e  a  cría  do verme da seda adquiriu  un
singular valor. A importancia das palabras de raíz árabe no léxico agrícola das linguas romances
peninsulares  dá  conta  da  transcendencia  destas  mudanzas.  Nas  zonas  de  secaño,  a  gran
propiedade  era  o  marco básico  de  explotación  agrícola.  Pola  contra,  nos  regadíos  abundou a
pequena e mediana explotación.

O aumento da produción e a produtividade dos campos xerou os excedentes suficientes para
alimentar  unha poboación non ligada ás tarefas agropecuarias e posibilitou o  crecemento das
cidades. Nalgúns casos foi o resultado da ampliación de vellas cidades romanas: Sevilla, Toledo,
Zaragoza, Córdoba. Nos séculos IX-X, a capital andalusí chegou a acadar os 100.000 habitantes,
unha cifra descoñecida na Europa do momento. Apareceron tamén  novas cidades promovidas
polos soberanos cordobeses ben por razóns militares e estratéxicas (Almería, Calatayud, Tudela)
ben  como  centros  de  fértiles  comarcas  agrícolas  (Lleida,  Badajoz).  Moitas  delas  entraron  en
decadencia tras a desintegración do califal pero outras deron mantido unha sobranceira posición
(Sevilla, Granada, Valencia).

Malia  o  desenvolvemento  da  vida  urbana,  as  cidades  hispanomusulmás  carecían  dunha
auténtica administración municipal. Os espazos públicos, a parte da mesquita e o zoco, eran moi
escasos e as casas amoreábanse nun labirinto de rúas reviradas e estreitas. Organizábanse arredor
da  medina,  núcleo amurallado onde se situaban os edificios senlleiros (a mesquita, o zoco e a
alcazaba, fortaleza onde residían as autoridades civís e militares). Alén das murallas expandíanse ás
veces novos barrios ou arrabaldes.

As cidades eran o centro das actividades artesanais e comerciais. As manufacturas téxtiles
(seda,  algodón,  liño)  foron  ás  máis  estendidas.  Adquiriron  tamén  merecida  sona  a  ourivería
andalusí, as producións de artigos de coiro, vidro e cerámica, as armas e a construción naval. O
desenvolvemento dos intercambios comerciais veuse favorecido por un sólido sistema monetario,
baseado no dinar de ouro e o dirham de prata, a fortaleza da vida urbana  e a existencia dun eficaz
sistema de comunicacións terrestres, herdado da época romana, e marítimas (portos). O comercio
interior xiraba arredor dos zocos (mercados) urbanos. A eles chegaban tamén os terminais do
comercio exterior. Al Ándalus xogou un papel decisivo, sobre todo na etapa de esplendor cordobés
(ss. IX-X) como intermediario privilexiado entre o mundo islámico e a Europa cristiá. Exportaba

4



A Idade Media. Al  andalus

produtos agrarios, manufacturas e minerais. Importaba da Europa cristiá peles, metais e escravos;
do Próximo Oriente especias e produtos de luxo; do continente africano ouro e escravos.

Unha sociedade heteroxénea.
A poboación andalusí definiuse pola súa diversidade. Dende o punto de vista étnico cómpre

distinguir entre árabes e bérberes, que conformaran o reducido continxente conquistador (50.000-
100.000 individuos no século VIII), fronte á reducida  minoría xudía e á  maioría hispanogoda. O
factor  relixioso  diferenciaba entre:  xudeus;  musulmáns,  dentro dos  cales  foron gañando peso
respecto de árabes e bérberes os muladís, hispanogodos convertidos ao Islam tras a conquista; e
mozárabes,  denominación  dos  hispanogodos  que  decidiron  manter  a  súa  fe  ao  amparo  da
tolerancia islámica. As conflitivas relacións coas autoridades musulmás en certos momentos e as
presións en prol da conversión estimularon a emigración cara o norte cristián e deberon reducir a
súa importancia relativa. 

Dende o punto de vista social  conformouse unha  minoría aristocrática (jassa),  integrada
sobre todo por familias de orixe árabe, caracterizadas por fortes vínculos tribais, a posesión de
grandes dominios  territoriais  e  o  monopolio  dos cargos  cortesáns.  Comerciantes,  funcionarios,
profesionais  e artistas nutriron as filas dunhas  capas intermedias que medrarían ao ritmo das
cidades,  os  intercambios  comerciais  e  o  desenvolvemento  da  administración  durante  a  época
califal. Dentro dos  grupos populares (amma) destacaban campesiños e artesáns. O chanzo máis
baixo  estaba  formado  polos  escravos,  traídos  de  Europa  oriental  e  do  interior  de  África  ou
capturados como prisioneiros de guerra. Non obstante, algúns deles habían acadar unha posición
relevante ao servizo dos soberanos cordobeses.

BIBLIOGRAFÍA:
• ALFEIRÁN, X. et al.: Historia de España 2º Bach, Vigo, Baía Edicións-Consorcio Editorial Galego, 2016.
• ALVÁREZ REY, L. et. al.: Historia de España. 2ª Bacharelato. Aula 3D, Barcelona, Vicens-Vives, 2016.
• FERNÁNDEZ ROS, J.M et. al.: Historia de España 2º Bachillerato, Madrid, Santillana Educación, 2016.
• GARCÍA DE CORTÁZAR, J.A.:  La España medieval, en ARTOLA, M. (dir),  Historia de España, vol. 2, Madrid,

Alianza Editorial, 2004.
• GIL ANDRÉS, C.: 50 cosas que hay que saber sobre Historia de España, Barcelona, Editorial Ariel, 2016.
• GREUS, J.: Así vivieron en al-Ándalus. La historia ignorada, Madrid, Anaya.Biblioteca Básica de Historia, 2009.
• VALDEÓN, J.: El califato de Córdoba, Cuadernos de Historia 16, nº 3, Madrid, Historia 16, 1995.
• VALLVÉ, J. et al.: La invasión árabe de España, Cuadernos de Historia 16, nº 17, Madrid, Historia 16, 1995.

5


	A evolución política.
	A conquista musulmá.
	O emirato de Córdoba (711-929).
	O califato (929-1031)
	Os reinos de taifas (1031-1086).
	Os imperios norteafricanos (1086-1246).
	O reino nazarí de Granada (1246-1492).

	A realidade socioeconómica.
	Unha economía diversificada.
	Unha sociedade heteroxénea.


