
1 
 

Principales teorías éticas 

Si el término moral procede del vocablo latino que significa costumbre, la palabra ética deriva de ethos, que en 

griego significa carácter (es evidente la relación entre ambos). Los hábitos y las costumbres determinan nuestro 

carácter o personalidad, y acaban por condicionar nuestras acciones concretas. 

La ética y la moral no sólo están emparentadas etimológicamente. En la actualidad, se usan indistintamente como 

términos sinónimos. Así, tanto podemos decir Juan ha actuado de forma inmoral como Juan ha actuado sin ningún 

tipo de ética, o también, Mi código moral me impide hacer esto o Mi ética me impide comportarme así. Pero, 

aunque en un sentido laxo puedan emplearse de esta manera, en un sentido estricto tienen significados distintos. 

En el lenguaje filosófico se suele distinguir entre la moral, o código de normas que regulan la acción correcta, y 

la ética, la reflexión acerca de la moral. Según esta distinción, la ética viene a ser una especie de filosofía moral, 

que tiene como objeto de estudio precisamente los códigos morales concretos: su validez, su fundamentación y su 

legitimación. 

Aunque la ética sea considerada una disciplina filosófica, lo cierto es que la ética será cualquier reflexión, análisis o 

estudio de las normas y los valores morales. Por lo tanto, no es algo que deba circunscribirse al ámbito académico o 

deba relegarse a los especialistas filosóficos. Ética es cualquier reflexión crítica y seria, también la que hacemos 

nosotros cuando reflexionamos acerca de si determinada norma es válida (por ejemplo, la obligación de ser 

sinceros) o cuando discutimos si un valor (sinceridad) debe supeditarse a otro (por ejemplo, la amistad). 

La ética es fundamentalmente teórica, aunque está orientada a dotar al hombre de unas pautas concretas e 

comportamiento, mientras que la moral es más práctica, puesto que detalla unas normas que se encuentran 

fundamentadas en la reflexión ética. 

“Moral es el conjunto de comportamientos y de normas que tú, yo y algunos de quienes nos rodean solemos 

aceptar como válidos; ética es la reflexión sobre por qué los consideramos válidos y la comparación con otras 

morales diferentes” 

(Fernando Savater, Etica para Amador) 

Una teoría ética es una teoría filosófica que intenta fundamentar la moral, es decir, justificar su validez y 

legitimidad. Como toda moral, consiste en una serie de preceptos o normas (busca el término medio, haz lo que 

beneficie a la mayoría...) y una serie de valores (templanza, utilidad, felicidad…), la teoría deberá justificar 

precisamente estas normas y valores. Según el tipo de fundamento que proporcione, hablaremos de un tipo de 

teoría ética o de otro. Así, serán teorías distintas las que conciben y defienden la moral como una búsqueda de la 

vida buena o como el cumplimiento del deber. 

Las distintas teorías éticas que se han dado a lo largo de la historia pueden dividirse en varios tipos, no sólo por el 

fundamento concreto que dan de las normas morales, sino también por el modo particular de darlo. A continuación 

ofrecemos una serie de preguntas, cuya respuesta puede servir para clasificar la diversidad de teorías existentes. 

 

 

 

 

 

 

 

  



2 
 

PREGUNTA RESPUESTA TIPO DE ETICA TEORIA ETICA 

¿Quién puede 

decirme lo que debo 

hacer? 

Yo mismo Autónoma Formalismo 

Ética discursiva 

  La naturaleza, Dios, la 

autoridad legal 

Heterónoma Estoicismo 

Intelectualismo 

moral 

Iusnaturalismo ético 

Utilitarismo 

Hedonismo 

¿Qué debo hacer? Debo actuar de acuerdo 

con una norma que pueda 

convertirse en ley 

universal 

Formal Formalismo 

Ética discursiva 

  Debo hacer esto, porque 

esto es lo bueno 

Material Eudemonismo 

Hedonismo 

Estoicismo 

Utilitarismo 

Iusnaturalismo ético 

¿Cuáles son las 

acciones correctas? 

Las que tienen buenas 

consecuencias, es decir, 

las que se acercan al bien 

Teleológica Eudemonismo 

Hedonismo 

Iusnaturalismo ético 

Utilitarismo 

  Las que son correctas en sí 

mismas, al margen de sus 

consecuencias, pues 

cumplen con el deber 

Deontológica Formalismo 

Ética discursiva 

¿Puedo conocer lo 

que está bien y lo 

que debo hacer? 

Si Cognoscitiva Intelectualismo 

moral 

Eudemonismo 

Hedonismo 

Utilitarismo 

Formalismo 

Ética discursiva 

  No No cognoscitiva Emotivismo 



3 
 

 

 

INTELECTUALISMO MORAL 

Según esta teoría, conocer el bien es hacerlo: sólo actúa inmoralmente el que desconoce en qué consiste el bien. 

Puede comprobarse que esta teoría es doblemente cognitivista, ya que no sólo afirma que es posible conocer el 

bien, sino que además defiende que este conocimiento es el único requisito necesario para cumplirlo. El filósofo 

griego Sócrates fue el primero en mantener dicha postura ética, Para este pensador, no sólo el bien es algo que 

tiene existencia objetiva y validez universal, sino que, además, al ser humano le es posible acceder a él. Así pues, 

Sócrates concibe la moral como un saber. De la misma forma que quien sabe de carpintería es carpintero y el que 

sabe de medicina es médico, sólo el que sabe qué es la justicia es justo. Por lo tanto, para este filósofo no hay 

personas malas, sino ignorantes, y no hay personas buenas si no son sabias. 

EUDEMONISMO 

Muchas veces habrás preguntado para qué sirve tal o cual cosa, pero, en ocasiones, esta pregunta es absurda. Así, 

si preguntamos para qué sirve la felicidad, la respuesta sería que para nada, pues no es algo que se busque como 

medio para otra cosa, sino que se basta a sí misma, es un fin. Las éticas que consideran la felicidad (eudaimonía) el 

fin de la vida humana y el máximo bien al que se puede aspirar son eudemonistas. Ahora bien, decir que el ser 

humano anhela la felicidad es como no decir nada, pues cada uno entiende la felicidad a su modo. Aristóteles fue 

uno de los primeros filósofos en defender el eudemonismo. Pero ¿qué entendía Aristóteles por felicidad? Todos los 

seres tienen por naturaleza un fin: la semilla tiene como fin ser un árbol; la flecha, hacer diana... No podría ser 

menos en el caso del hombre. Como lo esencial del hombre (lo que le distingue) es su capacidad racional, el fin al 

que por naturaleza tenderá será la actividad racional. Así pues, la máxima felicidad del ser humano residirá en lo 

que le es esencial por naturaleza: la vida contemplativa, es decir, el ejercicio teórico de la razón en el conocimiento 

de la naturaleza y de Dios, y en la conducta prudente, que se caracteriza por la elección del término medio entre 

dos extremos, el exceso y el defecto 

HEDONISMO 

La palabra hedonismo proviene del griego hedoné, que significa placer. Se considera hedonista toda doctrina que 

identifica el placer con el bien y que concibe la felicidad en el marco de una vida placentera. Aunque existen 

muchas teorías, suelen diferir entre ellas por la definición propuesta de placer. Los cirenaicos formaron una escuela 

iniciada por un discípulo de Sócrates, Aristipo (435 a.C). Según este filósofo, la finalidad de nuestra vida es el placer, 

entendido en sentido positivo como goce sensorial, como algo sensual y corporal, y no como fruición intelectual ni 

como mera ausencia de dolor. Al igual que los anteriores, el epicureismo identifica placer y felicidad. Sin embargo, 

a diferencia de estos, Epicuro define el placer como la mera ausencia de dolor. No se trata, pues, de buscar el 

placer sensual del cuerpo, sino la ausencia de pesar del alma. Esta serenidad o tranquilidad del alma (ataraxia) es el 

objetivo que debe seguir todo ser humano. ¿Cómo alcanzarla? El sabio que se conduce razonablemente y no 

escoge a lo loco lo que pueden ser sólo aparentes placeres logrará una vida más tranquila y feliz. 

ESTOICISMO 

En un sentido amplio, pueden considerarse estoicas todas las doctrinas éticas que defiendan la indiferencia hacia 

los placeres y dolores externos, y la austeridad en los propios deseos. Ahora bien, en un sentido estricto, se conoce 

como estoicismo tanto la corriente filosófica grecorromana, iniciada por Zenón, como la teoría ética mantenida por 

estos filósofos La ética estoica se basa en una particular concepción del mundo: éste se encuentra gobernado por 

una ley o razón universal (logos) que determina el destino de todo lo que en él acontece, lo mismo para la 

naturaleza que para el ser humano. Por lo tanto, el ser humano se halla limitado por un destino inexorable que no 

puede controlar y ante el que sólo puede resignarse. Esta es la razón de que la conducta correcta sólo sea posible 

en el seno de una vida tranquila, conseguida gracias a la imperturbabilidad del alma, es decir, mediante la 



4 
 

insensibilidad hacia el placer y hacia el dolor, que sólo será alcanzable en el conocimiento y la asunción de la razón 

universal, o destino que rige la naturaleza, y por tanto, en una vida de acuerdo con ella. 

IUSNATURALISMO ETICO 

Se puede calificar de iusnaturalista toda teoría ética que defienda la existencia de una ley moral, natural y 

universal, que determina lo que está bien y lo que está mal. Esta ley natural es objetiva, pues, aunque el ser 

humano puede conocerla e interiorizarla, no es creación suya, sino que la recibe de una instancia externa. Tomás 

Aquino es el filósofo que ha mantenido de forma más convincente el iusnaturalismo ético. Según este filósofo, Dios 

ha creado al ser humano a su imagen y semejanza y, por ello, en su misma naturaleza le es posible hallar el 

fundamento del comportamiento moral. Las personas encuentran en su interior una ley natural que determina lo 

que está bien y lo que está mal, gracias a que ésta participa de la ley eterna o divina. 

FORMALISMO 

Son formales aquellos sistemas que consideran que la moral no debe ofrecer normas concretas de conducta, sino 

limitarse a establecer cuál es la forma característica de toda norma moral. Según Inmanuel Kant, sólo una ética de 

estas características podría ser universal y garantizar la autonomía moral propia de un ser libre y racional como el 

ser humano. La ley o norma moral no puede venir impuesta desde fuera (ni por la naturaleza ni por la autoridad 

civil...), sino que debe ser la razón humana la que debe darse a sí misma la ley. Si la razón legisla sobre ella misma, 

la ley será universal, pues será válida para todo ser racional. Esta ley que establece como debemos actuar 

correctamente, sólo es expresable mediante imperativos (mandatos) categóricos (incondicionados). Estos se 

diferencian de los imperativos hipotéticos, propios de las éticas materiales, que expresan una norma que sólo tiene 

validez como medio para alcanzar un fin. Por contra, el imperativo categórico que formula Kant es: Obra de tal 

modo que tu acción pueda convertirse en ley universal. Este imperativo no depende de ningún fin y, además, no 

nos dice qué tenemos que hacer, sino que sirve de criterio para saber qué normas son morales y cuales no. 

Establece cuál es la forma que debe de tener la norma para ser moral: sólo aquellas normas que 

sean universalizables serán realmente normas morales. 

EMOTIVISMO 

Por emotivismo se entiende cualquier teoría que considere que los juicios morales surgen de emociones. Según 

esta corriente, la moral no pertenece al ámbito racional, no puede ser objeto de discusión o argumentación y, por 

tanto, no existe lo que se ha llamado conocimiento ético. David Hume es uno de los máximos representantes del 

emotivismo. Afirma que las normas y los juicios morales surgen del sentimiento de aprobación o rechazo que 

suscitan en nosotros ciertas acciones. Así, una norma como Debes ser sincero o un juicio moral como Decir la 

verdad es lo correcto se basan en el sentimiento de aprobación que provocan las acciones sinceras y en el 

sentimiento de rechazo que generan las acciones engañosas. Para los emotivistas, los juicios morales tienen la 

función de suscitar esos sentimientos no solo en mí, sino en el interlocutor y, así, promover acciones conforme a 

estos: la función que poseen los juicios y las normas morales es influenciar en los sentimiento y en la conducta del 

interlocutor. 

UTILITARISMO 

Es una teoría ética muy cercana al eudemonismo y al hedonismo, pues defiende que la finalidad humana es 

la felicidad o placer. Por ello, las acciones y normas deben ser juzgadas de acuerdo con el principio de utilidad o de 

máxima felicidad. Al igual que las anteriores, constituye una ética teleológica, pues valora las acciones como 

medios para alcanzar un fin y según las consecuencias que se desprendan de ellas: una acción es buena cuando sus 

consecuencias son útiles (nos acercan a la felicidad) y es mala cuando sus consecuencias no lo son (nos alejan de 

ella). Según John Stuart Mill, la principal diferencia entre el utilitarismo y el hedonismo clásico (epicureismo) es que 

el primero trasciende el ámbito personal: no entiende por felicidad el interés o placer personal, sino el máximo 

provecho para el mayor número de personas. El placer es un bien común. Mill distingue entre placeres inferiores y 



5 
 

superiores: hay placeres más estimables que otros según promuevan o no el desarrollo moral del propio ser 

humano. 

ETICA DISCURSIVA 

Heredera y continuadora de la ética kantiana, la ética del discurso o ética dialógica es formal y procedimental, 

pues no establece normas concretas de acción, sino el procedimiento para determinar qué normas tienen valor 

ético. El criterio es similar al kantiano, pero formulado de modo distinto. Si en Kant tenía validez aquella norma que 

podía convertirse en ley universal, para las éticas discursivas es norma moral aquella que es aceptable por la 

comunidad de diálogo, cuyos participantes tienen los mismos derechos y mantienen relaciones de libertad e 

igualdad, esto es, a la que se llega a través del diálogo y no del monólogo. Para Jürgen Habermas, sólo tienen 

validez aquellas normas aceptadas por un consenso en una situación ideal de diálogo. Esta situación de diálogo 

debe de cumplir una serie de requisitos: todos los afectados por una misma norma deben participar en su 

discusión; todos los participantes deben tener los mismos derechos y las mismas oportunidades de argumentar y 

defender sus posturas; no puede existir coacción de ningún tipo y todos los participantes deben intervenir en el 

diálogo teniendo como finalidad el entendimiento. 


