
1

B  L  OQUE         IV:   F      ILOS  O  FÍA         CONT  E  MP  O      RÁN  E  A   
FREDE  R  I  C  H         NIETZSCHE   (      1844  -      190  0  )  

TÓPICO DA CIUG: NIETZSCHE: NIHILISMO, VITALISMO E TRANSVALORACIÓN

1.1- CONTEXTO HISTÓRICO. NIETZSCHE E O VITALISMO
A finais do século XIX  négase a primacía da razón tanto na natureza como na ética 
e deféndese o irrac  i  onal  i  smo         e         a         primac  í  a         do         concepto         de vida         (  vital  i  smo  )   como 
realidade radical do ser humano contra a antiga primacía da razón.

Xorden así:
- As correntes vitalistas (Nietzsche, Bergson, Unamuno), 
- As historicistas (W. Dilthey e Ortega y Gasset),
- As existencialistas (Kierkegard, Heidegger, Sartre) etc.

Nietzsche sitúase dentro da corrente vitalista. A filosofía de Nietzsche tamén se pode 
considerar “irracionalista”, pois o principio que domina toda a súa filosofía é a 
afirmación da “ vida” como algo oposto ao concepto de razón. 

Para Nietzsche “O racional” representaba a orde, a medida, a prudencia (Nietzsche 
identifícao  co  deus  grego  Apolo),  mentres que  “o vital” representa o  desenfreo, o 
impulso, o irracional (identifícao co deus grego Dionisos: deus da orxía e do viño)

Así, Nietzsche  criticará toda  a filosofía tradicional  dende  Sócrates  ata  Kant 
(inclúe  a  todos  os  filósofos  sexan  racionalistas  ou  empiristas) porque deu 
prioridade ao racional  apolíneo para  comprender  a  realidade,  pero  esta  filosofía 
racionalista é  incapaz de comprender a esencia propiamente humana: a vida 
dionisíaca. Por iso, para entender  a  vida  non sirve  a  razón e Nietzsche proporá 
novas formas de captar a vida tales como a “creación artística” (música e poesía 
especialmente).  Como  filósofo só  acepta  a  Heráclito tanto  pola  súa  afirmación 
filosófica  do  cambio  “todo  cambia”  (panta  rei),  coma  pola  súa  maneira  de  escribir 
achegada á poesía: aforismos (por iso o apodaron “O escuro”).

A filosofía de Nietzsche consiste nunha  “Axioloxía” (teoría dos valores: método de 
desenmascaramento  psicolóxico).  Como  dixo  o  francés  Paul  Ricoeur  houbo  tres 
filósofos “mestres da sospeita”: Nietzsche, Marx e Freud porque todos eles tratan de 
desenmascarar  os  valores  que  se  atopan  agochados  detrás  das  afirmacións 
“supostamente neutrais”  dos filósofos tradicionais  racionalistas.  Trátase de descubrir 
cales son os valores tradicionais que subrepticiamente defendeu a filosofía que rematan 
nun  “nihilismo” (afirmación  da  nada)  e  “darlle  a  volta  a  estes  valores”: 
“transvaloración” de todos os valores da civilización occidental  (a metafísica, a 
relixión e a moral)  e instaurar novos valores: a filosofía de Nietzsche (Superhome, 
vontade de poder e eterno retorno). 

Ao apartarse da razón e defender os impulsos vitais, Nietzsche apartarase do discurso 
conceptual clásico, construíndo os seus textos de maneira asistemát  i  ca      , me  t  afóric  a      , 
con aforismos (sentencias breves achegadas ao modo de expresión poéti  c  o  ).



2

A peculiaridade do seu estilo e as vicisitudes da publicación da súa obra póstuma, "A 
vontade de poder" e do  seu “ epistolario” provocaron as mais diversas 
interpretacións de Nietzsche: 
A) interpretouse como representante do irracionalismo y do utilitarismo
B), tense visto en Nietzsche o antipositivista que vota por terra a confianza na 
ciencia, 
C ) tamén comprendeu como materialista convencido, 
D ) cualificouse como primeiro auténtico existencialista; 
E) veuse nel un antidemócrata e antisocialista que deprecia ao pobo e á plebe. 
F )  Existe, ademais, unha corrente interpretativa errónea que o considerou profeta do 
nazismo, da violencia militarista e da superioridade da raza aria. Nesta 
interpretación xogou un papel importante a súa irmá Elisabeth, que quixo converter 
a Nietzsche en guía espiritual do panxermanismo. 
G)Pero co paso do tempo deixou de ser  considerado como ideólogo do pre-
nazismo, e converteuse en símbolo do filósofo  contestatario durante a 
revolución estudantil do maio do 68 francés.

1.2.- VIDA
Naceu en 1844, en Röcken (Turinxia, non lonxe de Leipzig, Alemaña). Era 
descendente de pastores protestantes; a penas chegou a coñecer ao seu pai e a súa 
infancia transcorreu entre mulleres (nai, irmá, aboa e dúas tías) nun ambiente 
relixioso; hai quen afirma que precisamente este rixidez relixiosa da súa infancia fará 
do Nietzsche maduro un ateo radica  l      .

a)Infancia e xuventude: Aos 14 anos ingresa na prestixiosa Escola de Pforta 
(Turinxia) onde recibe unha sólida formación humanista e luterana (linguas clásicas 
e rigor na crenza). En 1864 estuda teoloxía (por compracer á súa nai) e filoloxía (por 
consello dos seus profesores de Pforta) en Bonn e en 1865 trasládase a Leipzig seguindo 
ao seu profesor de filoloxía clásica Ritschl; alí orientase cada vez mais cara a 
filosofía: descubre a filosofía da vontade (irracionalista e pesimista) de Arthur 
Schopenhauer,         o         s  e  u         prime  i  ro         guía         espiri  t  ua  l      , que lle conduce ao pesimismo vital e ao 
ateísmo, anque mais tarde o criticará. Interesase tamén por Kant: a idea de crítica e o 
seu rexeitamento da metafísica influirá nel. Ao final da súa estancia en Leipzig (1868), 
Nietzsche, moi bo intérprete ao piano, entaboa amizade co compositor Richard         Wagner   
(o seu segundo guía espiritual), quen comparte a súa admiración pola filosofía de 
Schopenhauer.

b)Os dez anos de Basilea: Gracias a Ritschl, a facultade de Leipzig outórgalle o 
doutorado baseándose nos seus traballos previos, ¡sen exame!. Así, aos vinte e catro 
anos (1869) é nomeado catedrático extraordinario de filoloxía da Universidade de 
Basilea (Suíza), anque o que lle interesa é xa a filosofía. En Basilea coñece a Peter 
Gast (músico sen xenio), quen se converte en discípulo entusiasta e fiel servidor de 
Nietzsche. Gast colaborará coa irmá de Nietzsche (Elisabeth) na controvertida, por 
manipulada, edición dos escritos póstumos. Afianza a súa amizade con Wagner, 
quen estimulou a Nietzsche como posible sostén filosófico da súa música. Enxalza         as   
figuras         de         Wag  n      er         e         Schopenh  a  hue  r      . Posteriormente romperá con Schopenhauer pola 
súa metafísica pesimista e a súa amizade e admiración por Wagner vaise arrefriando e 
rompe definitivamente con el en 1877: vótalle en cara que o "ateo inmoralista" tivera
creado a figura de Sigfrido (ópera "Parsifal" de Wagner) que se arrastra ante a cruz 
cristiá.



3

c)Dez años de filósofo errante: Nesta nova etapa da súa filosofía substitúe a arte 
como valor supremo polo coñecemento, a “ilustración”. En 1879 abandona a 
universidade (con 34 años) por enfermidade: miopía precoz, xaquecas, vómitos, 
horribles dores de cabeza. Segue unha existencia solitaria e errante en busca de sol e 
aire puro: vales alpinos, Tirol, a Engandina, Italia, etc. En Sils-María (aldea da 
Engandina) descubre a idea de “eterno retorno” (verán do 81) e ao inverno seguinte 
(en Xénova) completa esta idea coa figura de Zaratustra. En Roma (1882) coñece a 
Lou von Salomé, xudía rusa tan intelixente como bela, da que permanecerá 
namorado a pesares de que rexeita a súa petición de matrimonio; Salomé inspíralle 
un novo desexo de vivir. A súa irmá Elisabeth, temerosa de perdelo, competía con 
Salomé, pero rematou distanciándose de Nietzsche e casándose con Bernhard 
Föster (sinistro aventureiro que fará fortuna con unha plantación en Paraguai), a quen 
Nietzsche odiará polo seu antisemitismo. Despois de esta separación, con un espacio 
vital arrodeado de unha tremenda soidade, escribe a súa obra mais importante: „Así 
falou Zaratustra”.

Continúa a súa existencia errante por Italia e Suíza. A súa obra sofre un novo xiro: 
comeza a trasvaloración de todos os valores (fase destrutiva da súa filosofía) deixando 
atrás a Platón e ao cristianismo. Brotan         as         súas         forzas         mais         salvaxes,         entra         nun         período   
de         febril         activ  i  dade,         descubre         a         Dostoi  e  vk  i         que         lle         impresiona         pola         s  úa         penetra  c  ión   
p  si  c  olóx  i  c      a         e         redacta         os         seus         últi  m  os         e  s      critos,         n  o  s         que         retorna         ás         súas         antigas         o  b  sesións   
pero con m  a  ior         vehemen  c  i      a         que nunca: Wagner,         a metaf  í  si  c      a,         a moral, o cristian  i  sm  o      .

d)Os anos de afundimento na loucura: a finais de 1888, en Turín vólvese tolo. O seu 
amigo de Basilea Overbeck ingrésao nunha clínica psiquiátrica de Basilea (sofre 
parálise progresiva), logo é trasladado a Jena e finalmente a Naumburg, primeiro 
baixo os coidados da súa nai e logo da súa irmá. En agosto de 1900 unha apoplexía 
acabou coa súa vida en Weimar.

1.3.- PERÍODOS DA SÚA OBRA
Adoitase distinguir catro períodos do seu pensamento, que se denominan con expresións 
empregadas polo propio Nietzsche, segundo os catro momentos do día:

(a) Período romántico: ou “filosofía da noite”.
Corresponde ao período de Basilea. Nesta época valora positivamente aos presocráticos, 
fundamentalmente Heráclito, e inspírase na filosofía de Schopenhauer e na música de 
Wagner. A obra mais importante deste período é „O         n  acem  e  nto         da         traxedia         grega         n  o   
e  s  pí  r  ito         d      a         m  ú      sica“   (1871), inspirándose en Schopenhauer e dedicada a Wagner, en 
cuxas óperas ve a continuación da traxedia grega. Deste mesmo período son as catro 
"Consideracións intempestivas" 1873-76 e estudios de filosofía grega: cursos sobre 
filósofos pre-socráticos a quen Nietzsche chama "Filósofos tráxicos", antigos xigantes 
que morren a causa da “dialéctica” (primacía da razón) de Sócrates. Por tanto a 
"trinidade" do xove Nietzsche son Grecia, Schopenhauer e Wagner.

(b)Período positivista (científico) ou ilustrado: “filosofía da mañá”. Coincide cos primeiros 
anos de filósofo errante, rompe con Wagner, abandona a filosofía de Schopenhauer e 
interésase por V      olt  a  ire         e         os         ilustrados         franceses  . Adopta unha máscara "positivista" ou 
"científica" ilustrada para condenar a metafísica (platónica), a relixión etc.

A obra que inicia a ruptura co período anterior é "Humano, demasiado humano" 



4

1878; escrita xa en aforismos. Nela trata de demostrar que o coñecemento humano 
pode ser explicado sen recorrer a supostos relixiosos ou metafísicos. O libro está 
dedicado a Voltaire; a postura que adopta Nietzsche nesta obra é a “lucidez 
científica". Pero por "cienci  a  "   entende Nietzsche, no a ciencia mecanicista e positivista 
ao uso, senón un método psicolóxico de "desenmascaramen  t  o",         unha         filosofía         da   
s  ospei  t  a      .

"Aurora. Reflexións sobre os prexuízos morais" 1881 trae xa un cambio: a 
desilusión que supuxo arrebatar ao divino o humano convértese nunha nova "aurora": 
unha nova imaxe do home que concibe o sobrehumano (Deus) como unha proxección 
que o home fixo da súa propia esencia, anque está esquecida, oculta.

Esta tendencia acrecéntase na obra "      A         gaia         cienc  i  a"   1882 (SELECTIVIDADE), 
esta ciencia da que Nietzsche fala non é xa a “fría”, “pesada”, “solemne” e “seria 
ciencia” do rigor dos  conceptos, senón unha ciencia "alegre", "risoña", 
“contenta” unha "gaia ciencia"  (gaia=alegre). Expresa un mundo xa non 
encantado por néboas místicas e nubes metafísicas do período anterior; este período 
é unha "apertura de todas as portas", unha claridade, un amencer, unha "filosofía da 
mañá" que espalla luz sobre as tebras da noite (esta “noite” e a filosofía de da noite do 
período romántico anterior).

Estas dúas últimas obras están xa en camiño cara a obra "Así falou Zaratustra. Nelas 
déixanse oír xa as ideas fundamentais de Nietzsche: morte de Deus, vontade de 
poder, eterno retorno, superhome aínda disimuladas. Sobre a filosofía da mañá vai 
caendo xa a luz do mediodía.

c) Período da mensaxe de Zaratustra: “filosofía do mediodía”.
Coincide coa segunda parte do período de filósofo errante, logo de que Salomé 
rexeitase  a súa petición de matrimonio. Agora o seu pensamento alcanza a súa 
máxima altura, “o mediodía”. É o período fundamental da súa filosofía, xa que 
desenvolve as súas ideas mais orixinais na súa obra cume: „Así         falou         Zaratu  s      tra.   
Un         libro         para         tod  o  s         e   para         ninguén“         (1883-85  )      ,         nela trata de pensar a súa 
filosofía poeticamente: o “concepto” é substituído pola “imaxe”. A obra consiste 
nunha serie de discursos simbólicos unidos por una fábula: a historia de Zaratustra 
(figura persa, creador da moral), quen aos seus 30 anos (idade na que a súa 
contra-figura, Xesucristo, expón  a súa mensaxe) retírase á montaña e logo 
descende para anunciar a chegada do superhome e o “eterno retorno” baixo 
o trasfondo da morte de Deus e a destrución dos valores morais. A obra 
divídese nun         prólogo         e         catro         parte  s      : o prólogo presenta  a  antítese entre o "último 
home" e o superhome. A primeira parte desenvolve o tema do superhome e a "morte 
de deus". A segunda trata da vontade de poder. A terceira (parte fundamental) 
expón a idea do “eterno retorno”. A cuarta céntrase sobre os "homes superiores", non 
engade nada novo.

d)Período crítico da cultura occidental: “filosofía do atardecer” (período 
importante para Selectividade)
Despois de "Así falou Zaratustra" Nietzsche di que as súas obras cambiaron de signo: 
despois de ter “construído” no período anterior (“un dicir si”) dedícase a 
“destruír” (“dicir non”). Proponse a "trasvaloración de todos os valores" da cultura, 
ataca directa e ferozmente as pilastras da cultura occidental: filosofía, moral e relixión 
cristiá. Tamén a denomina „filosofía do martelo“ pola súa agresividade. Nietzsche 



5

adopta agora a figura do filósofo "a marteladas" que maldí ao último home (que 
precede ao superhome). A destrución da cultura occidental coñécese como „a morte de 
deus“ a partir da que se afirma a vida como “vontade de poder” e “eterno retorno”. 
Continúa aplicando o método de desenmascaramento psicolóxico: descubrir o que se 
oculta tras os valores mais asentados da cultura occidental.

As obras desta etapa son: „Mais aló do ben e do mal. Preludio de unha filosofía do 
futuro“ (1886); nela fai unha crítica á época moderna. "A xenealoxía da moral. Un 
escrito polémico“ (1887), continúa o tema de "Aurora" e estuda como se orixinan os 
conceptos morais. "O anticristo. Maldición contra o cristianismo“ (1888, publicada 
en 1894). "O crepúsculo dos ídolos ou como se filosofa co martelo“ (1889), contén 
textos importantes, como os titulados "O problema de Sócrates“, e  "A razón en 
filosofía“ onde critica todo o que se te denominado "verdade" é agora compárao 
con un "ídolo". "Ecce homo. Como se chega a ser o que se é" 1888 (publicada 
1908),  é unha autobiografía filosófica. "Vontade de poder. Ensaio  de unha 
transmutación de todos os valores“ (1901, aumentada en 1906, obra póstuma 
polémica, manipulada pola súa irmá e Peter Gast), nela aparece a idea de "nihilismo" 
ademais dos catro temas de "Así falou Zaratustra".

2.  -            F  ILOSO  F  Í  A       D  ESTRUTIVA  :          C  RÍTIC  A       D  A   
C  ULT  U  R  A         OC  CIDENT  A  L         (M  ETA  F  ÍS  I  C  A  ,         MO  RA  L   
E R  ELIXIÓN  )

2.1.- Crítica  da concepción do home occidental: o apolíneo (razón) e o dionisíaco (vida)

No seu período romántico de Leipzig, Nietzsche lee "O mundo como vontade e representación" 
de Schopenhauer e queda fascinado. Schopenhauer defendía que a razón non é mais que un 
instrumento  para  resolver  as  funcións  biolóxicas  do  home;  o  intelecto  está  ao  servizo  da 
vontade,  sendo esta un mero impulso, esforzo infinito, devir eterno,  "vontade de vivir".  A 
vida, segundo Schopenhauer ("vontade de vivir") é irracional, cruel e cega (sen finalidade), 
dor  e  destrución:  de  aí  o  pesimismo  metafísico  de  Schopenhauer.  Para  liberarnos  da 
escravitude da vontade propón Schopenhauer a arte como contemplación desinteresada. 
Nietzsche seguiu na súa xuventude os pasos da filosofía de Schopenhauer, pero posteriormente 
abandonarao e o seu vitalismo non será pesimista como o do seu mestre. 

Tamén o compositor Richard Wagner, nun principio amigo de Nietzsche, compartía con este a 
súa  admiración  por  Schopenhauer.  Así  baixo  a  influencia  da  filosofía  irracionalista  de 
Schopenhauer e  para apoiar  teoricamente  a  música de Wagner escribirá Nietzsche "A 
orixe da traxedia grega no espírito da música". Nesta obra Nietzsche pretende establecer unha 
nova concepción do home (Antropoloxía) para renovar a cultura occidental de forma acorde 
coa música de Wagner e a filosofía de Schopenhauer: este novo home é "o home tráxico" que 
afirma a vida en toda a súa dimensión, fronte ao decadente "home teórico", actual herdeiro de 
Sócrates. Para iso, Nietzsche, utilizando as súas dotes de filólogo, remóntase á cultura grega para  
estudar como a orixe da traxedia grega foi o espírito da música 



6

Nesta obra a intención de Nietzsche consiste en defender a vida, entendida como unha loita 
entre  instintos  (elemento  dionisíaco)  e  a  razón  (elemento  apolíneo).  Con  isto  oponse  á 
interpretación tradicional da cultura grega por parte do romanticismo alemán que a entendera 
o home fundamentalmente como algo só racional (animal racional). Nesta nova interpretación 
Nietzsche  contrapón  os  deuses  gregos  Apolo (símbolo  do día,  luz,  medida,  fenómeno, 
sobriedade, alegría, palabra, razón) e Dionisos (símbolo da noite, escuridade, desmesura, cousa 
en  si,  embriaguez  orxiástica,  dor  cósmica,  música-danza,  instintos:  vida),  e  considera  a 
“creación artística” como único modo de penetrar a realidade vital. A tese da obra consiste 
en que a traxedia grega do período arcaico (s.VII-V a C.) tiña sido fundamentalmente só coro 
(música)  que  é  o  elemento  dionisíaco.  Segundo Nietzsche,  na  posterior  traxedia  do  período 
clásico (ático, s. V-IV a C) aparece xunto ao coro (elemento dionisíaco) tamén a escena (actores: 
elemento apolíneo) e ambos elementos aparecen agora en loita (apolíneo-dionisíaco) de tal forma 
que  o  espírito  grego  acepta  a  vida  en  toda  a  súa  crueza,  na  súa  traxedia.  O apolíneo  e  o 
dionisíaco representan unha loita eterna entre a consideración teórica do mundo (razón) e 
a consideración tráxica do mundo (vida, instintos) e reclama a filosofía de Heráclito: loita 
de contrarios. Nietzsche cre que a arte clásica xurdiu como conxugación de ambos elementos: o 
dionisíaco e o apolíneo. 

A CONCLUSIÓN que extrae Nietzsche é que a traxedia grega desvirtúase xa con Eurípides, 
quen quitou importancia ao coro facendo desaparecer o elemento dionisíaco da traxedia, e 
esta  contaminase  definitivamente  dende  o  momento  en  que  Sócrates concede  toda  a 
importancia á razón (escena). 

Este ataque contra Sócrates na obra "O nacemento da traxedia" agudizase en “O problema de 
Sócrates (capítulo  da  obra  "Crepúsculo  dos  ídolos").  Aquí  Nietzsche  fai  un  retrato 
denigrante de Sócrates, pois abriu un período de decadencia que continúa ata os nosos días. O 
ateniense  utiliza  a  dialéctica  (razón)  como arma propia  dos  plebeos,  fixo  da  razón un 
tirano.  A  ecuación  socrática:  virtude=felicidade  (intelectualismo  moral),  parécelle  a 
Nietzsche a  fórmula da decadencia que fai descender o impulso vital afogado pola razón, e 
Nietzsche substitúe esta por outra ecuación: virtude=instinto,  isto é o que fai que a vida 
ascenda.  Coa louca presunción de Sócrates de dominar a vida mediante a razón moralizante 
(Sócrates foi descubridor da definición racional dos conceptos morais: intelectualismo moral, 
fronte ao relativismo dos sofistas) aparece a verdadeira decadencia da cultura occidental. 

Posteriormente,  en  "Así  falou  Zaratustra",  Nietzsche  substituirá  a  Dionisos  por 
Zaratustra,  porque  Dionisos  identificábase  demasiado  co  pesimismo  de  Schopenhauer  e 
Nietzsche  quere  agora  afirmar  a  vida  (optimismo).  Sen  embargo,  no  fondo  Zaratustra 
representa o mesmo que Dionisos, é dicir, Zaratustra é Dionisos desprovisto da metafísica 
pesimista de Schopenhauer.

En obras posteriores, cando vai madurando o seu pensamento  afástase de Schopenhauer e 
Wagner. Acusa  a  Schopenhauer  de  defender  un  pesimismo  romántico. E,  en  canto  a 
Wagner, adula toda a cristiandade.



7

2.2.- Crítica da metafísica tradicional
Sobre todo en "O crepúsculo dos ídolos" Nietzsche realiza unha dobre crítica con 
respecto á metafísica tradicional en estreita conexión coa crítica á moral. Por un lado, 
criticará a visión tradicional da realidade (dualismo ontolóxico) y, por outra parte, a 
pretensión de alcanzar un coñecemento racional, firme e seguro sobre o real 
(gnoseoloxía).

2.2.1.- Crítica da Metafísica no seu aspecto ontolóxico (como concepción da 
realidade)
Despois de criticar ao inventor da "dialéctica" (razón) no capítulo "O problema de 
Sócrates", dentro da súa obra o "Crepúsculo dos ídolos" Nietzsche critica a metafísica 
tradicional (que denomina "platonismo") no capítulo "A         razón         en         filosofí  a      ". A 
metafísica concibiu a realidade de modo dualista (Platón mundo sensible e mundo das 
ideas; Cristianismo: mundo terreal e mundo supraterreal, Descartes, Kant: supervaloran 
a razón e minusvaloran a experiencia). En esta concepción ontolóxica sempre se 
minusvalorou o mundo sensible, o mundo do cambio e o devir (Heráclito), o dos 
fenómenos ou aparencias (como fixeron Platón, Descartes, Kant) e considerouse ao 
mundo do ser permanente (Parménides, Platón), o mundo da razón, do estático e 
científico como o mundo verdadeiramente real.

Así pois, a ontoloxía tradicional é „estática“ porque considera o ser como algo fixo e 
inmutable. Pero o mundo é dinámico e irracional: un constante fluír (devir) e loita de 
contrarios. Nietzsche cre que no hai un "mundo aparente" e outro "verdadeiro", non 
dous mundos (Dualismo) senón un único mundo en devir constante: este é o mundo da 
vida, dos s      entidos  , o mundo dionisía  c  o      . Nietzsche asume, pois, o principio heraclíteo 
do devir.

En relación con esta idea de afirmación do devir e a loita de contrarios en Heráclito, 
Nietzsche acepta tamén de Hegel o principio de que a contradición é o motor do mundo 
(tese, antítese, síntese), pero ao mesmo tempo nega, contra Hegel, que a realidade sexa 
racional: nada sucede no mundo que responda ás esixencias da nosa lóxica 
(logos=razón).

En conclusión: Nietzsche nega a metafísica, a filosofía do ser, o permanente das 
cousas, pois o mundo é constante fluír. O concepto de ser é unha "ficción baleira"; 
nega, por tanto, todas as categorías ontolóxicas: substancia, accidentes, alma, 
causalidade, etc.; estas nocións son froito da linguaxe (nominalismo).

¿Que se agocha trala concepción dualista? Utilizando o seu mé  t  odo         de   
desemascara  m  en  t  o         psicolóxi  c  o (Axioloxía)      , a súa "filosofía da sospeita", Nietzsche 
descubre unha  conexión subterránea entre a ontoloxía dualista e a moral: o 
dualismo ontolóxico,  presuntamente neutral presentado como unha verdade 
obxectiva, desinteresada, é no fondo interesada, resultado de unha valoración moral (o 
plano ontolóxico ten a súa base nun plano axiolóxico=valoración moral). Así, esta 
separación entre "ser real" e "ser
aparente" non é "neutral" ou "desinteresada", senón que é xa un xuízo         valorat  i  vo   
(moral) sobre a vida, un xuízo que valora negat  i  va  m  e  n      te   porque dá mais importancia ao 
mundo das ideas dicindo que é "real", que ao mundo dos sentidos sostendo que é irreal, 
aparente. Esta valoración é absolutamente falsa, e o que fai é negar a vida, o mundo do 



8

devir, do fluír, dos instintos, que é o único que existe, o único verdadeiro. Vemos aquí 
que para Nietzsche a ontoloxía está enraizada no problema dos valores (axioloxía); 
isto quere dicir que ao dividir a realidade en dous mundos e considerar, é dicir, valorar 
un positivamente como bo e o outro negativamente ou malo, a nosa concepción da 
realidade é xa na súa raíz, moral: por iso a ontoloxía do "platonismo" apoiase nunha 
moral         contrana  t  ural   que minusvalora os sentidos, o mesmo que o cristianismo ten unha 
concepción pexorativa do corpo.

¿Cal é a orixe ultima, oculta (a xénese, a xenealoxí  a      ) desta valoración dualista do 
mundo? ¿De onde provén esta mentira         milenar  i  a   que se presenta como verdade? 
Pois de algo tipicamente humano que tamén afecta aos filósofos: a ontoloxía tradicional 
que valora positivamente o mundo das ideas, do ser, do permanente, da razón, ten a súa 
orixe última, segundo Nietzsche, nos prexuízos ou medos dos filósofos contra algunhas 
manifestacións vitais: o horror á morte, á vellez, ao cambio, etc.(“Crepúsculo dos 
ídolos”).

2.2.2.- Crítica da Metafísica no seu aspecto gnoseolóxico (como concepción do 
coñecemento)
Vimos que Nietzsche criticou a concepción clásica da realidade (dualismo ontolóxico); 
por tanto, "loxicamente", se a realidade non é estable e permanente (o ser), senón 
cambiante (devir), tampouco o antigo modo de coñecer a realidade (gnoseoloxía) servirá 
para coñecer. E isto sácao á luz de novo co seu método de desenmascaramento 
psicolóxico (filosofía de la sospeita) buscando a orixe fraudulenta do modo de coñecer 
racional, conceptual. Este método         de         de  s      enmascar  a  m      ento  (xenealoxía) consiste en 
buscar cal é a xénese         ou orixe   oculta, esquecida, do noso modo de coñecer a realidade.

A) Crítica dos conceptos
Ata agora para coñecer a realidade utilizouse soamente a razón. Para coñecer a realidade 
a nosa razón utiliza conceptos (por exemplo, os conceptos puros ou categorías de Kant). 
Nietzsche afirma que na súa orixe as palabras foron ideadas para referirse a unha 
vivenc  i  a         única   e orixinal, e co tempo toda palabra converteuse en concepto universal 
deixando de servir para o obxecto único que se pretendía designar. Despois        preténdese   
que         o         concepto         sirva         para         expresar         e         s      ignif  i  car         unha         mul  t  ip  l  i      cidade         de         cousas,         ou   
real  i  dades         indiv  i  dua  i  s         que,         rigorosamen  t  e         falando,         di         Nietzsche,         „nunca         son         idén  t  ic  a  s  “      . 
En “Sobre verdade e mentira en sentido extramoral, 24, Nietzsche pon o exemplo de 
como a palabra „folla“, que na súa orixe foi unha metáfora (o contrario de "concepto") 
que se utilizou para designar un obxecto único, convértese co tempo en concepto 
universal válido para todas as follas como se na natureza houbera una especie de 
"forma orixinal" (esencia) de todas as follas, que servira de "arquetipo" ou "modelo 
exemplar" primixenio a todas ( relación con Platón).

Os conceptos son pois „me  t  áforas         xa         e  s      quecid  a  s   "as verdades son ilusións das que se 
esqueceu que o son; metáforas que se tornaron gastadas e sen forza sensible, moedas 
que perderon o seu troquelado e non son agora xa consideradas como moedas, senón 
como metal" (Sobre verdade e mentira en sentido extramoral, 25)
Vemos de novo a unión entre coñecemento e moral: os conceptos do coñecemento son 
metáforas que "valoramos positivamente" ou cremos verdadeiras debido a que xa nos 
esquecemos de cal foi a súa orixe, o mesmo ocorre cos conceptos da ontoloxía.
Esta  crítica dos  conceptos supón  varias consecuencias na  teoría do  coñecemento. 

a) N  ovo         concepto         de         verdade         ou         concepto         pragmático         da         verdad  e      : Anque o
coñecemento usa os conceptos como eixes de coordenadas da realidade (ou como 



9

unha especie de rede para “pescala”), non atrapa a verdadeira realidade, que é devir 
e cambio. Así pois a tradición metafísica occidental equivocouse ao explicar que o 
intelecto se adecúa á realidade (verdade como adecuación: Aristóteles, Tomé, etc.), 
pois para Nietzsche o concepto é un „recorte arbitrario“ da realidade, algo que nós 
temos construído para "s  obreviv  i  r      " pero que non „se corresponde“ coa realidade. 
¿que é entón a “verdade” para Nietzsche? Algo é verdadeiro cando ten valor 
pragmático: é verdade o que aumenta o poder vital, o que sirve ou é útil á vida, e 
"mentira" será o contrario (“en sentido extramoral” como di na súa obra).

b) Novo         modo         de         entender         a         teoría         do         coñece  m  ento:         pers  p      ectiv  i  smo         e         fenomenism  o      : 
como os conceptos son "recortes arbitrarios" que non se corresponden coa realidade 
en devir, os humanos só coñecemos "perspect  i  va  s      " ou "interpretacións" distintas das 
cousas. Estas perspectivas son infinitas: "o mundo tornouse por segunda vez infinito 
para nós: na medida en que non podemos refutar a posibilidade de que encerra en 
si infinitas interpretacións (A gaia ciencia 374). Por tanto, para nosoutros os 
humanos non existe a "cousa en si" de Kant, senón só os fenómenos= perspectivas 
(A Gaia ciencia 354).

c) Esta teoría do coñecemento implica un relativ  i  smo         radical         respecto         d      a         verdad  e      : 
non existe "A Verdade" con maiúsculas, como ten afirmado dogmaticamente a 
filosofía occidental, senón que a         verdade         é         relat  i  va         a         cada         individu  o      : é verdade 
aquelo que é útil para cada vida: pragmatismo. Se algo fai que a miña vida se afirme 
será verdadeiro (en sentido extramoral) e se fai que a miña vida diminúa será 
mentira.

B) Critica das ciencias
Nietzsche critica tamén a ciencia por ser unha matematización do real. Esta 
matematización non nos axuda a coñecer o devir perpetuo que é a vida, senón que só se 
limita a establecer unha relación cuantitativa coas cousas. En „A gaia ciencia 373“ 
Nietzsche fala dos científicos mecanicistas e dos positivistas de forma despectiva e di 
que a metodoloxía científica destes baséase no número, na cantidade. Esta 
determinación puramente cuantitativa das cousas tende a anular as diferencias que 
realmente existen entre elas, xa que o modelo matemático baséase na cantidade e non na 
calidade propia de cada cousa, e tende á igualación de todas elas.

Querer reducir todas as calidades a cantidades é un error. Supoñamos, di Nietzsche, 
que alguén queira apreciar o valor de unha peza musical segundo o que de ela puidera 
ser pesado, calculado, contado, etc., semellante apreciación científica da música 
resultaría enteiramente absurda (A gaia ciencia,373). E como as ciencias utilizan as
matemáticas tampouco estas nos dan a coñecer a realidade, falsifícana. O que 
Nietzsche ataca non é a ciencia en xeral, senón unha metodoloxía determinada: o 
mecanicismo e positivismo da súa época. Pero defende a súa propia concepción da 
ciencia “alegre” (Gaia ciencia), que non é matemática, non reduce as cualidades a 
cantidades, non utiliza “conceptos”, senón “metáforas” e que consiste en desenmascarar 
os intereses ocultos nas valoracións (axioloxía) humanas (desenmascaramento 
psicolóxico).

2.3.- Crítica da moral e relixión cristiá occidental
1.- Introdución: Especialmente en "Xenealoxía da moral" Nietzsche distingue a 
moral de señores e a moral de escravos. Aquí critica toda a moral occidental, 



10

considerando que a raíz desta comeza a proliferar con Sócrates e Platón. Eles instauran 
unha moral         "contranatural"   baseada na razón e eliminando a parte vital instintiva, que 
para Nietzsche é a esencia da vida         human  a      .

2.- ¿En que consiste esa moral contra-natural?
a)Os Sofistas defenderon o relativ  i  smo         moral   e consideraban así que a moral do seu 
tempo era contran  a  tural   porque ía en contra do que eles consideraban natureza         human  a      : 
observando o animal e o neno crían que só hai dúas normas morais naturais: o dominio 
do mais forte (como ocorre entre os animais) e a busca do pracer (como ocorre no caso 
do neno). Por iso consideraban que a moral era resultado de unha convención (nomos), 
sendo pois relat  i  va   e incluso contraria á natureza (Physis).

b) Sócrates opúxose radicalmente ao relativismo         moral   dos Sofistas e foi partidario dun 
intel  e  ctual  i  smo         mora  l      : a natureza humana é racional, por tanto as normas morais deben 
estar de acordo coa natureza racional do home: só s      abendo         (intele  c  to)   que é o ben se 
pode obrar ben. Isto quere dicir que identifica a virtude (moral) co saber (intelectual). 
Por tanto, a moral para Sócrates consiste na ecuación s      aber=virtude=fel  i  c      idad  e      . Sócrates 
tratou de definir os conceptos morais rigorosamente para facer fronte ao relativismo dos 
sofistas.

c) O seu discípulo, Platón, continuou esta labor, estendendo a "definición" a todos os 
conceptos chegando así á súa teoría         das         idea  s      , que culmina coa idea de ben (un 
concepto moral!).

d) Nietzsche, de acordo cos sofistas e opoñéndose a Sócrates, cre que toda a moral 
occidental é "contranatural" e chámalle "platonismo", pois nega as paixóns ou 
instintos vitais (concepción pexorativa do corpo) e afirma o control absoluto por parte 
da razón. Este mundo das ideas platónico servirá logo de "mais alá" relixioso para o 
cristianismo e acaba converténdose nunha orde         moral         externa   (mandamentos da lei de 
Deus) que dirixe aos homes. O cristianismo é unha "castración" dos instintos "se o teu 
ollo te molesta, arráncao" (di a Biblia). A isto chámalle Nietzsche "complot         do   
crist  i  anism  o      ": "a vida acaba onde comeza o reino de Deus" (Crepúsculo dos ídolos", 
309).

2.-¿Como se orixinou esta moral de escravos que nega a vida? Cal é a orixe 
(xenealoxía) de este tipo de moral?
a) A         moral         d      o  s         señore  s      : é a moral aristocrática (dos aristoi=os mellores), unha moral 
de valores guerreiros que reinaba na G  rec  i  a         pr  e  socrát  i  c      a         e caracterízase pola seguinte
táboa de valores: O señor é forte e poderoso, sabe dominar e dominarse, é duro para si e 
para os demais; deprecia a debilidade, a covardía, o medo, a adulación, a humildade e, 
especialmente, a mentira; tampouco estima a piedade; en cambio admira a forza, a 
astucia e a audacia. E, sobre todo, é “optimista e activo”, ama a vida, esta vida, a única 
vida que hai: non hai un "mais alá", senón só esta vida.

b)         A         moral         dos         e  s      cravos:   é a que domina no mundo         cristiá  n      , é unha moral de valores 
dos débiles, da piedade, da compaixón, da dozura, da paciencia, da castidade, da 
benevolencia, do pacifismo e, especialmente do pesimismo e a pasividade ante esta 
vida, e que procura refuxiarse nun "más alá".

c)         Triunfo         da         moral   d      os         escravos:         Non sempre a moral de escravos ten dominado; nos 
gregos do período arcaico, anteriores a Sócrates (ao que Nietzsche acusa de ter iniciado 
a moral de escravos en Grecia), rexía unha moral de señores, tal como pode verse nas 



11

obras de Homero. E igualmente ocorreu entre os antigos persas, ata que apareceu a 
sinistra figura de Zaratustra (predicador de unha moral de escravos). Pero a causa 
principal do imperio actual da moral de escravos está no xudaísmo         e         no         seu         herdeiro,         o   
crist  i  anism  o      .

Na  "Xenealoxía da moral" Nietzsche di que a moral  de  señores bifurcouse nunha 
moral de         guerreiros         e unha moral         de         sacerdote  s      . O guerreiro tiña as virtudes do 
corpo, o sacerdote inventa o "espírito". Da rivalidade entre os guerreiros e os 
sacerdotes  orixinouse o paso á moral de escravos. Os sacerdotes son os señores 
desposuídos que mobilizan a todos os débiles contra os fortes (guerreiros). Os 
sacerdotes son "os máximos odiadores da historia universal". Esta casta de sacerdotes 
son, para Nietzsche,  o  s         xudeus  ; eles son responsables deste movemento indirecto, 
espiritualizado, de poder;  a súa esencia é o rancor. Nietzsche non é antisemita, 
senón que só ve nos xudeus o "pobo sacerdotal" que se revela contra todo o señorial e 
nobre.

- Cos xudeus comeza a rebelión dos escravos. A Xudea vencida e reprimida por Roma 
remata por conquistar Roma mediante o cristianismo. O sacerdote cristián non fixo 
outra cousa máis que continuar a obra do sacerdote xudeu. E o cristianismo impuxo esta 
"sinistra táboa de valores" á cultura europea.

- O Renacemento significa un breve espertar dos valores antigos, pero a Reforma 
protestante (movemento plebeo alemán e inglés) volveu a apagar este espertar. Esta 
"decadencia" culmina cos ideais de liberación que comezan coa Revolución 
Francesa e se estenden ata o século XIX, manifestándose, no campo político, na 
democracia e o socialismo: é o imperio dos mediocres, que coa igualdade de voto 
queren equipararse aos homes superiores; é a forma na que o imbécil, o impotente e o 
escravo conseguiu igualarse ao xenio, ao forte e ao poderoso; só con Napoleón 
reaparece o grande home, o home nobre.

-         Conclusións:   esta loita entre moral de señores e escravos rematou coa vitoria dos 
escravos. Os señores foron abolidos, e a moral dos escravos, "do populacho" triunfou. 
Para Nietzsche, a base filosófica desta moral de escravos vencedora é 
PLATONISMO. O mundo das ideas pasa a ser o mais alá relixioso dos cristiáns (xa en 
Platón a xerarquía do mundo das ideas culmina coa idea de BEN=MORAL). Esta moral 
de escravos nega os valores que afirman a vida (mundo sensible) pon o centro de 
gravidade do home na "outra vida", no " mais alá" (sexa o mundo das ideas platónico, 
ou sexa o mundo supraterreal de Deus). Isto é o que Nietzsche denomina “complot do 
cristianismo”: “A vida acaba onde comeza o reino de Deus”. Por iso na obra 
“Anticristo” dirá Nietzsche que a súa filosofía é "platonismo invertido".

- O que Nietzsche critica aquí son os valores absolutos e transcendentes da moral 
xudeo-cristiá (mundo divino) como algo externo ao home (mandamentos de Deus). O 
home é para Nietzsche o que creou os valores e logo esquecéndose de que foi el 
colócaos nun mais alá como algo externo, transcendente. Cando o home se dea conta de 
isto, de que ten adorado valores que negan a vida, dará paso ao superhome que 
inverterá (transmutará) os antigos valores negadores da vida en valores que 
afirmen a vida no mais acá. Por tanto, a moral cristián expresa RESENTIMENTO 
cara a vida, é síntoma de DECADENCIA da cultura occidental.

- Nietzsche é INMORALISTA porque se opón á moral cristiá, pero NON É A-
MORAL, pois defende unha moral moi distinta, cuxo valor fundamental é a vida. Os 



12

valores de esta moral non son absolutos, senón relativos a cada home de acordo coa súa 
teoría pragmática da verdade: defende os valores que son útiles á vida.

3.-         O         NIHILISMO         E         A         TRANSMUTACIÓN         DE   
TODOS OS VALORES
Vimos como Nietzsche destruíu as pilastras da cultura occidental: a metafísica, a 
ciencia e a moral-relixión. Estas pilastras están construídas sobre valores erróneos 
contrarios á vida. Resumamos o dito nos puntos anteriores:

3.1.- O nihilismo
a)  Antropoloxía: a  concepción apolínea do “home teórico” que se apoia na “razón” 
non  é  o  home  real,  senón  que  debe  ser  substituído  polo  “home  tráxico”,  pola 
concepción dionisíaca do home apoiado na vida nos impulsos vitais (e non na razón). 
Así que a concepción apolínea veu buscando algo que non existe: a  NADA (nihil en 
latín): nihilismo.

b) A metafísica, tanto na concepción da realidade (Ontoloxía) como no campo do 
coñecemento (Gnoseoloxía): nega a vida dos sentidos (Platón, Descartes, Kant) e 
valora como"verdadeira realidade" o estático, o mundo das ideas, por un lado, e tamén 
valorou que o coñecemento mediante “conceptos” “adecúase” á realidade, cando 
realmente os conceptos non son mais que metáforas, cuxa orixe esquecida está na 
falsificación do mundo primixenio do devir, e que o “momifican”. En consecuencia, a 
metafísica valorou negativamente a vida e con isto o que ven afirmando é A NADA 
(nihil, en latín).

A ciencia fai o mesmo ao considerar a realidade como número e cantidade, 
eliminando as calidades propias de cada cousa e, por tanto, eliminando as súas 
diferencias; mentres que, en realidade, son todas elas distintas e cambiantes; logo a 
ciencia valora negativamente o devir vital e tamén afirma A NADA.

c) A moral e relixión, dende Sócrates e Platón e continuando co cristianismo baseouse 
en valores de outro mundo que negan os valores da única vida que temos, a dos 
sentidos e as aparencias; e como ese outro mundo non existe, logo o que se ven 
perseguindo é A NADA.

Conclusión: Esta afirmación de unha “ilusión” en cada unha de estas pilastras da 
cultura occidental é o que Nietzsche chamou NIHILISMO (palabra que encerra a idea 
de nada en latín: nihil). Segundo Nietzsche, a civilización occidental apoiase en tres 
pilastras: a  Antropoloxía,  a metafísica-ciencia, e a moral-relixión e en todas estas 
pilastrasres vense adorando "a nada" fronte á vida, sen darse conta. Por iso Nietzsche 
cre que na súa época (s. XIX) esta cultura occidental que adora a nada, comeza a 
quedarse sen soportes sen "pilastras", estes cáense, desmorónanse. Esta caída de todas 
as pilastras da cultura occidental pode resumirse, segundo Nietzsche, nunha soa frase: 
“Deus morreu” (A gaia ciencia), frase  que,  ademais, simboliza o ateísmo de 
Nietzsche.

O NIHILISMO non é unha doutrina filosófica, senón un movemento histórico, o 



13

movemento histórico peculiar da cultura occidental. O nihilismo é o resultado da 
"morte de Deus" e o derrubamento de todos os valores (metafísica, ciencia, moral, 
relixión). Os valores supremos perderán a súa validez (o platonismo, a verdade 
cuantitativa, a moral de escravos) e a civilización occidental quedarase desorientada, 
sen valores. Pero para Nietzsche este Nihilismo posúe dúas caras ou dous sentidos:

a) Nihilismo pasivo: refírese á decadencia propia da cultura occidental. A cultura 
occidental é un movemento de decadencia que leva dentro o xerme do nihilismo e 
que en época de Nietzsche comeza a desmoronarse por si mesma: a civilización 
occidental é como un globo de aire que se desincha porque eses valores eran nada: o 
globo quédase reducido a nada=nihilismo. Así a vontade humana foi “unha 
vontade de nada”, porque a vontade foi dirixida cara o mundo “ilusorio” negando o 
verdadeiro mundo que é o dos sentidos; logo foise buscando a NADA.

b) Nihilismo activo: refírese ao home que, reflexionando, descubre este nihilismo da 
cultura e contribúe a destruíla. O home contemporáneo, ao reflexionar acerca deste 
nihilismo pasivo e albiscar así o modo de escapar del, debe adiantarse 
activamente ao nihilismo pasivo. ¿Como? ao comprender o nihilismo pasivo como 
movemento interno propio da cultura occidental, o nihilista activo contribúe a 
destruíla; é un nihilismo que ao comprender a falsidade de estes valores di “NON” a 
eses valores. E este nihilismo activo do home contemporáneo é, ademais, a 
condición para que, a continuación de este "dicir non" o futuro superhome poida 
“dicir SI” á vida, e inverta, transmute todos os valores.

3.2.- Transmutación de todos os valores
O nihilismo pasa por 1)nihilismo pasivo: un momento de dúbida, desorientación 
radical, perda de valores do ser humano, 2)nihilismo activo: un momento da 
reflexión e distanciamento respecto da tradición (un dicir non) e 3)transmutación de 
todos os valores: terá que chegar un momento futuro de afirmación (dicir si) de novos 
valores, ou inversión de todos os valores tradicionais.

Esta será a filosofía construtiva de Nietzsche. Por tanto, Nietzsche mesmo e a súa 
época viven no tempo do "último home" cuxa función é o nihilismo activo e este 
último home é o que prepara o camiño para que no futuro apareza o superhome.

- A morte de Deus: O nihilismo exprésase mediante a frase "Deus morreu": significa o 
derrubamento das pilastras da civilización occidental, os VALORES: o mundo
suprasensible da metafísica, a estabilidade da verdade científica, e a moral de escravos 
que afirmaba o mais alá cristián. Por tanto, a morte de Deus é o máis grande dos feitos; 
é un acontecemento que divide a historia da humanidade: o paso do home ao 
superhome. A morte de Deus significa unha inversión ou transmutación de todos os 
valores, poñelos ao revés, darlle a volta.

4.-   FILOSOFÍA CONSTRUTIVA: SUPERHOME, VONTADE   
DE PODER E ETERNO RETORNO.

4.1.-       O SUPERHOME OU ULTRAHOME  
Vimos de ver como o sentido negativo do nihilismo nos conduce a un sentido positivo, 
activo, que di non aos vellos valores, para que a continuación o superhome "diga sí", 



14

afirme a vida tal e como é: un mundo cambiante, suxeito aos impulsos, aos instintos e ás 
paixóns humanas. Para que se produza este cambio é necesario inverter (darlle a volta) 
ou transmutar os valores da civilización occidental (Substituír: moral de escravos por 
moral de señores, mundo das ideas da metafísica por mundo dos sentidos, conceptos por 
metáforas, "a verdade" do coñecemento pola “perspectiva”). Este dicir si á vida consiste 
para Nietzsche en vontade de poder, de autoafirmación nesta vida, autosuperación. O 
que move i é esencia desta vontade de poder é o que Nietzsche chama eterno retorno. 
Esta nova maneira de entender a vida humana transportaranos no futuro dende o home, 
atrapado nos valores nihilistas da civilización occidental, ata unha nova figura da 
humanidade que será o superhome. Por tanto: superhome, vontade de poder e eterno 
retorno son os temas da filosofía construtiva de Nietzsche.

O superhome é a meta a que ten que aspirar o home, xa que este non é mais que unha 
ponte entre o animal e o superhome. O superhome é o home novo que anuncia 
Zaratustra: „eu predico ao superhome, o home é algo que debe ser superado“ Como 
aparecerá o superhome é algo que Nietzsche non explica. Quizá hai que entender que o 
traerá o eterno retorno, e que o superhome é o “home primeiro”, o inocente home 
primitivo que aínda perdura nos presocráticos. Mentres tanto a nosoutros –nihilistas do 
século xx- só nos queda ir preparando a „grande política“, é dicir, a preparación que 
posibilita ao home a superación da moral contranatural.

-A primeira parte de "Así falou Zaratustra" trata do último home e do superhome. 
O home é só unha ponte cara o superhome. O último home representa o home do 
nihilismo pasivo, o home contemporáneo que se divirte en masa, etc. para escapar ao 
aburrimento de unha vida que no fondo quere a nada. O superhome é unha esperanza 
para o futuro, un novo home que afirme a vida. Zaratustra é quen predica a doutrina 
do superhome partindo da situación da morte de Deus; cos seus animais, a aguia 
(símbolo do orgullo) e a serpe (símbolo da astucia) comeza Zaratustra o seu descenso 
da montaña para predicar a chegada do superhome. No prólogo da obra, Nietzsche 
describe ao superhome como aquel que trala morte de Deus, devolve á vida o que aquel 
lle roubara; isto significa un retorno ao "  s      entido         d  a         terr  a      " renunciando a todos os 
soños ultramundanos, renunciando á transcendencia. En tempos da veneración do Deus 
transcendente érase infiel á terra (desprezo do corpo), agora hai que retornar á terra, ser 
fieis á terra.

- Un capítulo fundamental da primeira parte de "Así falou Zaratustra" é o titulado 
"Das tres transformacións" que trata o tema da transformación da esencia do home 
pola morte de Deus. “Tres transformacións do espírito vos menciono: como o espírito 
se converte en camelo, e o camelo en león, e o león, por fin, en neno”.

1.-O camelo é o símbolo do home europeo actual, empapado da moral de escravos, que 
soporta o peso da carga con paciencia e obedece cegamente os valores.

2.- O león, é o gran negador, é o símbolo do nihilista activo que rexeita todos os valores 
tradicionais, que se levanta contra tal moral de escravos. Pero o león, despois de romper 
as cadeas da escravitude, ten que transformarse en neno, para, dende a pureza e 
inocencia da infancia, volver a crear a táboa nova de valores, a moral dos señores.

3.- O neno é o símbolo da pureza da liberdade creadora, que pode crear novos 
valores e Nietzsche utiliza a metáfora do "xogo" (tomada de Heráclito) que representa 



15

a existencia humana creadora de novos valores, tras a morte de Deus.

- En outro capítulo titulado "Do camiño do creador" enténdese a esencia do 
superhome como un ser creador, libre do xugo do idealismo do mais alá. E no 
capítulo "Da virtude que fai regalos" expresa Nietzsche a auténtica esencia do 
superhome libre. Por ser creador é un home egoísta, pero o seu egoísmo non é como o 
entendemos habitualmente, non é miserable, baixo, senón todo o contrario, é puro 
desprendemento, derroche de si. É un egoísmo rico, que se prodiga, que non quere 
conservarse a si mesmo, senón que quere sempre unha vida máis rica, máis plena, máis 
poderosa, é o home que xa eliminou ao "creador" (Deus) para converterse el mesmo en 
“creador”.

- En resumo: trala morte de Deus, o superhome é o "seu propio creador", libre de 
ataduras, liberado. "Mortos están todos os deuses: agora queremos que viva o 
superhome" (final do primeiro libro de “Así falou Zaratustra”).

4.2.- A VONTADE DE PODER: ESENCIA DA VIDA
A vontade de poder é a esencia da vida (vitalismo) para Nietzsche. En dous lugares trata 
Nietzsche o tema da vontade de poder: na segunda parte de "Así falou Zaratustra" e na 
obra que Nietzsche deixou inacabada e que foi publicada co título "A vontade de 
poder".
a)En "Así falou Zaratustra", Nietzsche entende a vontade de poder, nun primeiro 
momento, referida ao home. (nova antropoloxía): é o renacemento do “home tráxico”.

b)Pero pouco a pouco, e especialmente na súa obra póstuma "A vontade de poder" 
adquire unha dimensión mais xeral: non só o home, senón tamén o mundo, a vida, son 
vontade de poder. (nova ontoloxía ou cosmoloxía)

a) N  ova Antropoloxía:         v  o  ntade de poder como         e  sencia         do hom  e      :
-Nietzsche comeza deducindo a vontade de poder referida ao home dos seus temas 
anteriores: o home transformado, o home feito meniño (o superhome), é o home 
creador, o home que xoga creando, o que posúe unha vontade creadora. Trala morte 
de Deus, o home, que antes era "infiel" á terra por refuxiarse en mundos 
transcendentes, agora quédase sen o outro mundo e ten que permanecer "fiel á 
terra". Trala "morte de Deus" o home xa non posúe unha liberdade coartada por 
Deus, senón que é libre, el         mesmo         tórnase         "o         creador  "      . Así Nietzsche entende ao 
principio a vontade de poder como   vontade de crear nov  o  s valore  s      .

- O ser humano é vontade de poder porque posúe unha pluralidade de impulsos e 
instintos en constante loita entre si (Heráclito e Hegel loita e superación de 
contrarios). Neste sentido Nietzsche entende esta vontade de poder como vontade 
de ser mais, vivir mais, superarse, demostrar unha forza sempre crecente; en 
poucas palabras é VONTADE DE CREAR. A esencia da vontade é a 
creatividade humana e nesto consiste a súa liberdade.

- Pero esta vontade é moito mais que a vontade do “suxeito pensante de Descartes”, 
tampouco é unha "facultade espontánea” como en Kant e no idealismo alemán, é 
incluso mais que a “vontade de vivir” pesimista de Schopenhauer. Non é unha
“facultade racional” do home, senón que é todo o conxunto de pulsións 
instintivas como forza vital autosuperación, dominio de si e sobre o mundo: non é 
algo do "suxeito" (res cogitans), pois Nietzsche somete a unha crítica radical 



16

tamén o concepto de suxeito. Por iso a vontade de Nietzsche non é "intencional", 
non está dirixida a fins, senón que actúa cegamente é resultado dos impulsos e 
instintos cegos da vida, está rexida polo azar e a necesidade: a „moira“ ou 
destino dos antigos gregos do período arcaico.

- Esta vontade de poder tampouco significa sometemento de outros homes como 
interpretou o Nazismo. Vontade de poder designa a esencia da vida entendida 
como traxedia, que non se asusta da morte e asúmea como parte desta vida e o que 
lle dá sentido; o home non se refuxia no reino de Deus negando a vida terreal por 
medo ante a morte e creando a ficción de outro mundo que tranquilice a angustia do 
home.

- Coñecemento humano: Na segunda parte de "Así falou Zaratustra" un capítulo 
titulado "Da superación de si mesmo" fala Nietzsche da vontade de poder tamén 
como esencia do coñecemento humano. Di que o pensar, anque parece algo 
desinteresado, en realidade responde ao interese da "vontade de poder" por intentar 
facer pensable o existente, intentar "petrificar" en conceptos estables o devir da vida.

- Por iso a vontade de poder xustifica o novo concepto de verdade de Nietzsche. A 
verdade que perseguía a cultura occidental, o estable, ou con outras palabras, o que 
puidemos pescar cos nosos conceptos no devir constante da vida, é unicamente 
petrificación ilexítima de unha perspectiva, una aparencia (fenomenismo) que se 
foi impoñendo a través do costume, pero non por iso deixa de ser un erro, anque 
necesario. Por iso Nietzsche afirma que „A verdade é aquela clase de erro sen a 
que unha determinada especie de seres vivos non podería vivir.“ (Vontade de 
poder). Por tanto, a vontade de poder como intento de atrapar a realidade en 
conceptos é vontade de aparencia, incluso de ilusión, pero é moito mais profunda 
que a „vontade de verdade“ da metafísica tradicional, porque sabe que a razón 
humana non podería endexamais abarcar a realidade nin simplificala nas súas 
categorías. Como o coñecemento conceptual queda reducido só a unha posible 
perspectiva entre moitas outras, é una especie de tea de araña que o ser humano 
tece por necesidade vital pero sen aspirar á „Verdade“, e como ademais o 
coñecemento xa non é adecuación entre suxeito e obxecto, logo o único modo de 
achegarse o mais posible á realidade é a arte, (a música, por exemplo) que expresa 
a CREATIVIDADE HUMANA.

- A vontade de poder tamén xustifica a súa nova idea de linguaxe. Se as categorías, 
os conceptos, non nos serven para achegarnos á realidade do devir ¿que outro medio 
temos para falar da realidade? Contra a petrificación ilexítima do devir mediante 
conceptos, Nietzsche exalta o poder da metáfora. A metáfora é unha verdadeira 
perspectiva porque está aberta ao devir do mundo e non cerrada como ocorre co 
concepto.

- En definitiva, é incorrecto interpretar a vontade de poder de Nietzsche como algo 
puramente "animal" no sentido de Darwin (Nietzsche critícao), e tampouco é 
correcto interpretala ao modo racista dos nazis.

b)Nova ontoloxía ou cosmoloxía: Vontade de poder como esencia de toda a 
realidade e non só do home:

- Pouco a pouco, Nietzsche vai entendendo a vontade de poder non só como vontade 
humana, senón como unha vontade de poder de todo o universo. Por tanto, 
Nietzsche comeza falando da vontade de poder como algo humano pero estende esta 
idea á esencia de todo o vivo e incluso ao que consideramos inerte. Isto último 
verse mais claro na súa obra póstuma "Vontade de poder".



17

- Tanto o home como o animal e a pedra son "creacións" ou produtos da terra. Así 
trala desaparición do más alá, só queda a terra como un grande poder creador. A 
vida e a terra rematan sendo o mesmo, a terra vive, regala a súa existencia a 
homes, animais e pedras do campo. Esta vida da terra é para Nietzsche agora a 
vontade de poder. Por tanto, o home é vontade de poder, de crear, de superarse, 
pero tamén o mundo, o cosmos, acaba sendo unha forza viva, unha vontade de 
poder. Para Nietzsche o home é unha parte do cosmos: non só o home é vontade de 
poder; tamén a natureza, o mundo, é vontade de poder: a terra é a fonte de vida, a 
gran nai de onde procede toda vontade de poder.

- O mundo é un ser vivinte, é vontade de poder pero non ten finalidade (finalismo), 
nin tampouco é unha máquina (mecanicismo). Ambos modos de concibir a 
realidade (finalismo aristotélico e mecanicismo moderno) suxiren unha orde 
(cosmos), unha estrutura do universo. Foi o home o que ao longo da Historia 
proxectou no universo os seus propios valores e inventou na natureza finalidades, 
intencións, onde só hai azar e fatalidade ou destino (a "moira" dos arcaicos 
gregos). Pola contra, a condición xeral do universo é a desorde (caos) por toda a 
eternidade. Este caos é eterno (non creado) e está rexido polo azar, a necesidade 
cega, a fatalidade.

- A vontade de poder neste sentido mais xeral, neste sentido cósmico, queda 
expresada por Nietzsche no seu escrito póstumo "Vontade de poder". Alí sintetízase 
a “cosmoloxía” de Nietzsche, de tipo vitalista e oposta, por tanto, á cosmoloxía 
mecanicista e tamén ao finalismo aristotélico. Introduce, ademais, o segundo gran 
tema do seu pensamento: o eterno retorno.

4.3.- ETERNO RETORNO DO IDÉNTICO
- Introdución: Posto que „Deus morreu“ e con el a concepción cristiá lineal da 
historia como algo con principio (creación) y fin (xuízo final), a cultura occidental 
queda abocada a un nihilismo pasivo, pero, a continuación, hai que buscar unha nova
saída ao nihilismo para superalo (nihilismo activo). Unha parte desta resposta foi a 
vontade de poder. Dixemos que esta significa unha resposta ao nihilismo como nova 
concepción da esencia do home e do seu coñecemento (Antropoloxía) e tamén como 
nova concepción da realidade (ontoloxía). Pero a Nietzsche aínda lle faltaba outra 
parte da resposta ao nihilismo: a concepción do tempo como algo circular (non lineal 
como afirma o cristianismo), algo que se repite eternamente: "o eterno retorno do 
mesmo".

- Segundo Nietzsche o eterno retorno é o tema clave de „Así falou Zaratustra“ 
(especialmente da súa terceira parte, centro da obra). O tema está tomado da mitoloxía 
grega e dos presocráticos. Para os gregos o cosmos (Universo) no foi creado nin se 
destruirá nunca: é eterno e circular, e por tanto dá voltas como unha roda. Se 
imaxinamos un principio do universo como fixo o cristianismo, entón temos que 
responder á pregunta ¿e antes que había? Loxicamente isto lévanos á idea de que alguén 
ou algo creou o mundo. Isto foi o que fixo o Cristianismo: Deus creou o mundo a 
partires da nada. Pero se Nietzsche xa destruíu as pilastras do cristianismo, entón agora 
deberá dar unha resposta a esta pregunta. E posto que Deus morreu, entón o mundo é 
eterno retorno do mesmo, como unha roda que xira sobre si mesma, onde principio e fin 
non existen.

- Nietzsche chega a dar incluso unha especie de "demostración mediante a 



18

depreciable razón" da idea de eterno retorno. A razón humana ten que admitir un 
espacio e un tempo infinitos. Pero como a materia é finita e o espacio e tempo son 
infinitos, necesariamente teñen que repetirse nalgún momento as mesmas combinacións 
da materia. Por tanto, cada home (e todas as cousas con el) vive, morre e renace 
indefinidamente, recorre eternamente os mesmos acontecementos.

- Esta idea exprésaa Nietzsche nun famoso aforismo da terceira parte de "Así falou 
Zaratustra" titulado "Da visión do enigma" onde Zaratustra conta a seguinte historia a 
uns mariñeiros: o propio Zaratustra sube a montaña levando ás costas un anano 
(que simboliza o espírito da pesantez: a idea de que se repita eternamente o tempo con 
todos os seus sufrimentos). Ambos atópanse ante un portón chamado "instante" e 
entaboan unha conversación sobre o tempo. O pasado queda a un lado do portón e 
o futuro ao outro. E Zaratustra explica ao anano que, como o tempo é eterno, o 
pasado será tamén eterno. O mesmo pasa co futuro. Pero se o pasado é eterno as 
combinacións posibles de a materia teranse realizado xa, e o mesmo ocorrerá no futuro. 
Por tanto, pasado e futuro non deben ser algo "lineal", senón que deben estar 
unidos formando un círculo. Así, todo o que podía ocorrer xa te ocorrido e todo o 
que poderá ocorrer ten ocorrido xa. "E esta araña que se arrastra con lentitude á luz 
da lúa, e eu e ti, rosmando ambos xunto a este portón, rosmando de cousas eternas-
¿Non teremos todos nos que ter existido xa?... ¿non temos que retornar eternamente? 
(Así falou Zaratustra)”.

En conclusión: A idea de eterno retorno sérvelle a Nietzsche para "redondear" a 
súa filosofía:

1)En primeiro lugar, contra a idea cristiá da historia como algo lineal, esta 
substitúese pola idea do tempo circular.

2)En segundo lugar, sérvelle para explicar a propia vontade de poder como un 
eterno retorno do querer, da vontade de crear e superarse infinitamente.

3)En terceiro lugar, substitúe a idea cristiá da "inmortalidade da alma" pola 
inmortalidade da vida: como xa no existe un mais alá, posto que "Deus morreu" 
Nietzsche traslada a tendencia do ser humano a perdurar eternamente á vida: hai que 
vivir coa forza de aquel que cre que todo se repetirá eternamente, hai que aproveitar 
cada instante e querer cada cousa coa forza do que cre que se repetirá eternamente. Por 
tanto non existe un dualismo alma-corpo, todo é corpo, vida eterna na terra.

4)En cuarto lugar, a idea de eterno retorno tamén encaixa coa idea de "permanecer 
fieis a terra", á vida como devir: non hai outro mundo, e todo intento de fuxida a ese 
outro mundo é unha perda de realidade; por tanto, xa que non hai Deus, hai que 
permanecer fieis á terra: „¡Eu conxúrovos, irmáns meus, permanecede fieis á terra, e 
non credes a quenes vos falan de esperanzas sobreterrenais!“.

5)E, en quinto lugar, encaixa tamén coa a aceptación da vida como traxedia: como a 
unión entre apolíneo e dionisíaco dos antigos gregos, por iso Nietzsche, na súa obra 
póstuma "A vontade de poder" volve á figura da súa primeira obra: Dionisos, a figura 
do home tráxico que representa o vitalismo, o que crea novos valores, o que é fiel á 
terra, o que di si á vida e ao mundo; o que afirma a doutrina do "      amor         fat  i" (amor a 
destino), aceptar este mundo y amalo tal como é, coas súas penas e alegrías.



19

5.- CONCLUSIÓNS PARA OS COMENTARIOS
- Heráclito inflúe nel pola súa defensa de que na realidade "todo flúe":  inflúe no seu 

modo de entender o vitalismo.

- Critica radicalmente o dualismo cosmolóxico inaugurado por Platón, que converte a toda a 
cultura occidental en "platonismo".

- É un filósofo irracionalista e vitalista que rexeita os conceptos da razón e a lóxica.

- Schopenhauer inflúe  en  Nietzsche  polo  seu  irracionalismo  e  Kant pola  súa  crítica  da 
metafísica.

- Xunto con Freud e Marx é un dos tres "filósofos da sospeita", segundo Paul Ricoeur.

- A súa  filosofía  enlaza co  "neopositivismo" pola  súa  crítica  da  metafísica  e  polas  súas 
análises dos erros da linguaxe.

- Influirá na literatura universal. Por exemplo, en Milá Kundera "A insoportable levedade 
do ser" onde adopta a idea de "eterno retorno".

- A súa suposta influencia nas ideas do prenazismo, foi desmentida a partir do maio do 68 
francés, recuperando a filosofía de Nietzsche o seu carácter contestatario contra os valores 
establecidos.

- Inflúe no “segundo Heidegger” pola utilización da linguaxe poética na filosofía.

- Inflúe no racio-vitalismo de Ortega y Gasset: Pero o vitalismo irracionalista de Nietzsche 
oponse ao vitalismo de Ortega y Gasset, Pois  Ortega defende un racio-vitalismo que non 
nega a razón, anque esta deba estar ao servizo da vida. Para Ortega a vida debe ser 
racional, pero a razón tamén debe ser  vital.  Calquera desequilibrio entre  as  dúas  trae 
consigo unha dexeneración.

- Tamén inflúe na linguaxe poética de María Zambrano.

T  E  XTOS         ABAU NIE  T  ZS  C  HE  

NIETZSCHE NIETZSCHE (texto 1) Fragmentos póstumos 1887-1889. Crítica do nihilismo. 

1. (…) O nihilismo como estado psicolóxico ten aínda unha terceira e derradeira forma. Dados 
estes dous recoñecementos, que co devir nada se obtén e que non hai unidade que rexa o devir,  
na cal o singular poida subsumirse completamente como nun elemento do máis alto valor: non 
queda máis saída que condenar como fraude todo este mundo do devir e imaxinar un mundo que 
queda alén daquel, en canto mundo verdadeiro. Mais non ben o home vai tras el, como queira  
que ese mundo está construído apenas de necesidades psicolóxicas e para iso carece de todo 
dereito,  xorde así  a  derradeira  forma do nihilismo,  a  cal  se  cifra  na falta  de fe  nun mundo 
metafísico –que se  prohibe  a  crenza nun mundo verdadeiro.  Chegados a  este  punto cómpre 
admitir a realidade do devir como única realidade, fica vedado calquera tipo de camiño oculto  
aos  transmundos e  falsas  divindades  –  mais  non se  atura  este  mundo que xa  nin  queremos 
negar…  ―No  fondo  que  sucedeu?  Chegamos  ao  sentimento  de  ausencia  de  valor  cando 



20

comprendemos que non é lícito interpretar o carácter total da existencia nin co concepto de “fin”, 
nin co concepto de “unidade”, nin co concepto de “verdade”. Con eles non se obtén nin se acada 
nada; a multiplicidade do acontecer carece dunha unidade que a transcenda: o carácter do existir 
non é “verdadeiro”,  é  falso…, non hai  xa absolutamente ningunha razón para non quitar  da 
cabeza a idea dun mundo verdadeiro… En suma: retiramos agora as categorías “fin”, “unidade”, 
“ser”,  coas que nós engadimos un valor ao mundo – e agora o mundo aparece sen valor… 
NIETZSCHE: Fragmentos póstumos 1887-1889. 11. 

NIETZSCHE (texto 2) A gaia ciencia 341. O peso máis grande.

— E se un día ou unha noite un demo vai tras de ti ás agachadas deica a máis solitaria das túas  
soidades e che di: “Esta vida, como ti agora a vives e como a tes vivido, terala que vivir unha vez  
máis e innumerables veces máis; e nela non haberá nada novo, senón que cada dor e cada pracer 
e cada pensamento e suspiro e todo o indiciblemente pequeno e grande da túa vida terá que 
tornar a ti, e todo na mesma orde e sucesión – e así esta araña e este luar entre as árbores, e así  
este intre e eu mesmo. O eterno reloxo de area da existencia é virado sempre de novo – e ti con  
el, migalliña de po!”? Non te botarías polo chan renxendo os dentes e maldicindo o demo que así  
che falou? Ou é que ti algunha vez viviches un instante inmenso, no que lle responderías: “ti es 
un deus e eu nunca oín nada tan divino!”? Se tal pensamento se apoderase de ti, tal como ti es  
agora, te transformaría e quizá te esmagaría; a pregunta sobre todas e cada unha das cousas 
“queres isto outra vez e innumerables veces máis?” gravitaría sobre a túa acción como o peso 
máis grande! Ou, como terías que estar reconciliado contigo mesmo e coa vida para non desexar 
xa nada máis que esta última eterna confirmación e resolución? NIETZSCHE: A gaia ciencia, 
Libro IV, § 341



21

MODELOS COMENTARIOS 
TEXTO 2: Obra “Fragmentos Póstumos. 
TEMA: O Nihilismo

IDEA PRINCIPAL: Crítica do nihilismo: das categorías de “fin”, “unidade” e “verdade”.

ANTES DE COMENTAR O TEXTO: INTRODUCIÓN E ACLARAR AS IDEAS BÁSICAS DE NIETZSCHE:
- Nietzsche é un filósofo “vitalista” e “irracionalista”, que escribiu a súa obra a finais do século 
XIX,  logo de que dominasen os idealistas,  seguidores de Hegel,  os positivistas herdeiros de 
Compte, os marxistas, e os seguidores de Darwin (evolucionistas).

O “vitalismo” que defende Nietzsche tamén é un “irracionalismo”, pois a “vida” é un concepto 
contrario ao concepto de “razón”. 

O antecedentes antigos mais importantes que inflúe en Nietzsche son todos os presocráticos, 
pero especialmente Heráclito de Éfeso pola súa afirmación de que “todo flúe” (a vida é para 
Nietzsche  coma  “un  río  no  que  non  podemos  entrar  dúas  veces”,  como  dixo  Heráclito). 
Heráclito  tamén  influíu  nel  no  modo  en  que  escribe  Nietzsche:  en  forma  de  “aforismos” 
(sentencias  breves  que  se  aproximan  ao  modo  de  expresión  poético).  Por  iso  os 
contemporáneos de Heráclito o alcumaron“o escuro”, e tamén a filosofía de Nietzsche é de 
difícil comprensión, por achegarse á poesía. Ata na súa vida se pareceron: Heráclito viviu coma 
un eremita, e Nietzsche fixo algo semellante polo norte de Italia, logo de deixar a súa cátedra  
de Filoloxía en Suíza, por ter fortes dores de cabeza e rematou ingresado nun manicomio onde 
morreu no 1900.
Pero  houbo  antecedentes  menos  antigos  que  tamén  influíron  moito  en  Nietzsche:  Arthur 
Schopenhauer (defensa  do  irracionalismo,  pero  un  irracionalismo  pesimista)  e  o  músico 
Richard Wagner, de quen foi íntimo amigo, por crer que expresaba na súa música a esencia da 
súa propia  filosofía,  pero de quen logo renegou,  porque na súa obra “Sigfrido” defende o 
cristianismo, sendo Nietzsche quizais o filósofo mais “ateo” da historia.

Nietzsche  estudou filoloxía clásica (grego, especialmente: un “filólogo metido a filósofo”) e 
posteriormente interesouse pola filosofía. A súa obra divídese en 4 períodos que reciben o seu 
nome do propio filósofo: 
1.-  “Filosofía da noite” que se corresponde coa súa estancia en  Basilea como profesor de 
filoloxía clásica. Este é o seu período “romántico” no que escribe “O nacemento da traxedia no 
espírito da música” na que se inspira no irracionalismo pesimista de Schopenhauer e na música 



22

de Wagner. Nesta obra Nietzsche pretende establecer unha nova concepción do home para 
renovar  a  cultura  occidental  de  forma  acorde  coa  música  de  Wagner  e  a  filosofía  de 
Schopenhauer: este novo home é "o home tráxico" que afirma a vida en toda a súa dimensión, 
fronte  ao  decadente  "home  teórico",  actual  herdeiro  de  Sócrates.  Para  iso,  Nietzsche, 
utilizando as súas dotes de filólogo,  remóntase á cultura grega para estudar como a orixe da  
traxedia grega foi o espírito da música 
Nesta obra a intención de Nietzsche consiste en defender a vida, entendida como unha loita 
entre  instintos  (elemento  dionisíaco)  e  a  razón  (elemento  apolíneo). Con  isto  oponse  á 
interpretación tradicional da cultura grega por parte do romanticismo alemán que a entendera 
fundamentalmente como algo só racional. Nesta nova interpretación Nietzsche  contrapón os 
deuses gregos Apolo (símbolo do día,  luz,  medida,  fenómeno, sobriedade,  alegría,  palabra, 
razón) e Dionisos (símbolo da noite, escuridade, desmesura, cousa en si, embriaguez orxiástica, 
dor cósmica, música-danza, instintos: vida), e considera a creación artística como único modo 
de penetrar a realidade vital
2.- “Filosofía da mañá”, que coincide cos anos de  viaxe por Italia. Neste período rompe con 
Wagner e con Schopenhauer e interésase polos ilustrados franceses (Voltaire), tamén se chama 
período “positivista  ou científico”  por  defender  un modo “peculiar”  de entender  a  ciencia 
(como ciencia alegre= Gaia ciencia distinta da ciencia tradicional). Neste período espállase a 
“luz” por enriba da “noite”, por iso é unha “filosofía da mañá” e non da “noite” coma fora o 
período anterior,  é  unha  crítica  da  metafísica  tradicional  (da  noite).  Neste  período escribe 
“Humano, demasiado humano” e “A gaia ciencia”. 
3.- Filosofía do mediodía”, é o seu período de madurez, o período no que o “sol” está mais alto 
(alusión ao mito da caverna de Platón, pero en sentido contrario a Platón: irracionalismo). Nel 
escribe a súa obra mestra “Así falou Zaratustra. Un libro para todos e para ninguén”, nesta 
obra é onde Nietzsche alardea da súa mestría na forma “aforística” de escribir. Nela constrúe as 
súas  propias  ideas:  “vontade  de  poder”,  “superhome”,  “eterno  retorno  do  mesmo”  e 
“nihilismo”.
4.- “Filosofía do atardecer”, este é o período mais crítico e destrutor de Nietzsche, no que 
pretende  inverter  todos  os  valores  da  cultura  occidental.  A  súa  filosofía  deixa  de  ser  
construtiva, e pasa a ser destrutiva. Tamén a denomina a “filosofía do martelo” ou o “filosofar 
a martelazos”. As obras mais importantes deste período son: “Mais aló do ben e do mal”, “A 
xenealoxía da moral”, “O anticristo. Maldición contra o cristianismo”, “Ecce homo” e  a obra  
póstuma ”Vontade de poder” manipulada pola súa irmá e Peter Gast, na que aparece a idea do 
“nihilismo”, e que levou a interpretacións  erróneas por parte dos ideólogos do pre-nazismo 
(pola idea de “superhome”).

Para Nietzsche toda a cultura occidental, e especialmente a filosofía ou  metafísica, cometeu 
un grave erro: “valorou” o “mundo das ideas” de Platón e “minusvalorou” o “mundo sensible” 
de Heráclito, que é o único que existe, o mundo da “vida”, do vitalismo. De feito este erro xa  
comezou con Sócrates, a quen Nietzsche critica ferozmente por ser o inventor do “platonismo”, 
por  ser  o  primeiro que concede toda a  importancia  ao mundo da “razón” (por  inventar  o  
método indutivo, o método da comadroa, a maiéutica), concedéndolle toda a importancia a un 
mundo falso, inmóbil, a un mundo dominado pola razón e as súas definicións universais que 
“inmobilizan” o “cambio constante” da vida, e así restóuselle “valor” ao único e verdadeiro 
mundo que existe,  que é o mundo da vida no que “todo cambia” como dixo Heráclito. E este 



23

“erro” enorme dominou toda a filosofía (incluídos Kant e Schopenhauer) e cultura occidental  
(tamén a relixión cristiá) ata Nietzsche.

Paul Ricoeur, na súa obra “Os filósofos da sospeita” fala de tres filósofos (Niezsche, Marx e 
Freud) cuxo pensamento representa un “desenmascaramento psicolóxico”, unha “sospeita”, 
pois  todos  eles  descobren  co  seu  pensamento  que  todas  as  distincións  que  a  filosofía 
tradicional estableceu teñen unha razón “oculta psicolóxica”, que hai que desenmascarar. Toda 
distinción  filosófica  apoiase  nunha  “valoración”  oculta.  A  teoría  dos  valores  chámase 
“Axioloxía”.  Entón toda teoría que a filosofía estableceu como verdadeira,  no fondo non é 
outra  cousa  que  unha  “valoración”,  unha  axioloxía.  Así  Marx  descubriu  que  a  “alienación” 
esconde un intento de impoñer ocultamente o dominio da clase dominante sobre a dominada. 
Freud, descubriu o “inconsciente” como fondo oculto dos problemas mentais psicolóxicos. E 
Nietzsche descubre que a distinción entre mundo verdadeiro e mundo aparente no fondo non é 
outra cousa que unha “valoración” que nega o mundo da vida, dos sentidos, e concede todo o  
valor a un mundo da “razón” a un mundo transcendente que realmente non existe, que é falso.  
Este é o método de “desenmascaramento psicolóxico”.

CONSIDERACIÓNS PREVIAS AO TEXTO:
O texto pertence aos Fragmentos póstumos 1887-1889 volume VI, e constitúe un extracto do 
fragmento número 11[99] que leva o título “Crítica do nihilismo”. O texto a comentar comeza 
xa na metade deste fragmento de Nietzsche. Inmediatamente antes do extracto, Nietzsche 
fala  de  dúas  maneiras  nas  que  necesariamente  se  producirá  o  nihilismo como  estado 
psicolóxico:

1)  En primeiro lugar,  producirase cando en todo acontecer  teñamos buscado un “sentido” 
(finalidade) que non se atopa nel: de maneira que o buscador acaba perdendo a coraxe. O 
nihilismo neste sentido consiste en chegar a ser consciente do prolongado derroche de forza, o  
tormento  do  “en  balde”,  a  vergoña  ante  si  mesmo  como  se  un  se  houbese  enganado 
demasiado tempo.

(Eu)En resumo: o desengano sobre unha suposta finalidade do devir como causa do nihilismo. 
O descubrimento de que no devir  da vida non hai  un “telos”,  non hai  un “fin”,  non hai 
“finalidade”, provoca o nihilismo: o ser humano non é o centro do devir.

2)  En segundo lugar, o nihilismo como estado psicolóxico prodúcese cando se ten suposto 
unha totalidade  (unidade),  unha sistematización,  incluso  unha  organización en  todo 
acontecer, de xeito que a alma humana sedenta de admiración e veneración se regodea nunha 
forma suprema de dominio (se a alma é a dun lóxico, extraer correctamente a totalidade das 
consecuencia e a dialéctica real abondan para reconciliarse co todo). Unha especie de unidade, 
unha forma calquera de “monismo”: e a consecuencia desta crenza, o ser humano en profundo 
sentimento de conexión e dependencia de un todo que o supera infinitamente,  un modus 
(modo) da divindade.  “O ben do universal esixe a entrega do individual”...Pero semellante 
entidade universal non existe! O que no fondo ocorre é que o ser humano perdeu a crenza no 
seu propio valor, se a través del non actúa unha entidade infinitamente valiosa: ou sexa, el  
concibiu unha totalidade semellante para poder crer no seu propio valor.



24

(eu)En resumo:Así pois o nihilismo neste sentido consiste en facerse consciente de que non 
hai  un “todo”,  un “sistema”,  un “deus”,  unha “unidade”,  senón que estes son conceptos 
inventados  polos  filósofos  (Espinoza,  Hegel)  para  que a  nosa  vida  tivese  un  “valor”,  son 
conceptos “psicolóxicos”, e neste sentido o nihilismo como estado psicolóxico consiste en 
darse conta deste feito.

PARTES DO TEXTO:
Parte 1: O texto comeza anunciando a terceira forma do nihilismo como estado psicolóxico. 
Tendo en conta os outros dous modos do nihilismo como estado psicolóxico: é dicir, posto que 
1) o devir non ten un “sentido”, un  “fin”,  un “telos”, (con el NADA se obtén) e 2) no devir 
tampouco hai “unidade”, na que ao individuo lle sexa lícito mergullarse coma nun elemento de 
supremo valor, entón os filósofos creron que non queda mais saída que condenar como fraude 
todo este  mundo do devir  e  imaxinar  un mundo que queda alén daquel  en  canto mundo 
verdadeiro. Pero cando non damos conta de que este mundo verdadeiro está construído de 
necesidades psicolóxicas e de que o ser humano non ten dereito a establecer semellantes 
construcións, xorde así 3) a terceira forma do nihilismo como estado psicolóxico: a falta de fe 
nun mundo metafísico: prohíbese a crenza nun mundo “verdadeiro”.

Parte 2: Conclusión extraída a partires das tres formas do nihilismo como estado psicolóxico. 
“Chegados a este punto cómpre admitir a realidade do devir como única realidade”. É dicir, o 
nihilismo como estado psicolóxico descúbrenos 1)  que no devir  da realidade  non hai     telos   
(finalidade),  2)  que  no  devir  da  realidade  non  hai  “unidade” e  3)  que  non  hai  mundo 
“verdadeiro” alén do devir da realidade; logo a conclusión é que hai que admitir a existencia 
do devir da realidade sen telos, sen unidade e sen verdade. Como di Nietzsche: “No fondo que 
sucedeu? Chegamos a un sentimento de ausencia de valor cando comprendemos que non é 
lícito interpretar o carácter total da existencia, nin co de “fin”, nin co concepto de “unidade” 
nin co concepto de “verdade”. 
Para comprender o que Nietzsche pretende dicir fagamos un pequeno repaso da Historia da 
Filosofía. A filosofía naceu cando os filósofos se preguntaron pola “unidade” do “cambiante”. 
Así  Parménides entendeu  que  o  único  que  existe  é  o  “ser”  ,o  “un”,  fronte  a  “aparente” 
pluralidade  do  cambiante,  inaugurando  así  a  metafísica  que  Nietzsche  critica  aquí.  Platón 
considerou as Ideas como verdadeiro “ser”, nelas reside a “verdade” do non cambiante que o 
filosofo-rei  debe  acadar  mediante  a  gnoesis  para  gobernar  con  xustiza.  As  Ideas,  e 
especialmente a idea de ben, son para el  tamén o “telos ou fin  ”   ao que tenden as cousas 
sensibles. Logo xa para   Platón o “ser” é “unidade”, o ser é “fin”, e o ser é “verdade”  . 

Despois Aristóteles afirmou que  o “ser” non é unha das categorías, senón unha propiedade 
que  non  se  pode  definir  mediante  as  categorías,  unha  propiedade  que  vai  mais  aló  das 
categorías, un “transcendental”.  Tomé de Aquino aclara as características máis universais do 
ser  que transcenden as categorías  dicindo que son as  propiedades universalísimas que lle 
corresponden ó ser en canto tal. Estas propiedades non son algo distinto do ser, senón que son 
“equivalentes” co ser, ou como dicían os escolásticos: son “convertibles” co ser. En latín dicían: 
“ens, unum, verum, bonum convertuntur”  ; é dicir, “  ser, un, verdadeiro e bo son propiedades   
convertibles  ”  . 



25

Tralo “xiro subxectivista” tamén a filosofía moderna concedeu todo o valor ao mundo da razón 
que se apoia nestes conceptos (Descartes, Kant) restándolle o valor ao mundo dos sentidos.

Nietzsche  está  facendo  aquí  unha  crítica  da  metafísica  centrándose  nas  propiedades 
“transcendentais do ser”  :    o “fin ou ben”, a “unidade” e  a “verdade”  . Pois o modo de pensar 
de toda a filosofía utilizou estas tres “categorías transcendentais” para inventar un “suposto” 
mundo  intelixible  “transcendente”,  concedéndolle  todo  o  “valor”  a  este  suposto  mundo 
verdadeiro (da razón) e restándolle así todo o valor ao mundo cambiante (dos sentidos). 

Pero  precisamente  o  nihilismo  é  un  estado  psicolóxico  que  “desenmascara”  este  xeito 
metafísico  de  pensar.  É  dicir,  o  nihilismo  descubre  a  cara  “oculta”  destes  conceptos 
metafísicos en tanto que o nihilista se “dá conta”, se “fai consciente” de que realmente estes 
conceptos non explican a realidade (ontoloxía) nin tampouco o coñecemento (gnoseoloxía), en 
tanto  que  se  “dá  conta”  de  que  en  realidade  non  son  conceptos  “ontolóxicos”  ou 
“gnoseolóxicos” que expliquen a realidade de forma obxectiva,  senón que  son conceptos 
“axiolóxicos” (valorativos) que o único que explican é o medo que o home ten a todo o  
cambiante, en definitiva, o  medo que o ser humano “finito” ten  á morte.  Este medo (esta 
necesidade psicolóxica) é o que  nos fai inventar un mundo “estático”, un mundo “verdadeiro” 
un mundo “transcendente” un mundo “metafísico” no que o “ser” ten un “fin/telos”, que  é  
“un” e que é  “verdadeiro”. 

Con  este  idea  conclúe  Nietzsche  o  texto:   “Con  eles  non  se  obtén  nin  se  acada  nada;  a 
multiplicidade do acontecer carece dunha unidade que a transcenda: o carácter do existir non é 
verdadeiro, é falso..., non hai xa absolutamente ningunha razón para non quitar da cabeza a 
idea dun mundo verdadeiro...En suma: retiramos agora as categorías 'fin', 'unidade', 'ser', coas 
que nós engadimos un valor ao mundo -e agora o mundo aparece se valor”.

Este é o método de “desenmascaramento psicolóxico” (Paul Ricoeur na obra “Os filósofos da 
sospeita”)  que Nietzsche utiliza para criticar a metafísica, o método que consiste en “darnos 
conta”, en “facernos conscientes” de que en realidade a filosofía foi perseguindo a “nada” (nihil  
en latín). Así pois, o nihilismo é o resultado deste desenmascaramento, dese “darse conta”. 
Nietzsche cre que este “darse conta” xa está pasando no século XIX, como se mostra na obra de 
Oswald Spengler “A decadencia de occidente”, pero este é un  nihilismo “pasivo”,  que con 
Nietzsche  se  converterá  en  “activo”:  non  só  hai  que  “darse  conta”,  senón  que  hai  que 
contribuír a derrubar estes “valores” da cultura occidental, como el mesmo fai na súas obras, 
nomeadamente  no  “Crepúsculo  dos  ídolos”  por  exemplo.  E  logo  de  esta  destrución  virá  a 
construción de  novos “valores” na filosofía de Nietzsche, valores que son os que Zaratustra 
anuncia na súa obra mestra “Así falou Zaratustra”; estes novos valores son os representados 
polas tres ideas fundamentais da filosofía nietzscheana: o  “superhome”, a “vontade de poder” 
e o “eterno retorno” . 

AQUÍ REMATA O TEXTO, PERO HAI QUE ENGADIR UN RESUMO DAS TRES IDEAS DA FILOSOFÍA 
DE NIETZSCHE: 

A) O superhome ou ultrahome: este xa non é un “home”, senón algo superior: un ser que tras a 
“morte de deus” (dos valores tradicionais) é representado por Nietzsche como portador de dous 



26

animais: a águia (símbolo do orgullo) e a serpe (símbolo da astucia). Este ultrahome volve a 
recuperar o “sentido da terra” que perdera cos altos voos da metafísica tradicional, renuncia a 
soños ultramundanos e a toda transcendencia.

Na obra “Así falou Zaratustra”, ten un capítulo fundamental titulado “Das tres transformacións”, no que 
fala de como o “camelo” se debe transformar en “león” e logo este debe transformarse en “neno”. O 
camelo representa o home tradicional empapado da moral de escravos, que leva unha “pesada carga”, 
unha carga ás súas costas; o león é o que nega todos os valores tradicionais, este é o nihilista activo que 
derruba os antigos valores; e o neno é símbolo do novo “ultrahome” que está por chegar, a pureza da 
liberdade creadora de novos valores.

B)  A  vontade  de  poder:  A  filosofía  falou  dende  Aristóteles  de  que  o  home  posúa  dúas 
facultades superiores: o  entendemento e a “vontade”, lugar de residencia da liberdade. Pero esta 
vontade de poder de Nietzsche non é racional;   é moito mais que a vontade do “suxeito 
pensante de Descartes”, tampouco é unha "facultade espontánea” como en Kant e no idealismo 
alemán, é incluso  mais que a “vontade de vivir” pesimista de Schopenhauer.  Non é unha 
“facultade racional” do home, senón que é todo o conxunto de pulsións instintivas como 
forza vital de autosuperación, dominio de si e sobre o mundo: non é algo do "suxeito" (res 
cogitans),  pois  Nietzsche  somete  a  unha  crítica  radical  o  concepto  de  suxeito.  Tampouco 
significa sometemento de outros homes como interpretou o Nazismo. A vontade de poder é 
irracional e instintiva, representa a esencia da “vida”, do “vitalismo nietzscheano”.

C) O eterno retorno do mesmo:  representa a concepción do tempo como algo circular (non 
lineal como afirma o cristianismo), algo que se repite eternamente: "o eterno retorno do mesmo". 
A vida humana é, para Nietzsche, a “vontade de poder” e a esencia mesma desta vontade de 
poder consiste no eterno retorno de si mesma, ou o que é o mesmo: que a vida se reafirme unha e  
outra vez.

O  tema  está  tomado  da  mitoloxía  grega  e  dos  presocráticos.  Para  os  gregos  o  cosmos 
(Universo) non foi creado nin se destruirá nunca: é eterno e circular, e por tanto dá voltas como 
unha roda.

Nietzsche chega a dar incluso unha especie de "demostración mediante a depreciable razón" 
da idea de eterno retorno. A razón humana ten que admitir un espacio e un tempo infinitos. 
Pero como  a materia é finita e o espacio e tempo son infinitos, necesariamente teñen que 
repetirse as mesmas combinacións.  Por tanto,  cada home (e todas as cousas con el)  vive, 
morre e renace indefinidamente, recorre eternamente os mesmos acontecementos. 
- Esta idea exprésaa Nietzsche nun famoso aforismo da terceira parte de "Así falou Zaratustra" 
titulado "Da visión do enigma" onde Zaratustra conta a seguinte historia a uns mariñeiros: o 
propio  Zaratustra sube a montaña levando ás costas un  anano (que simboliza o espírito da 
pesantez: a idea de que se repita eternamente o tempo con todos os seus sufrimentos). Ambos 
atópanse ante  un  portón chamado "instante" e  entaboan unha conversa sobre o tempo.  O 
pasado queda a un lado do portón e o futuro ao outro. E Zaratustra explica ao anano que, como o 
tempo é eterno, o pasado será tamén eterno. O mesmo pasa co futuro. Pero se o pasado é 
eterno as combinacións posibles de a materia teranse realizado xa, e o mesmo ocorrerá no futuro. 
Por tanto,  pasado e  futuro non deben ser algo "lineal",  senón que deben estar unidos 
formando un círculo. Así, todo o que podía ocorrer xa te ocorrido e todo o que poderá ocorrer 
ten ocorrido xa. "E esta araña que se arrastra con lentitude á luz da lúa, e eu e ti, rosmando 
ambos  xunto  a  este  portón,  rosmando  de  cousas  eternas-  ¿Non  teremos  todos  nos  que  ter 
existido xa?..

CONCLUSIÓNS



27

-

TEXTO 2: Obra: “A gaia ciencia”.
TEMA:  O Eterno retorno

IDEA PRINCIPAL: O eterno retorno como afirmación da esencia da vida: a vontade de poder.

ANTES DE COMENTAR O TEXTO: INTRODUCIÓN E ACLARAR AS IDEAS BÁSICAS DE NIETZSCHE:
-  As  mesmas  que  para  o  texto  1,  pero  engadindo  un  resumo  de:  a)  Crítica  da  metafísica  
tradicional  e da ciencia, b) Crítica da moral e a relixión, c) o nihilismo, d) O superhome e e) a  
vontade de poder.

-  Entramos así  no texto: a idea fundamental da filosofía de Nietzsche: o eterno retorno do 
idéntico.

CONSIDERACIÓNS PREVIAS AO TEXTO

Segundo Nietzsche o eterno retorno é a súa idea máis profunda e o tema clave de „Así falou 
Zaratustra“ (especialmente  da  súa  terceira  parte,  centro  da  obra),  anque  tamén aparece  na 
“Gaia ciencia” no aforismo titulado “o peso máis grande”. A idea está  tomada da mitoloxía 
grega e dos presocráticos. Para os gregos o cosmos (Universo) no foi creado nin se destruirá 
nunca: é eterno e circular, e por tanto dá voltas como unha roda.

Esta idea central do pensamento de Nietzsche, pódese interpretar dende diversos puntos de vista:

1)  Como concepción do tempo: Nietzsche concibe  o tempo como algo circular  (non lineal 
como afirma o cristianismo), algo que se repite eternamente: "o eterno retorno do mesmo". Pois 
se imaxinamos un principio do universo como fixo o cristianismo, entón temos que responder á 
pregunta ¿e antes que había? Loxicamente isto lévanos á idea de que alguén ou algo creou o 
mundo. Isto foi o que fixo o Cristianismo: Deus creou o mundo a partires da nada. Pero, se 
Nietzsche xa destruíu as pilastras do cristianismo, entón agora deberá dar unha resposta a esta 
pregunta. E posto que Deus morreu, entón o mundo é eterno retorno do mesmo, como unha roda 
que xira sobre si mesma, onde principio e fin non existen.

Nietzsche chega a dar incluso unha especie de "demostración mediante a depreciable razón" 
da idea de eterno retorno. A razón humana ten que admitir un espacio e un tempo infinitos. 
Pero como  a materia é finita e o espacio e tempo son infinitos, necesariamente teñen que 
repetirse as mesmas combinacións.  Por tanto,  cada home (e todas as cousas con el)  vive, 
morre e renace indefinidamente, recorre eternamente os mesmos acontecementos. 
- Esta idea exprésaa Nietzsche nun famoso aforismo da terceira parte de "Así falou Zaratustra" 
titulado "Da visión do enigma" onde Zaratustra conta a seguinte historia a uns mariñeiros: o 
propio  Zaratustra sube a montaña levando ás costas un  anano (que simboliza o espírito da 
pesantez: a idea de que se repita eternamente o tempo con todos os seus sufrimentos). Ambos 
atópanse ante  un  portón chamado "instante" e  entaboan unha conversa sobre o tempo.  O 
pasado queda a un lado do portón e o futuro ao outro. E Zaratustra explica ao anano que, como o 
tempo é eterno, o pasado será tamén eterno. O mesmo pasa co futuro. Pero se o pasado é 
eterno as combinacións posibles de a materia teranse realizado xa, e o mesmo ocorrerá no futuro. 
Por tanto,  pasado e  futuro non deben ser algo "lineal",  senón que deben estar unidos 
formando un círculo



28

2)Como idea guía da ética de Nietzsche: Pero por outra banda, como debemos comportarnos 
na nosa vida? Neste sentido a idea do eterno retorno representa unha maneira de entender a nosa 
vida de xeito contrario a como o fai o cristianismo. Pois na tradición xudeu-cristiá as figuras 
do “cargo de conciencia”, do “resentimento” e da “culpa” teñen un papel fundamental, de tal 
xeito que o ser humano está habituado a sentir “rancor”, “culpa”, “vergoña” cara á seu propio 
comportamento: sinte malestar por como afrontou a súa vida, polas cousas que non conseguiu,  
polo que puido ser e non foi. Esta maneira cristiá de entender a propia vida non ensina ao ser  
humano a aceptarse a si mesmo, e menos aínda a amarse a si mesmo, senón que nos ensina un 
estereotipo moral da “culpa”, do “resentimento”, do “cargo de conciencia”, dunha “pesada 
carga” e  incúlcanos  o  desprezo dos  instintos  humanos  e  prométenos  esperanzas  no  outro 
mundo. Todo isto supón unha negación da vida terreal coa esperanza de alcanzar a felicidade 
no ceo. Fronte a este xeito de entender a vida, Nietzsche propón todo o contrario: un “amor 
fati”  (amor  ao  destino),  un  “permanecer  fieis  á  terra”,  unha  afirmación dos  instintos (o 
elemento dionisíaco do que falaba na  súa  obra  de  xuventude “O nacemento da  traxedia  no 
espíritu  da  música”),  un  dicir  sí  á  vida  (vitalismo  optimista,  fronte  ao  pesimista  de 
Schopenhauer), un aceptar este mundo tal e como é coas súas penas e alegrías eliminando todo 
“cargo de conciencia”, todo “resentimento”. Así para Nietzsche a esencia da vida é a “vontade 
de  poder”  e  a  vida  debe  ser  de  tal  xeito  afirmada  que  queiramos  que  cada  un  dos  nosos 
comportamentos queiramos que se repita eternamente.

PARTES DO TEXTO:

Parte 1: Significado do título “O peso máis grande”. Por que ese título? Nietzsche criticou a 
ética  xudeu-cristiá,  por  ensinarnos  a  entender  a  vida  como  un  “cargo  de  conciencia”  un 
“cargar co sentimento de culpa”; esta crítica aparece representada na figura do “camelo” que 
soporta un “peso”, unha “carga” ás súas costas (na obra “Así falou Zaratustra” no capítulo “Das 
tres transformacións do espírito”). Este peso, esta culpa cristiá que representa o “camelo” debe 
ser  destruída  mediante  o  nihilismo  activo  de  Nietzsche  que  é  representado  pola  segunda 
transformación do espírito:  o león.   Pero unha vez eliminados os antigos valores da cultura 
occidental  (metafísica,  moral,  relixión),  unha  vez  que  “Deus  morreu”,  o  león  debe 
transformarse en “neno” símbolo do  xogo libre e creativo de novos valores.  Este  neno (o 
superhome) é o que deberá  afirmar a vida, arriando o peso da culpa,  e entendela como un 
eterno  retorno  do  mesmo.  Pero  este  querer  que  cada  cousa  da  miña  vida  se  repita 
eternamente,  este  “amor  fati”  (amor  ao  destino)  este  “retornar  ao  sentido  da  terra” 
escapando  das  promesas  cristiáns  no  outro  mundo,  tamén  representa unha  “carga”,  un 
“peso”, de feito representa “O peso máis grande”, pois para Nietzsche a vida, xa dende os seu 
escrito de xuventude “O nacemento da traxedia no espírito da música”, enténdese nun sentido 
“tráxico”, unha loita entre o “apolíneo” (a razón) e o “dionisíaco” (os instintos), un querer a 
vida tal e como é,  coas súas penas e as súas alegrías. O “peso máis grande” consiste neste 
querer  vivir  de  tal  xeito,  con  tal  intensidade,  con  tal  afirmación  da  vida,  que  queiramos 
(vontade de poder) que cada cousa se repita eternamente, un eterno retorno. 

Segundo Heidegger hai que entender que “o peso máis grande” do que fala Nietzsche é aquel 
que  brinda  quietude  e  solidez.  Que  ese  peso  sería  como  un  obstáculo  que  debe  ser 
constantemente superado con determinación. Tería relación tamén coa responsabilidade e o 
compromiso, pois se o eterno retorno consiste en querer que cada instante da vida se repita  



29

eternamente  estamos  afirmando  as  implicacións  que  esto  ten  para  un  mesmo  e  para  os 
demáis. En certo modo a doutrina do eterno retorno tería un sentido ético para Nietzsche.

Parte 2 : Primeira metade do texto ata “migalliña de pó?”: Todo o texto está escrito en forma 
interrogativa, pero a primeira parte son preguntas directas en forma de hipóteses que apelan 
a que o lector reflexione, e a segunda parte son  posibles respostas en forma de pregunta 
negativa. A pesares da feroz crítica de Nietzsche a Sócrates e Platón, o texto recorda moito a 
maiéutica socrática, por exemplo, semellante á demostración da teoría da reminiscencia que 
aparece no diálogo "Menón" onde o personaxe Sócrates, utilizando a súa maiéutica fai que un 
escravo ignorante chegue a demostrar o teorema de Pitágoras mediante preguntas. 

“E se un día ou unha noite un demo vai tras de ti ás agachadas deica a máis solitaria das túas  
soidades e che di: 'Esta vida, como ti agora a vives e como a tes vivido, terala que vivir unha vez  
máis e innumerables veces máis; e nela non haberá nada novo, senón que cada dor e cada 
pracer e cada pensamento e suspiro e todo o indiciblemente pequeño e grande da túa vida terá  
que tornar a ti, e todo na mesma orde e sucesión – e así esta araña e este luar entre as árbores, 
e así este intre e eu mesmo. O eterno reloxo de area da existencia é virado sempre de novo- e ti 
con el, migalliña de pó?”

Puidera ser que Nietzsche teña e mente o  mito de Sísifo que foi levado ao inframundo de 
Tánatos (a morte) para ser castigado empurrando unha pedra enorme ladeira arriba do monte, 
pero antes de acadar o cumio a pedra sempre rodaba cara abaixo e Sísifo tiña que volver a 
empezar de novo dende o principio e así unha e outra vez. Ademais,  é un “demo” o que che 
murmura  esta  idea,  pois  é  evidente  que  tras  a  “Morte  de  Deus”,  esta  idea  non pode ser  
enunciada por Deus. Este demo “vai tras de ti ás agachadas deica a mais solitaria das túas 
soidades” fai referencia aos medos máis íntimos da psique humana:  o medo á soidade e á 
morte. Tamén isto nos recorda a filosofía de Epicuro, para quen a filosofía tiña unha función 
práctica  (como tetrafarmacon),  e profesaba  un  odio  profundo aos  medos  e  supersticións 
infundadas: sobre todo rexeita o medo á morte. 

“'Esta  vida,  como  ti  agora  a  vives  e  como  a  tes  vivido,  terala  que  vivir  unha  vez  máis  e  
innumerables veces máis; e nela non haberá nada novo, senón que cada dor e cada pracer e 
cada pensamento e suspiro e todo o indiciblemente pequeño e grande da túa vida terá que 
tornar a ti, e todo na mesma orde e sucesión”. 
Aquí  Nietzsche  fainos  ser  conscientes  do  importantes  que  son  cada  unha  das  cousas  que 
facemos na vida, do importante que é  facer cada cousa sen ningún “remordemento”, pero 
tamén sen agardar a momentos posteriores para “vivir o momento”, o “carpe diem” do que 
nos fala o poeta romano Quintus Horatius Flaccus.  

“Cada dor  e  cada pracer  e  cada pensamento e  suspiro  e  todo o indiciblemente pequeno e 
grande da túa vida terá que tornar a ti”, a vida é así entendida no sentido do “home tráxico” 
do que falaba na obra “O nacemento da traxedia no espírito da música”: unha  loita entre o 
“apolíneo” (razón) e o dionisísco (instintos): “cada dor e cada pracer”. 

Todo retornará eternamente, “e así esta araña e este luar entre as árbores, e así este intre e eu 
mesmo”, Nietzsche quizá ten presente aquí  o mito grego de Aracne (a araña): a competición 



30

tecendo entre Atenea e Aracne, que aparece na “Metamorfósis” de Ovidio ou nas “Georgidas” 
de Virxilio. A araña e a súa tea sempre tivo un intenso significado simbólico na mitoloxía. Foi  
vista como a Gran Nai,  a tecedora do destino. Pois a araña é un animal capaz de elaborar  
construccións  de extraordinaria  complexidade en forma de teas  de  aspecto  perfectamente 
xeométrico, que relacionan a araña co fiado e co destino, e a converten fío conductor entre o 
home e o universo ou os deuses. E isto ocorre en plena natureza, unha entidade armoniosa 
bela para os poetas, pero escenario salvaxe de dramas intensos, fonte de temores e problemas  
para os seus moradores, na que residen forzas poderosas, indomables, e nas que acecha o 
perigo e a morte. 
Considérase  a araña como animal luar porque así como a araña tece o destino, tamén a lúa 
rexe todos os fenómenos coas súas fases, e ao presentar un carácter pasivo de luz reflectida,  
compárase  cos  fenómenos  (tamén  recibidos  de  forma  “pasiva”),  ou  no  aspecto  psíquico 
equipárase coa imaxinación. 
Así no aforismo de Nietzsche a araña e a lúa, é dicir o símbolo do destino que rexe todos os 
fenómenos, funciona tamén como símbolo do eterno retorno. A vida, a vontade de poder, é 
comprendida como un eterno retorno de si mesma: “O eterno reloxo de area da existencia é 
virado sempre  de  novo-  e  ti  con el,  migalliña  de  pó?”.  O  ser  humano é  entendido como 
“migalliña de pó” de xeito diametralmente  oposto a como o cristianismo entendía ao ser 
humano como o “centro da creación”.

 Parte 3 : Segunda metade do texto:  nela extrae as posibles conclusións da hipótese inicial en 
forma de preguntas negativas  .  
“Non te botarías polo chan renxendo os dentes e maldicindo o demo que así che falou? Ou é que 
ti algunha vez viviches un instante inmenso, no que lle responderías: 'ti es un deus e eu nunca 
oín  nada  tan  divino!'  Se  tal  pensamento  se  apoderase  de  ti,  tal  como  ti  es  agora,  te  
transformaría e quizá te esmagaría; a pregunta sobre todas e cada unha das cousas 'queres isto 
outra vez e innumerables veces máis?' gravitaría sobre a túa acción como o peso máis grande! 
Ou, como terías que estar reconciliado contigo mesmo e coa vida para non desexar xa nada 
máis que esta última eterna confirmación e resolución?”

A primeira reacción de calquera home tradicional  que vivise aínda dentro da cultura xudeu-
cristiá quizais sería “botarse polo chan renxendo os dentes e maldicindo o demo”, é dicir, non 
aceptar esta idea do eterno retorno, pois para un cristiá sería como repetir eternamente o 
“sufrimento” que representa esta vida terreal, agardando pola felicidade eterna no máis alá.  
Pero  a  continuación  Nietzsche  propón  a  posibilidade  de  que  este  home  tradicional 
reflexionase sobre se el xa viviu “algunha vez un instante inmenso”; de feito todos nós vivimos 
instantes  na  nosa  vida  que  consideramos  eternos,  momentos  inesquecibles  da  vida,  todos 
temos esa experiencia de algún “instante inmenso”. E se este home tradicional  reflexionase 
sobre esa idea, quizais caera na conta da lucidez desa idea e respondese “ti es un deus e eu 
nunca oín algo tan divino”; ábrese aquí incluso a posibilidade de entender este momento de 
“lucidez” como un modo inverso de entender a “luz” en relación co que Platón afirma na 
“Alegoría da caverna”, pois a “luz” non representa en Nietzsche o “sol” (a idea de ben), senón 
todo o contrario: o “retorno ao sentido da terra” o verdadeiro e único sol do mundo sensible. 

E se ese home sumido aínda na cultura xudeu-cristiá afondase nesta repentina idea, “se tal 
pensamento  se  apoderase  de  ti,  tal  e  como  ti  es  agora”,  esa  idea  do  eterno  retorno  “te  



31

transformaría”, isto alude quizás ás “Tres transformacións do espírito” da súa obra mestra “Así 
falou Zaratustra”, o “camelo” (home xudeu-cristiá que leva o peso do “cargo de conciencia”, da 
“culpa”) que debe transformarse en “león” (o nihilista activo, que destrúe os valores da cultura 
occidental), que á súa vez debe “transformarse” en “neno” (o superhome, un neno “creador” 
de novos valores). “E quizáis te esmagaría”, pois o admitir que os antigos valores da cultura 
occidental (a metafísica, que inventa un mundo “verdadeiro” transcendente, a moral e relixión 
cristiáns, que negan a vida na terra e sufren nesta vida para acadar a felicidade eterna no ceo),  
este sería un pensamento moi “pesado”, sería o “peso máis grande”. “A pregunta sobre todas 
e cada unha das cousas 'queres isto outra vez e innumerables veces máis?' gravitaría sobre a  
túa acción como o peso máis grande!”, isto sería o “peso máis grande” porque se admites esta  
idea do eterno retorno en toda a súa profundidade, resultaría que terías que eliminar todos os 
antigos  valores,  terías  que  admitir  “a  morte  de  Deus”,  a  destrución  do  “outro  mundo”,  a 
destrución do “mundo verdadeiro”,  e entón  xa non poderías ser “perdoado” en ningunha 
“confesión” ante  ningún  deus,  terías  que  ser  absolutamente  “responsable  de”  e 
“comprometido con” (tal e como interpreta Heidegger)  todas as túas “accións éticas”, porque 
a pregunta “gravitaría sobre a túa acción como o peso máis grande”. Nesta pasaxe é onde 
reside o sentido “ético” do eterno retorno como o interpreta Heidegger.

“Ou, como terías que estar reconciliado contigo mesmo e coa vida para non desexar xa nada 
máis que esta última eterna confirmación e resolución?”, é dicir, se o ser humano non estivese 
xa inmerso  na cultura xudeu-cristiá, se o home deixase de ser home e se tivese producido xa a 
“gran  política”,  é  dicir,  a  derradeira  “transformación”  en  “neno”,  entón  este  novo 
“superhome”,  este  neno  “creador”  de  novos  valores  “tería  que  estar  reconciliado 
completamente consigo mesmo e coa vida”, pero isto aínda non ocorreu, segundo Nietzsche, 
isto é a mensaxe anunciada por Zaratustra,  isto,  será a “gran política” que terá lugar nun 
futuro, cando o superhome deixe atrás todos os valores da cultura occidental e asuma a vida  
coma unha “vontade de poder”  que “retorna eternamente” sobre si  mesma e  substitúa a 
antiga “inmortalidade da alma”, pola “inmortalidade da vida”.

CONCLUSIÓNS
- As mesmas que para o texto 1


