
TÓPICO: A ÉTICA FORMAL DE KANT: O IMPERATIVO CATEGÓRICO

O mesmo que a súa tería do coñecemento é revolucionaria, tamén a ética de Kant produciu unha
revolución na historia da ética.
Dúas son as obras nas que Kant expón o seu pensamento ético "Fundamentación da metafísica
dos costumes" e "Crítica da razón práctica".

Na  "Crítica  da  razón  pura"  Kant  respondeu  á  pregunta  ¿que podo  coñecer?,  demostrando  as
condicións e límites do coñecemento teórico. Pero o home tamén necesita saber como debe obrar;
para iso hai que responder a segunda cuestión do "concepto mundano de filosofía":  ¿que debo
facer?. A razón ten pois unha dobre función:

1.- Coñecer como son os obxectos: Razón teórica
2- Saber como debe ser a conduta humana: Razón práctica

A ciencia (razón teórica) ocúpase do ser das cousas, a moral ou ética (razón práctica) ocúpase de
como deber ser a conduta humana. A razón teórica formula xuízos (ex."o calor dilata os corpos"), a
razón práctica (ética) formula  imperativos  ou mandamentos (ex. "non debes mentir"). Para saber
cómo debe ser a conducta non precisamos da experiencia: anque comprobemos empiricamente que
todos os homes menten, sigue a ser verdade que non deben mentir. Esta é unha verdade a priori.
Mentres que a razón teórica necesita da experiencia (dada en outra facultade: a sensibilidade) para
constituír os seus obxectos aplicando  a forma  (categorías+s+t)  á materia dada na experiencia
(datos sensibles), en troques, na súa función práctica, a razón produce os seus obxectos a partires
de si mesma, produce eleccións ou decisións morais sen necesidade da experiencia. En ética, Kant
non se preocupa dos elementos empíricos e psicolóxicos (desexos, sentimentos, egoísmo etc.) que
determinan as eleccións que de feito fan os homes, senón que busca o elemento a priori da razón
(o elemento formal) que determina a  elección da vontade:  a  razón práctica  é  a  facultade que
determina a súa propia causalidade. En ética, Kant rexeita todo empirismo i é un racionalista. Por
iso  a súa ética é unha ética formal: baleira de contido.

Segundo Kant, a ética que guíe a conduta humana debe ser estritamente  racional  e universal.
Racional porque a vontade debe guiarse pola razón e Universal porque ha de ser válida para toda
vontade. Ao ser universal non pode quedarse en "máximas" subxectivas, senón que debe aspirar a
leis obxectivas. 
Vexamos o razoamento de Kant.

3.1.- Crítica de todas as éticas materiais
Segundo Kant, calquera ética anterior á súa é material, é dicir, ten materia ou contido, ou o que é o
mesmo: baséase na experiencia. Esta materia ou contido é dobre: a) establece un determinado ben
(fin) para o home e b) establece unhas normas (medios) para acadalo.
Por exemplo:
-A ética epicúrea: a) o ben: o pracer b)normas: afástate da política. Esta é unha ética material e
materialista: ten contido (un ben e unhas normas) e este contido é algo material, físico: o pracer.
-A ética aristotélica: a)o ben: a contemplación intelectual b) normas: termo medio. Esta é unha ética
material, pero non materialista senón espiritualista: ten contido e ese contido é algo espiritual, non
material: a contemplación racional.
É importante non confundir ética material con ética materialista (hai éticas materiais materialistas e
espiritualistas). O contrario de material é formal, o contrario de materialista é espiritualista. 
Kant cre que todas as éticas anteriores á súa, ao ser materiais, teñen os seguintes defectos:

1



a) Son empíricas ou a posteriori: o seu contido está extraído da experiencia. Por esta razón os
seus imperativos non poden ser universais: só os xuízos a priori poden ser universais.

b) Son heterónomas: reciben a lei dende fóra da propia razón. Segundo Kant, as éticas materiais
son heterónomas porque a vontade non é determinada pola propia razón, senón polo desexo ou
inclinación. Por exemplo, a ética epicúrea di que a vontade humana é determinada polo pracer
(algo alleo á razón, procedente de fóra da propia razón: o pracer é unha paixón). Estas éticas
non cumpren o requisito de ser racionais ou autónomas. 

c) As  súas  normas,  imperativos  ou  mandatos  son  hipotéticos  ou  condicionais:  non  valen
absolutamente, senón que só valen se se cumpre a condición. Teñen a forma "se....entón..". Por
exemplo a norma epicúrea: "se queres ser feliz, vive oculto"; a norma "vive oculto" é un medio
para alcanzar un fin condicional "se queres ser feliz". Pero se alguén non quere ser feliz, logo a
norma non vale para el. Por tanto, as éticas cuxos imperativos son xuízos hipotéticos non poden
ser válidas para todos os homes, non poden ser universalmente válidas. 

En resumo: Kant critica todas as éticas anteriores á súa por ser materiais, é dicir, con contido. Os
tres  defectos  que  presentan  son:  a)  son  empíricas  ou  a  posteriori  (por  tanto,  non  poden  ser
universais) b) son heterónomas (por tanto, non poden ser verdadeiramente racionais, autónomas) e
c) utilizan  imperativos  (mandamentos) hipotéticos  ou condicionais (segunda razón pola que non
poden ser universais). Por tanto, as súas "máximas" son subxectivas, non poden ser leis obxectivas:
válidas universalmente.

3.2.- A ética formal kantiana 
Kant pretende establecer unha ética universal e racional. Esta ética debe resolver os defectos das
éticas materiais:
a) Para ser universal e racional non pode ser empírica ou a posteriori, senón a priori. No pode ser

extraída  da  experiencia,  senón  que  ten  que  preceder  á  experiencia  (do  contrario  non  sería
racional nin universal).

b) Tampouco  pode  utilizar  imperativos  hipotéticos  ou  condicionados,  senón  un  imperativo
categórico,  é  dicir,  absoluto,  non  suxeito  a  ningunha  condición  (do  contrario,  non  sería
universal).  O  imperativo  categórico  é  único,  fronte  aos  imperativos  hipotéticos  das  éticas
materiais,  que  sempre  teñen  necesidade  de  engadir  novos  imperativos  cando  cambian  as
circunstancias.

c)  Tampouco pode ser heterónoma, senón autónoma. A razón ten que darse a si mesma a lei, non
pode tomala de fóra da propia razón (ideal ilustrado).

En consecuencia, unha ética que sexa  a priori,  categórica nos seus imperativos, e  autónoma só
pode ser unha ÉTICA FORMAL (ou procedemental), é dicir, sen materia, sen contido (só nos di
a FORMA da lei), en ningún dos dous sentidos de contido:
a) non establece un ben ou fin
b) tampouco establece os medios (normas) para acadar este fin
Esto significa que a ética formal kantiana non nos di o que debemos facer, senón só a forma (sen
contido, sen materia) que deben ter as nosas normas morais. 
Segundo Kant,  a  elección  da  nosa  vontade  (liberdade)  pode realizarse  mediante  dous  tipos  de
principios:
a)subxectivos ou máximas, cando a condición é considerada polo suxeito como válida unicamente
para a súa vontade.
b)obxectivos ou leis prácticas, cando a condición é considerada válida para todo ser racional.
Kant cre que as éticas materiais posúen só máximas subxectivas, e só a súa ética formal posúe unha
lei práctica. Esta lei fundamental da razón pura práctica é o  imperativo categórico:  cumpre as
condicións  de ser  a  priori,  categórico,  autónomo,  e  por  tanto,  formal.  Isto  é  posible  porque só
establece a forma, non o contido da norma moral. Como é universalmente válido para toda vontade
racional, é unha lei obxectiva e non unha máxima subxectiva.

2



Existen varias formulacións do imperativo categórico ou lei moral, anque todas elas expresan o
mesmo (obra: Fundamentación da metafísica dos costumes"):
1) "Obra  só  segundo  unha  máxima  tal  que  podas  querer  ao  mesmo  tempo  que  se  torne  lei

universal". Esta formulación mostra a) o carácter formal (pois non establece ningunha norma
concreta, senón só a forma que debe ter a norma que o suxeito "autónomo" se de a si mesmo) e
b) a esixencia de universalidade (propia da moral racional). A "máxima" que cada un se de a si
mesmo debe ser tal que o suxeito poda querer que se converta en "lei universal"; en outras
palabras: o individuo é libre, autónomo para elixir o "contido" da norma, sempre que este se
adecúe á forma universal.

2) "Obra de tal xeito que uses a  humanidade, tanto na túa persoa como na de calquera outro,
sempre coma un fin e nunca coma un medio". Esta formulación engade a idea de home como
fin en si mesmo: só o ser humano como ser racional é fin en si mesmo, non pode utilizarse
como simple medio. Kant denomina "reino dos fines" ao reino dos seres racionais ou reino da
liberdade e autodeterminación: autonomía.

3.3.- O deber
As éticas materiais perseguen un ben mediante uns medios; por tanto, segundo estas unha acción
boa é aquela que sirve de medio para acadar o fin proposto (ex: para os hedonistas: medio "non
comas en exceso" fin: "para acadar o pracer". Pero como a ética formal de Kant non establece nin
medios nin fins, posto que son materia, senón só a forma que debe cumprir calquera norma que o
suxeito  se  de  autonomamente  a  si  mesmo,  ¿cómo  podemos  saber  cando  unha  acción  é  boa?.
Segundo Kant, non hai un ben que poda ser universal, só a lei práctica da vontade o é; por iso para
Kant o único ben universalmente válido é a propia lei práctica, é dicir, a vontade boa, por iso di
Kant:
 "Nin no mundo, nin, en xeral, fóra do mundo, é posible pensar nada que poda considerarse como
bo sen restrición, a non ser tan só unha vontade boa" (na obra "Fundamentación...").

Por tanto, como o único ben é a propia "forma" ou lei práctica que a vontade se da a si mesma, unha
acción será boa só se a  vontade coa que se fai é  boa, e a vontade é boa só cando respecta a lei
práctica: o que move á vontade a obrar ben é o respecto pola lei práctica. Pero actuar por respecto
á  lei  práctica  é  actuar  "por deber",  é  dicir,  pola  obriga  que  se  impón  a  si  mesma a  vontade
autónoma. Así enténdese que Kant diga "vontade libre e vontade sometida a leis morais son unha e
a mesma cousa" (influencia da “vontade xeral” do contrato social de Rousseau).
Por tanto, unha acción é boa cando se fai "por deber" autoimposto (cando é consecuente coa lei
autoimposta). Por iso se di que a ética de Kant non é unha ética dos fins (teleolóxica), senón una
ética das intencións que respecta o deber (deontolóxica).
Así Kant distingue tres tipos de accións:
a) Accións  contrarias  ao  deber:  Kant  pon  o  exemplo  de  un  comerciante  que  cobra  prezos

abusivos  tendo como fin enriquecerse.  Esta  máxima é contraria  á lei  moral,  pois non pode
converterse en lei universal: válida para todos.

b) Accións  conformes  ao  deber:  un  comerciante  que  non  cobra  prezos  abusivos  para  gañar
clientes. Esta máxima é conforme ao deber pero non "por deber", pois podería ser que a razón
de  non cobrar  prezos  abusivos  non  fose  a  honradez,  senón o  interese  comercial.  A acción
convértese nun medio para conseguir un fin (asegurarse a clientela). Esta máxima tampouco
valería para todos.

c) Accións "por deber": sería o caso dun comerciante que non cobre prezos abusivos porque non
debe cobralos, por respecto ao puro deber.  Só as accións por deber son moralmente boas.
Neste caso a acción é un fin en si mesmo. Por tanto a moralidade de unha acción non radica no
fin ou propósito, senón na intención cando esta é o deber.

3



En conclusión: a moral de Kant é estritamente racional. Pero o home non é só razón, senón que a
súa  vontade  está  suxeita  tamén  ao  desexo  ou  inclinacións.  Se  fósemos  seres  exclusivamente
racionais, as nosas accións concordarían sempre coa lei moral, pero como na práctica os desexos e
inclinacións inflúen nas nosas decisións, por iso a lei moral se nos presenta como mandamento ou
imperativo,  como obriga.  A razón pura práctica dá ordes e o noso deber consiste en vencer os
desexos que se opoñan a esas ordes. Cando actuamos por deber somos virtuosos. A virtude consiste
en actuar unicamente por deber. Pero como isto non ocorre habitualmente, por iso non somos seres
completamente virtuosos. A virtude ao non ser perfecta no home, este non pode acadar a felicidade
nesta vida, senón que só se fai "merecedor da felicidade". Só nunha vontade santa (Deus) coinciden
virtude e felicidade.

3.4.- Os postulados da razón práctica
O home non pode acadar nin a virtude nin a felicidade nesta vida. É un ser limitado e dividido:
solicitado pola lei moral, pero tamén polos desexos. Pero a existencia da razón pura no seu uso
práctico, moral, apóiase no suposto de que somos seres racionais e libres para determinar a vontade
autonomamente; e como non é posible nesta vida que actuemos sempre conforme á lei moral ao
estar influídos polos desexos, logo a razón práctica polo simple feito de existir,  esixe ou supón
necesariamente (como di Kant  postula) como condición da moral mesma certos  postulados da
razón práctica. Estes son tres:
a) A liberdade: poder obrar só por respecto ao deber, vencendo as inclinacións contrarias, supón a

liberdade do ser humano. Do contrario sería imposible.
b) A inmortalidade da alma: a razón ordénanos aspirar á virtude (obrar sempre por deber, non por

desexos)  e  como esta  perfección é  imposible  nesta  vida finita,  só será posible  nun proceso
infinito, que por tanto supón unha duración infinita, é dicir, a inmortalidade da alma.

c) A existencia de Deus: como a razón ordénanos aspirar á virtude pero sen conseguilo nesta vida,
senón  que  nela  nos  facemos  só  "merecedores  da  felicidade".  Por  iso  é  lóxico  supoñer  a
existencia de un ser que nos garanta a unión de virtude e felicidade: a existencia de Deus é unha
"fe racional" para Kant. 

Conclusión: A "Crítica da razón pura" demostrou que non é posible un coñecemento dos obxectos
da metafísica, pois non aplicamos categorías a fenómenos da experiencia, senón a noúmenos. Por
tanto, a metafísica non é posible como ciencia. A conclusión á que chegou Kant naquela obra é: non
é posible demostrar que Deus exista, a alma sexa inmortal etc., pero tampouco podemos demostrar
que non exista, pois os obxectos da metafísica están máis alá do poder da nosa razón teórica. Pero
estas  realidades,  anque  non  son  obxectos  de  coñecemento,  teñen  que  ser  postulados como
esixencias  da  razón  práctica.  É  necesario  supoñelos  como  condición  da  moralidade  mesma,
postúlanse dende a razón práctica porque non poden ser demostrados dende a razón teórica.

Influencias por materias: 

Na ética e política
- Influencia na ética dos valores de Max Scheller
- Influencia na teoría da xustiza de Rawls. 
- Influencia na “Declaración Universal dos Dereitos Humanos” tras a 2ª Guerra Mundial: debido a
que Kant defende o dereito cosmopolita e da capacidade de constituír unha sociedade de nacións,
como afirma na obra “A paz perpetua”.

4



TEXTOS DE KANT SOBRE A ÉTICA

KANT (texto 4) Fundamentación da metafísica dos costumes. 

Pois ben, todos os imperativos ordenan ou hipotética ou categoricamente. Aqueles [os hipotéticos]
representan a necesidade práctica dunha posible acción como medio para acadar outra cousa que se
queira (ou que posiblemente se queira). O imperativo categórico sería aquel que representa unha
acción como obxectivamente necesaria por si mesma, sen relación con ningún outro fin. (…) Un
imperativo  que,  sen  poñer  como  condición  ningún  outro  propósito  acadable  por  medio  dun
determinado comportamento, ordena ese comportamento de inmediato. Tal imperativo é categórico.
Non concirne á materia da acción e ó que dela poida resultar, senón á forma e ó principio do que ela
mesma se deriva, e o esencialmente bo de tal acción reside na disposición de ánimo, calquera que
sexa o resultado da acción. Este imperativo pode chamarse o imperativo da moralidade. KANT:
Fundamentación  da  metafísica  dos  costumes,  Cap.  2  (Tránsito  da  filosofía  moral  popular  á
metafísica dos costumes) 

KANT (texto 5) Fundamentación da metafísica dos costumes 

Todos os seres racionais están, pois, baixo a lei segundo a cal cada un ha de tratarse a si mesmo e a
todos os demais en toda circunstancia simultaneamente como un fin en si mesmo e nunca como un
simple  medio.  Xorde  de  aquí  unha  sistemática  ligazón  de  seres  racionais  por  medio  de  leis
obxectivas comúns, é dicir, un reino, o cal, posto que esas leis teñen precisamente por obxecto a
relación destes seres entre eles como fins e medios, pode chamarse un reino dos fins (claro está só
como ideal). (…) No reino dos fins todo ten ou ben un prezo ou ben unha dignidade. O que ten un
prezo é aquilo en cuxo lugar pode ser posto algo como equivalente; o que, pola contra, está por
encima de todo prezo, non admitindo, xa que logo, ningún equivalente, iso ten unha dignidade. O
que se refire ás inclinacións e necesidades humanas ten un prezo de mercado; o que, mesmo sen
presupoñer unha necesidade, se acomoda a un certo gusto, é dicir,  a unha satisfacción do mero
xogo, sen finalidade ningunha, das nosas facultades anímicas, ten un prezo afectivo; aquilo, non
obstante, que constitúe a condición baixo a cal unicamente pode algo ser fin en si mesmo, iso,
simplemente, non ten ningún valor relativo, é dicir, un prezo, senón un valor intrínseco, é dicir,
dignidade. A moralidade é, pois, a condición unicamente baixo a cal un ser racional pode ser fin en
si mesmo, porque só por medio dela é posible ser un membro lexislador no reino dos fins. Así pois,
a moralidade e a humanidade, en canto capaz de moralidade, é o único que ten dignidade. KANT:
Fundamentación  da  metafísica  dos  costumes,  Cap.  2  (Tránsito  da  filosofía  moral  popular  á
metafísica dos costumes). 

5


