
O LIBERALISMO POLÍTICO DE LOCKE.

INTRODUCIÓN:  ANTECEDENTES  DAS  TEORÍAS  DO  CONTRATO  SOCIAL 
(CONTRACTUALISMO)

a)Grecia: No período antropolóxico do mundo grego os sofistas separaron a ética da política. Ao 
seren  relativistas  morais,  consideraban  que  non  existen  definicións  absolutas dos  conceptos 
morais coma o ben e a xustiza,  por iso a súa función limitábase a ensinar retórica para que os fillos 
dos nobres atenienses triunfasen en política.  Esta é  a  razón de que  contrapuxesen “physis” e 
“nomos” (natureza e convención) e pensaran que as  leis xurídicas da    democracia son simples   
“convencións” (a  sociedade é  convencional).  Polo  tanto,  para os  sofistas  a  sociedade é  algo 
“convencional”, un “acordo” e esta liña de pensamento enlaza coas teorías contractualistas 
modernas: Hobbes, Locke e Rousseau

Por contra, Sócrates, Platón e Aristóteles consideran que o home é un ser social por natureza: a 
sociedade é algo “natural” e non “convencional”.

B)  Época moderna: Implántase  na  Francia  de  Luis  XIV a  monarquías  absolutas  de dereito 
divino, que se estende por Europa coa denominación de antigo réxime: polo tanto o poder político 
dos monarcas absolutos ten o seu fundamento aínda en Deus, sendo esta unha reminiscencia da 
Idade Media. 

Pero  ao  mesmo  tempo  na  época  moderna  (o  barroco)  os  problemas  filosóficos comezan 
paulatinamente  a  ser  tratados  dende  o  punto  de  vista  racional,  como se  ve  por  exemplo  no 
nacemento da ciencia moderna, na  filosofía racionalista e tamén na política. Así  primeiro en 
Inglaterra  (S.  XVII)  e  logo  en  Francia  (S.  XVIII:  Ilustración), producirase  un  cambio  na 
concepción política: de unha concepción que ve o poder político como un dereito divino pásase 
a outra que o considera un “acordo, pacto ou contrato” convencional baseado na razón (por 
nomos, como dicían os Sofistas) baseado no “dereito natural” (iusnaturalismo).

Aparecen así teorías políticas clásicas que intentan explicar a orixe do Estado, non como algo 
procedente de Deus, senón  como algo apoiado na razón humana e no dereito natural.  Estas 
serán as teorías políticas do contrato social, segundo as cales o Estado e o poder son froito de un 
pacto ou contrato (nomos) entre todos os membros racionais e libres que forman a comunidade. 
Este cambio na explicación do poder do Estado prodúcese primeiro en Inglaterra no século XVII 
(Hobbes e Locke) e despois na Francia do século XVIII, na Ilustración (Rousseau).

CONTEXTO POLÍTICO DA INGLATERRA DO SÉCULO XVII
Mentres que no continente as monarquías absolutas se ían facendo máis fortes e poderosas,  en 
Inglaterra aparecen tendencias antiabsolutistas ou liberais, que logo no século XVIII (Ilustración) 
se estenderon ao resto de Europa. O auxe da clase burguesa, debido ao incremento comercial, fixo 
que  esta  reivindicara  os  seus  dereitos farta  xa  dos  privilexios  dos  nobres  e  apoian  a  un 
Parlamento que reclamaba máis influencia e autoridade fronte ao absolutismo monárquico dos 
Estuardo. Así Inglaterra convertese na pioneira do liberalismo europeo.

PRIMEIRA METADE DO SÉCULO: O dominio da  monarquía  dos  Estuardo comezou con 
Xaime I de Inglaterra (1603-1625), fillo de María I de Escocia. Durante este período comezou a 
oposición parlamentaria integrada pola burguesía e a nobreza campesiña  contra a monarquía 

1



absoluta. A política do monarca sucesor, Carlos I (1625-1649), agravou o distanciamento entre o 
Parlamento e a Monarquía. 

En 1628 cando o Parlamento presentou a Bill of Rights     (petición de dereitos)   na que se pretendía 
protección  contra  as  detencións  e  execucións  arbitrarias,  sen  embargo  o  rei  fixo  unha 
demostración de forza ao abolir o Parlamento e perseguir aos seus partidarios; neste período 
Tomas Hobbes tomou partido decididamente a favor do rei, polo que se viu obrigado a fuxir de 
Inglaterra (1640) e exiliarse en París cando a situación empeorou para o monarca. En 1642 estes 
feitos provocaron a Guerra Civil en 1642 na que os puritanos guiados por Oliver Cromwell e os 
seus  “ironsides”  encabezaron  a  oposición  ao  rei  Carlos  I,  acabando  a  guerra  en  1649  coa 
decapitación do rei Carlos (1649) e a proclamación da República (Commonwealth), anque esta 
se converteu nunha ditadura persoal na que Cromwell mantiña o poder absoluto. 

SEGUNDA METADE DO SÉCULO: En 1652,  a  pesares  da  execución de  Carlos  I,  Hobbes 
regresou a Inglaterra fixo as paces coa Commonwealth en 1652 e instalouse na casa da familia do 
duque de Devonschire.

En 1660, dous anos despois da morte de Cromwell, a República cambaleábase irremediablemente, 
polo que houbo que  restaurar a monarquía absoluta dos Estuardo con Carlos II,  de quen 
Hobbes fora mestre cando era aínda o príncipe de Gales durante o exilio do monarca en Francia 
quen,  despois  da  restauración,  lle  outorgou unha pensión a  Hobbes.  Pero  as tensións entre  as 
tendencias  absolutistas  e  as  parlamentaristas  continuáronse producindo,  incluso  con  maior 
intensidade. 

Entrementres,  en  1668,  John  Locke entrou  ao  servizo  de  Lord  Ashley,  máis  tarde  conde  de 
Schaftesbury, que se convertería en Lord Canciller en 1672 e nomeou a Locke secretario, sendo 
designado  máis  tarde  secretario  do  “Consello  de  Comercio  e  Agricultura”.  A  amizade  e 
colaboración co conde de Schaftesbury abriulle as portas aos ambientes sociais, políticos e 
intelectuais máis prestixiosos de Inglaterra, pero esta mesma amizade que tantos beneficios lle 
reportou tamén lle ocasionou prexuízos cando Lord Ashley caeu en desgracia debido ás súas 
ideas políticas opostas ao absolutismo e a favor do parlamento. Lord Ashlet viuse complicado 
nunha conxura urdida contra o aínda duque de York e futuro rei de Inglaterra Xaime II. Razón 
pola  que  Locke,  crendo  ameazada  a  súa  seguridade  fuxiu  a  Holanda,  por  estar  na  lista  de 
proscritos a causa da rebelión de Monmout, despois da morte de Carlos II en 1685. Neste exilio 
Locke viviu baixo nome suposto.

As tendencias parlamentarias firmemente opostas ós Estuardo, obrigou a Xaime II de Inglaterra, 
entón duque de York, a exiliarse en Holanda onde morreu en 1683, mentres que  os liberais 
protestantes chamaban a Guillerme III de Orange, un holandés educado nun ambiente liberal, 
para que ocupase o seu lugar no trono. Locke estaba ao corrente dos proxectos tendentes a colocar 
no trono de Inglaterra a Guillerme de Orange, así que pouco despois da chegada deste monarca  
retornou a Inglaterra. A chegada deste monarca é coñecida como “A Revolución Gloriosa de 
1688”, xa que supuxo un xiro total da situación política e unha das poucas que non comportaron 
derramamento de sangue.

A  Gloriosa  Revolución tivo  como  efecto  o  paso  dunha  monarquía  absoluta  a  outra 
parlamentaria  e  constitucional.  A  Declaration  of  Rights de  1969  (Declaración  de  dereitos) 
establece a superioridade das leis por encima da vontade do rei, é dicir, o triunfo da liberdade 
individual, da propiedade privada, da liberdade de imprenta, e da división de poderes. Veremos 
que a obra política de Locke pretende xustificar o liberalismo da monarquía parlamentaria ou 

2



constitucional.  Despois  da  Gloriosa  Revolución,  Inglaterra  converteuse  na  primeira  potencia 
comercial e capitalista do mundo.

En conclusión: inmersos moi de preto neste contexto histórico inglés sitúanse, por tanto, as obras 
políticas tanto de Hobbes coma de Locke. O primeiro foi un defensor da monarquía absoluta 
dos  Estuardo en  Inglaterra,  mentres  que  o  segundo  foi  partidario  do  Parlamento  e  do 
liberalismo  político que  triunfou  coa  Gloriosa  Revolución  de  1688.  Todo  isto  ocorría  na 
Inglaterra do século XVII. Por outra banda, un século máis tarde, na Ilustración, o francés J.J. 
Rousseau establecerá  unha  nova  teoría  contractualista que  será  a  base  da  democracia 
moderna. 
Os modelos políticos aos que apunta cada un destes autores é moi diferente:  así  o modelo de 
Hobbes conduce  a  xustificar  as  monarquías  absolutas,  fronte  ao  de  Locke que  leva  ao 
liberalismo e o de Rousseau que é base da socialdemocracia.

1.- O CONTRACTUALISMO DE THOMAS HOBBES (1588-1679): 
De todas as súas  obras a máis importante foi “Leviatán, ou a materia, a forma e o poder dun 
Estado eclesiástico e civil” (1651).

A súa  concepción política significa un  xiro da perspectiva tradicional:  o poder non ten unha 
orixe divina, senón que provén da vontade dos homes. Este xiro é debido á súa nova concepción 
do home: os seres humanos  non nacen diferentes e predeterminados para levar a cabo labores 
diferentes en función das súas aptitudes tamén diferentes (como na Idade Media: dirixentes, nobres 
e  servos),  senón que os seres humanos son  esencialmente iguais ou mellor dito todos temos 
similares posibilidades de conseguir os seus obxectivos: os que están menos dotados de astucia 
conségueno pola  forza e  viceversa.  Esta  igualdade xunto co  egoísmo humano faille  pensar  a 
Hobbes que a vida sen unha autoridade firme e temida (un Leviatán) sería un auténtico inferno. 
Así, baixo a influencia do  mecanicismo dominante na ciencia, Hobbes concibe o  Estado como 
unha gran máquina, e polo tanto como unha construción artificial froito dun contrato ou acordo 
tácito. Segundo este autor os homes orixinariamente viviron fóra de toda sociedade nun hipotético 
“estado de natureza” que é a “guerra de todos contra todos” sendo o home “un lobo para o 
home” (homo homini lupus), como afirma na súa obra mestra “O Leviathan”. 

A) O estado de natureza: neste estado os individuos gozarían de unha liberdade ilimitada na que 
non existirían leis nin dereitos positivos, e realidade  todos terían dereito a todo ou o que é o 
mesmo:  a  nada,  pois  cada  un  perseguiría  o  seu  propio  interese  egoísta buscando: 
autoconservación  ,    seguridade   e    comodidade  .  Nesta situación de liberdade ilimitada os homes 
terían  aproximadamente  iguais  dotes  naturais  e  facultades  mentais  o  que  provocaría  unha 
competencia xeralizada para acadar os bens limitados existentes. O  resultado desta loita sería 
unha vida “solitaria, infeliz, repugnante, brutal e breve”.

B)  O  pacto  social:  para  escapar  desta  situación  de  penosa  anarquía  e  a  prol  da  súa  propia 
conservación e benestar utilitarista todos  os seres humanos estarían racionalmente  dispostos a 
limitar a súa liberdade fundando a sociedade nun “contrato social” a  condición de que os 
demais o fagan tamén. Para que se produza un contrato deste tipo é preciso un poder coactivo que 
obrigue a todos por igual por temor a un castigo maior có potencial beneficio do incumprimento. 
Tal poder coactivo  é o Estado (a sociedade)  :  un    verdadeiro Leviatán   ao que os cidadáns lle 
conceden o dereito a gobernar. Unha vez que os cidadáns por consenso de todos ceden a liberdade 
ilimitada ao Estado, este poder será xa necesariamente irrevogable, coa fin de asegurarse de 

3



que sexa imposible que algún contratante intente recuperar os dereitos alienados ou transferidos. Así 
o “estado absoluto” (monarquía absoluta) ten un poder inalienable e indivisible e a súa misión 
consiste  e  protexer os individuos e velar pola paz civil.  A obriga de obedecelo por parte  da 
sociedade  só cesaría se o Estado fose incapaz de tal protección por carecer da forza coactiva 
necesaria.

c) Conclusión: o contrato social de Hobbes é puramente individualista porque o estado serve ao 
autointerese dos individuos. E apoiase nos seguintes supostos:
- Toda persoa se move por intereses egoístas
- As persoas son basicamente iguais por natureza e non son capaces de sobrepoñerse totalmente 
unhas a outras
- O estado natural é de guerra de todos contra todos e tería consecuencias desastrosas para todos
-  Só  unha  autoridade  estatal  absoluta e  quen  de  asegurar  a  paz:  un  monarca  absoluto: 
Leviathan.
- Polo tanto, defende a   monarquía absoluta dos Estuardo     en Inglaterra.

2.-O CONTRACTUALISMO DE LOCKE

VIDA:
Naceu en 1632 en Wrington, preto de Bristol. Fillo de un home de leis, viviu nun ambiente crítico 
e pouco conservador que influíu na súa educación. Na universidade de Oxford estudou filosofía e 
tamén  ciencias  naturais como  física,  química  ou  medicina.  Como  xa  vimos  na  introdución 
histórica,  estivo  ao  servizo  de  Lord  Ashley  e  a  favor  do  parlamento  liberal  e  contra  a 
monarquía  absoluta,  ao  contrario  que  Hobbes.  A obra  política  máis  importante  de  Locke  foi 
“Ensaio sobre o goberno civil”, que pode interpretarse como unha  xustificación do liberalismo 
xurdido coa Gloriosa Revolución de 1688.

CARACTERÍSTICAS XERAIS DA SÚA FILOSOFIA 
Locke considérase o fundador da corrente empirista moderna inglesa, continuada por Berkely 
Hume. 

2.1.- TEORÍA DO COÑECEMENTO: EMPIRISMO
Locke  cre  que  non  se  pode  avanzar  na  ciencia e  no  coñecemento  humano,  se  antes  non 
establecemos claramente cales son as posibilidades do coñecemento humano; isto faino na súa 
obra mestra  “Ensaio sobre o entendemento humano”.  Nesta obra  critica as ideas innatas de 
Descartes, non hai ningunha idea que sexa anterior á experiencia, cando nacemos a  mente é un 
“white  paper”, un  papel  en  branco  ou  táboa  rasa  que  pouco  a  pouco  se  vai  enchendo  coa 
información da experiencia. Toda idea da nosa mente provén da experiencia. Estas ideas poden ser: 

a) Simples: as que non se poden dividir en partes e que proveñen ou ben da  sensación ou 
experiencia  externa  (ex.  A idea  de  cor  encarnada),  ou  ben  proveñen  da  reflexión ou 
experiencia interna (ex. O desexo de verte)

b) Complexas: son froito da labor de  combinación e unión de ideas simples que realiza o 
entendemento

Crítica da idea de sustancia:  segundo Locke é  unha  idea complexa.  Na idea de sustancia  o 
entendemento  agrupa  as  calidades  ou  ideas  simples  que  adoitamos  percibir  xuntas.  Por 
exemplo,  cando dicimos que unha laranxa é  unha sustancia,  o  que fai  o  noso entendemento é 
agrupar o gusto ácido que acompaña á sensación carnosa e acuosa da polpa como se estas dúas 
ideas simples proviñeran dunha mesma cousa: a laranxa. Pero, segundo Locke, adoitamos dar un 

4



paso máis e consideramos a idea de sustancia (laranxa)  non soamente como un conxunto de 
sensacións que normalmente se producen xuntas, senón que a entendemos como unha realidade 
material  que  funciona  como  soporte  destas  sensacións.  Pero  en  realidade,  nós  só  temos 
sensacións  xuntas,  calidades  ou  accidentes:  cor,  sabor,  textura,  olor  etc.  da  laranxa,  pero  se  
eliminamos estas calidades ou accidentes ¿que queda da laranxa como sustrato?: segundo Locke 
non coñecemos a sustancia,  como el di “a sustancia é un non sei que  ”  .  Debe haber algo no 
mundo que provoca en nós estas sensacións, pero non sabemos o que é, non podemos coñecelo.

2.2.-  O LIBERALISMO POLÍTICO DE LOCKE (TEXTO SELECTIVIDADE)

A) O estado de natureza: a diferencia de Hobbes, Locke considera que no “estado de natureza” 
os seres humanos teñen uns “dereitos naturais” (iusnaturalismo) así coma deberes correlativos 
que limitan o seu comportamento recíproco. Estes dereitos son fundamentalmente: o dereito á vida, 
á  integridade física, o  dereito á liberdade e o  dereito    á propiedade dos produtos do propio   
traballo, que implica o dereito á propiedade dos recursos naturais a partires dos cales se extraen 
eses produtos mediante o traballo. Tales dereitos son   concibidos de xeito puramente negativo  , é 
dicir, como prohibicións de que os demais impidan a posibilidade de gozar deles: “ninguén pode 
causar dano á vida e a propiedade, á saúde e á liberdade dos demais, xa que todos son iguais e 
independentes”.

O dereito máis importante é o dereito a propiedade dos produtos e da terra e isto implica 
tamén o dereito a defendela mediante as armas. Pero o dereito á propiedade non pode ser un 
privilexio exclusivo de ninguén que exclúa aos demais sobre o medio natural e os froitos deste. A 
dificultade de conciliar  o dereito orixinalmente igual de todos aos recursos naturais que non 
son  multiplicables  co  dereito  de  propiedade  en  exclusiva dos  mesmos,  obriga  a  Locke  a 
introducir unha matización importante e artificiosa:  a apropiación   orixinaria de bens naturais   
será lexítima   sempre que quede unha cantidade dos mesmos suficiente, e de igual calidade, que   
permita tamén aos demais apropiarse deles. Locke cría que isto é o que realmente ocorría de 
feito, dado que nalgunha parte do mundo –EEUU de América_ aínda había terras sen cultivar e 
outros recursos naturais sen explotar dos que un podería apropiarse se quixese. Co libro de Locke 
“debaixo do brazo” foi como se fundaron os EEUU de América

b) O contrato social  :   No “estado de natureza” existen pois todos estes dereitos, pero nel a paz 
social é precaria e a convivencia está chea de inseguridades e inconvenientes  por faltar un 
poder superior aos  individuos  que  garanta  e  protexa  os  “dereitos  naturais”,  sobre  todo  o 
dereito á propiedade e a defendela coas armas. Para superar estes inconvenientes é razoable que 
os  individuos  acorden  mediante  o  “contrato  social” establecer  un  Estado que  garanta  e 
protexa os dereitos naturais a custa dunha certa limitación da súa liberdade natural  ,   pero só na   
medida que sexa necesario para protexer eficazmente eses dereitos  :   un “Estado Mínimo” cuxas 
funcións sexan só a protección dos “dereitos naturais” sen intervir na economía. Estas funcións 
do “estado mínimo” serían a defensa externa (exército) e interna (Sheriff, policía) e xuíces para 
dirimir os conflitos entre cidadáns.  Non é de extrañar que as  películas americanas teñan tan 
poucas temáticas: defensa externa (películas de guerra), defensa interna (Sheriff perseguindo aos 
ladrón ou policías e ladróns) ou ben xuízos (películas de xuízos). Tampouco é de extrañar que o 
estado americano non poida prohibir o uso de armas de fogo: é un “dereito natural”: defensa da túa 
propiedade privada (defensa propia). Incluso tampouco sorprende moito que Donald Trump trate de 
reducir ao máximo os funcionarios do estado: “estado mínimo”. Constrúa un  muro na fronteira 
con Méjico ou a súa máxima sexa “América first!”. Todo isto, claro está,  se supoñemos que os 
sudamericanos son unha “ameaza” externa. Pero resulta que o liberalismo político de Locke tivo 

5



a súa continuación no  “liberlismo económico” de Adam Smith  (“a man invisible” xa reparte o 
traballo para equilibrar desigualdades): isto significou eliminar aranceles que protexan a economía 
de cada estado. Pero na economía Trump non é liberal: hai que introducir aranceles para protexer 
a economía americana: o estado intervén na economía. 

Polo tanto, as  competencias deste  “Estado mínimo de Locke” quedan limitadas á  protección e 
defensa dos “dereitos naturais” (iusnaturalismo) dos individuos, arbitraxe de conflitos (poder 
xudicial),  imposición de  sancións (poder executivo).  A este  “Estado árbitro” concédeselle  o 
monopolio da coacción pero só a mínima indispensable para protexer os dereitos e liberdades 
naturais (tampouco isto ocorre nos EEUU cos negros: a violencia da policía non é a mínima). Este 
Estado sería unha representación do pobo, e por tanto revogable. Locke establece en Inglaterra 
antes que Montesquieu en Francia a división de poderes:  lexislativo, xudicial e federativo (e non 
lexislativo, executivo e xudicial coma Montesquieu en Francia). Coa súa teoría política pretende 
fundamentar o Estado liberal clásico en consonancia  co contexto histórico e político no que se 
formula: a “Gloriosa revolución” inglesa de 1688.

En resumo: Este sería un “contrato social liberal ” que se asenta nos seguintes supostos:
- Os individuos  xa  están  dotados  de  “dereitos  naturais” (iusnaturalismo)  e  deberes  xa 

dende o “estado de natureza” e antes de fundar o “contrato social”, pero o seu gozo é 
incerto.

- O contrato social limitarase a garantir os dereitos previos dos individuos
- Os dereitos dos individuos enténdense dun xeito puramente negativo, como prohibicións
- O dereito a “propiedade privada”sobre os recursos naturais, sobre todo á terra e a súa 

defensa  coas  armas,  que  non  é  multiplicable,  presenta  problemas que  obrigan  a 
matizacións artificiosas.

3) O  CONTRACTUALISMO DE J.J. ROUSSEAU
Jean-Jacques Rousseau (1712-17789 nace en Xenebra, pero pasou a maior parte da súa vida en 
Francia).  Colaborou  na  redacción  da  Enciclopedia cos  filósofos  ilustrados,  pero  axiña  se 
distanciou deles, porque mentres estes tiñan unha fe ilimitada na razón humana, el víaa como 
unha  das  causas  da  corrupción  humana.  A  personalidade de  Rousseau  era  complexa, 
atormentada  e  contraditoria:  enfrontouse  ao  racionalismo  dos  ilustrados,  sendo  el  mesmo  un 
enciclopedista ilustrado, fixo unha excelente investigación acerca da educación dos nenos (na obra 
“O Emilio”), pero deixou aos seus nun hospicio, frecuentaba salóns das damas de alta sociedade, 
pero casou cunha serventa analfabeta etc.

A)    O estado de natureza  :   contrariamente a Hobbes, para Rousseau  os humanos no “estado de 
natureza” son bos e felices na súa inocencia. Foi precisamente coa aparición da civilización e da 
sociedade cando se creou a propiedade privada e con ela a competencia e a desigualdade social 
facendo aos humanos egoístas e infelices. Sen embargo, este “estado de natureza” é en Rousseau 
claramente  “hipotético”,  teórico  pois  como  el  di  “non  existe,  tal  vez  non  existiu,  e 
probablemente nunca existirá  ”  ; pero unha “utopía” así é necesaria para xulgar o estado actual 
da sociedade e abordar a súa reforma. Polo tanto, Rousseau non propón unha volta ao suposto 
estado de natureza, senón reformar a sociedade para acercarse a esa utopía. Pois este primitivo 
estado “non pode xa subsistir” porque as dificultades e as catástrofes naturais obrigan aos homes a 
xuntar as súas forzas e unirse en sociedade.

6



B) O contrato social: o contrato mediante o que se funda a sociedade debe partir dunha situación 
na  que  os  individuos  renuncien (ou  polo  menos  poñan  entre  paréntese)  ás  súas  diferencias 
particulares  egoístas para  poder  guiarse   exclusivamente    por  intereses  xerais  .  Tal  contrato 
representa  unha  “vontade  xeral” e  non  unha  simple  coincidencia  de  intereses  egoístas 
particulares coma  no  caso  de  Hobbes  e  Locke.  Esta  “vontade  xeral” non  implica  que  o 
individuo teña que ceder a súa liberdade, senón que cando cada individuo obedece as leis “  non   
deixaría de ser tan libre coma antes  ”   pois en realidade “só se estaría obedecendo a si mesmo” 
(influencia na ética de Kant).

c)  Conclusión:  a  consecuencia  desta  teoría  política  é  a  “soberanía  popular”  proclamada  na 
Revolución  Francesa e  fundamento  da  socialdemocracia  (República  e  non monarquía:  coa 
guillotina  cortaron  a  cabeza  da  monarquía  absoluta:  dende  entón  só  hai  repúblicas  en 
Francia). O poder político supremo sería o poder lexislativo e expresa a “vontade xeral” que 
reside no pobo; unicamente cabe delegar o poder executivo nunha ou varias persoas. O contrato de 
Rousseau  non  é  un  contrato  individualista coma  o  de  Hobbes  e  Locke,  senón  un  contrato 
universalista que influirá moito na ética de Kant  .  

En resumo: Apoiase nos seguintes supostos:
-  No  estado  de  natureza os  seres  humanos  serían  “bos  e  felices” pero  as  dificultades  de 
supervivencia obrigaríanos a abandonalo.
- Un contrato lexítimo ten que establecerse dende unha “situación de igualdade”
- O contrato debe rescatar a natureza bondadosa e cooperativa dos homes
- A renuncia ás posicións vantaxosas que xa teñen é complicada e funciona máis ben como un 
ideal regulativo (Kant) para a crítica de calquera sociedade existente.

CONCLUSIÓNS PARA LOKE

1) CONTROVERSIA ENTRE IUSNATURALISMO E POSITIVISMO XURÍDICO
A) IUSNATURALISMO: durante amplos períodos da Historia considerouse que  “o dereito 
positivo” (códigos legais dun país) lexitímase gracias a unha orde anterior ás convencións 
humanas,  gracias a unha “lei  natural” (dereito natural).  Segundo este enfoque,  o único 
auténtico e verdadeiro dereito é o  "dereito natural" suprahistórico, universal e inmutable 
que  é  anterior  a  calquera  "dereito  positivo" (este  sería  convencional:  códigos  legais 
concretos de cada país). Así esta liña de pensamento afirma que o “dereito positivo” só será 
lexítimo se é acorde con e se deriva do "dereito natural". 

Esta idea de que hai unha "lei natural" anterior ás convencións humanas ten antecedentes xa en 
GRECIA:   
A) “O logos universal de Heráclito: O concepto de "lei natural" ten a súa orixe remota no 
concepto de "logos universal" de Heráclito. 
B) Os sofistas: Despois  no período antropolóxico os  sofistas  crían que a  sociedade é  algo 
convencional (por nomos) e non natural (por physis), pero os sofistas de segunda xeración coma 
Calicles  e  Trasímaco  crían  que  as  leis  da  democracia  ateniense  eran  contrarias  a  natureza 
humana que se rexe por unha lei natural: egoísmo e dominio do máis forte (como  ocorre no 
neno e nos animais).
C)Anque  Platón  e  Aristóteles cren  que  a  sociedade  é  algo  natural  (por  physis)  e  non 
convencional  por  nomos),  sen  embargo,  contribuirán  á  elaboración  do  “iusnaturalismo 
teolóxico medieval de Tomé de Aquino”.

7



ÉPOCA MEDIEVAL: Para Tomé de Aquino a “lei natural” pasa agora a fundamentarse na 
“lei divina”. Segundo Tomé, a "lei natural" fundamentase na "lei eterna ou divina", e o “dereito  
positivo” só pode ser unha concreción da “lei natural”. 

ÉPOCA MODERNA
A partires do século XVI, o iusnaturalismo medieval de fundamentación teolóxica entra en crise 
debido á ruptura da unidade relixiosa (protestantismo) xunto coas guerras relixiosas. No século 
XVII coa aparición da nova ciencia introdúcese tamén un concepto de "natureza" como un 
conxunto de relacións dentro da "materia" e alleas a calquera valor.  A partir deste momento 
aparece propiamente o “iusnaturalismo racionalista moderno”,  cuxo único fundamento 
non é xa a lei divina, senón a razón humana, instancia inmutable e común a todos os homes. A 
lei natural é agora lei racional. Os defensores do iusnaturalismo moderno son Hugo Grocio, 
S.  Pufendorf,  Thomas  Hobbes,  John  Locke,  Rousseau,  Kant.  Kant  é  a  figura  mais 
sobresaínte  e  afirma  que  o  “dereito  positivo”  dos  pobos  debe  estar fundamentado  nun 
"dereito a priori" recoñecible pola razón do ser humano (dignidade do home):  o dereito 
fundamentase na moral. 
Así  na  época  contemporánea  os  idearios  das  constitucións  e  as  Declaracións  de  Dereitos 
trasladan estas ideas morais ó “dereito positivo”, positivizando así o dereito natural moderno. 

ÉPOCA CONTEMPORÁNEA: 
Durante o século XIX co  auxe do "historicismo" ponse en dúbida a validez atemporal da 
razón, e así ábrese paso ao "positivismo xurídico".

B) POSITIVISMO XURÍDICO: (SéculoS XIX-XX): afirma que o único dereito é o “dereito 
positivo”  (códigos  legais  de  cada  país),  é  dicir,  o  establecido  como  vixente  por  unha 
determinada  sociedade  (convención).  Por  tanto,  o  positivismo  xurídico  afirma  que  a 
lexitimación  das  leis  non  está  baseada  nun  dereito  suprapositivo  anterior  (ética).  A 
cuestión da validez ou non validez das leis é unha cuestión interna ao propio dereito e non 
hai unha instancia superior,  coma a moral,  pola que deban guiarse as leis.  Será válida 
calquera lei  creada conforme ós procedementos establecidos en outras  normas e,  en última 
instancia, é a  constitución do país a que fundamenta todas as demais leis positivas.  Por 
tanto, o positivismo xurídico rexeita a noción de "dereito natural" pois non acepta que exista 
unha "natureza humana" universal  e  inmutable como afirmaba a Antropoloxía e  a  Filosofía 
Moderna. 

Despois da 2ª Guerra Mundial, a partires dos anos 50 entra en crise, pois o “dereito positivo” 
puido ter prestado cobertura ás actuacións políticas do Nazismo (xuízos de Nürenberg). 
Isto xerou unha nova polémica acerca de onde reside a lexitimación do dereito. 

Hoxe en día moitos teóricos cren que o dereito é independente dos valores morais. Pero hai 
tamén outros autores como N. Bobbio ou H.L. Hart consideran que debe poder someterse a 
crítica a totalidade dun aparato xurídico contrastando o dereito que de feito se da na realidade co 
que "debería" haber. É dicir, o dereito debe valorarse á luz do concepto (moral) de xustiza.

2) CRITICA DE MARX: Precisamente Marx, no século XIX criticará a idea de propiedade 
privada, centrándose máis ben no liberalismo económico inglés de Adam Smith, quen falaba 
de  que  o  Estado  non  debe  intervir  na  economía,  pois  todo  problema  económico  acaba 
solucionándose de seu gracias a unha “man invisible” como el di que reparte o traballo para 

8



equilibrar  desigualdades.  Nos tempos de Marx a  Revolución industrial  fixo que unha clase 
social  propietaria  dos  medios  do  produción  (Burguesía)  explotase  a  outra  clase  social  sen 
ningún acceso á propiedade privada dos medios de produción nas fábricas (Proletariado). Marx 
dirá que a culpa da “explotación” do proletariado por parte da burguesía, que sempre se 
dá no sistema capitalista, tenna sempre a “propiedade privada” (algo parecido ao que dixo 
Rousseau),  por  iso  a  única  posibilidade  de  eliminar  a  explotación  será  eliminar  a 
“propiedade privada”, e con ela  desaparecerán as clases sociais, sendo nesta sociedade a 
propiedade algo “ común”, a este sistema político Marx chamoulle socialismo ou sociedade “ 
comunista” (fronte a Platón que defende unha sociedade dividida en clases sociais).

TEXTO DE SELECTIVIDADE DE LOCKE

LOCKE LOCKE (texto 1) Ensaio sobre o goberno civil, Cap. 7, § 89 y §90 § 89. 

Polo tanto, onde queira que calquera número de persoas se xunten nunha sociedade dispostas a 
abandonar cada un o seu poder executivo da lei da natureza, e a renunciar a el a favor do poder 
público, alí e só alí haberá unha sociedade política ou civil. E isto dáse onde queira que un número  
calquera de homes, en estado de natureza, pase a formar unha sociedade co fin de construír unha 
persoa  ou  corpo  político  baixo  a  soberanía  dun  goberno  supremo,  ou  tamén  cando  calquera 
particular se une e incorpora a un goberno xa feito. Xa que neste caso autoriza á sociedade ou, o que 
é o mesmo, ó poder lexislativo dela a facer leis para el, tal e como o ben público de dita sociedade 
requira,  para  a  execución  das  cales  é  preciso  (como  para  os  seus  propios  decretos)  a  súa  
colaboración.  E  isto  pon  os  homes  fóra  do  estado  de  natureza  e  dentro  daquela  república 
[commonwealth], establecendo un xuíz na terra con autoridade para a determinación de todas as 
controversias de dereito que xurdan entre eles,  e  para reparar  as  inxurias que puideran ocorrer 
contra calquera membro da república [commonwealth], o cal será xulgado polo poder lexislativo ou 
polos maxistrados sinalados para tal fin. E onde queira que houbese un número de homes dalgún 
xeito asociados, que non tivesen tal poder decisivo ó que apelar, entón alí estarán aínda no estado de 
Natureza. § 90. E polo tanto, é evidente que a monarquía absoluta, a cal é considerada por algún 
como a única forma de goberno válida no mundo, é de feito incompatible coa sociedade civil e, 
polo tanto, non pode ser unha forma de goberno civil en absoluto. Dado que o fin da sociedade civil 
é evitar e remediar aqueles inconvenientes do estado de natureza que se derivan necesariamente do 
feito de que cada home sexa xuíz do seu propio caso, establecendo unha autoridade coñecida á cal  
calquera  membro  desa  sociedade  poida  apelar  en  caso  de  ser  inxuriado,  ou  en  caso  dunha 
controversia que poida xurdir, e á cal todos os membros de dita sociedade deban obedecer. Onde 
queira que haxa un grupo de persoas que non teñan tal autoridade á que apelar, e que poida decidir  
calquera diferenza que entre eles poida alí xurdir, esas persoas estarán aínda no estado de natureza. 
Nel atópase todo príncipe con respecto a aqueles que estean baixo o seu dominio. 

LOCKE: Ensaio sobre o goberno civil, cap. 7: Da sociedade política ou civil. 

9


