A critica ao totalitarismo. A condicion humana en H.
Arendt. (1906 - 1975)

Pepe Cabido. Compostela, marzo 2024

1.- VIDA

Hannah Arendt nace o 14 de outubro de 1906 en Hannover (Alemaiia) e morre en Nova York
(EEUU) en 1975, filla tinica dunha familia xudia acomodada orixinaria de Koénigsberg
(mesma cidade na que nacera Kant), unha cidade de Prusia oriental, que tras pasar a Union
soviética en 1946, recibiu o nome de Kaliningrado; o pai, Paul, é enxefieiro e a nai Martha Cohn, é
unha muller moi culta, que se encarga con esmero e atencion a educacion da sua filla. Ambos
0s proxenitores son simpatizantes do socialismo e a nai esta involucrada no movemento
feminista. A parella por tanto é de ideas abertas e non alimenta un interese especial cara ao
xudaismo, polo que as stias raices hebreas non foron moi significativas para Hannah, non ata
que o odio que explotou cara aos xudeus en Alemaia obrigouna a reflexionar sobre a sua
orixe.

En Konigsberg, Hannah frecuenta a escola secundaria, a primeira escola secundaria feminina de
Prusia Oriental. A rapariga ten un caracter rebelde e é moi inqueda. Por exemplo, sabese que, a
pesar de ser unha excelente estudante, é expulsada da escola por tratar de organizar un boicot as
elecciéns, como sinal de protesta cara a un profesor que a ofendia. Tras este episodio, Hannah,
apoiada pola sta nai, opta por continuar os estudos en Berlin, onde empeza a frecuentar tamén a
universidade, ainda que sen estar matriculada. Tras aprobar como alumna libre o exame de
selectividade, decide continuar os estudos na Universidade de Marburgo, onde ensina o
filésofo Martin Heidegger, de cuxa calidade docente oiu dicir marabillas.

Hannah Arendt se mudasse a Marburgo no outono de 1924, onde contintia os seus estudos de
filosofia e comeza unha relacion sentimental e intelectual con Martin Heidegger. Arendt declarou
que sempre soubo desde nena que s6 o0 amor pode dar sentido a siia existencia, ainda que para
ela este amor estivo marcado por contrastes e desilusions. Un ano despois, decide mudarse a
Friburgo, onde estuda con Edmund Husserl, e logo a Heidelberg, onde obtén a sua
licenciatura con Karl Jaspers, presentando unha tese doutoral sobre Agustin de Hipona e o
concepto do amor en San Agustin. A partir deste intre, comeza a desenvolver un dos temas
principais da sua reflexion: a orixe do mal, tema que a levara a interrogarse constantemente,
impulsada polos terribles eventos que arrasaran Europa e o mundo enteiro.

En 1936, Hannah cofiece a un intelectual e activista politico comunista, Heinrich Bliicher, co
que casa en 1940 e co que pasara o resto da sta vida. Tamén en 1940, coa entrada de Francia na
guerra, a condicién dos préfugos que se refuxiaron ali empeora radicalmente. Arendt é enviada ao
sur de Francia e xunto coas outras mulleres é encarcerada no campo feminino de Bours, o
mais grande dos case 100 campos de reclusion franceses. Consegue escapar de ali para despois
reunirse co seu marido, xunto ao que decide tentar fuxir de Europa. En abril de 1941 chega a
Lisboa e desde ali logran subirse a un barco que se dirixe a Nova York.

Arendt lanzase con decision & tarefa de construirse unha nova vida. Para iso, chega mesmo a
aceptar a oferta de trasladarse durante uns meses a Massachusetts a casa dunha familia americana
que a contrata como aia e criada. Colabora con “Aufbau” (construcion), un xornal en aleman
que se publica en Nova York no primeiro dunha longa serie de artigos. Arendt sostén a
necesidade que teiien os xudeus de opoifierse a abominacién nazi a partir precisamente dese
ser xudeu sen contar coa axuda dos demais, debe opoiierse como pobo. E importante sublifiar




que Arendt non comparte a idea daqueles que interpretaban o antisemitismo como unha expresion
de odio cara &s comunidades xudias por pertencer ao pobo elixido, coma se facelo fose un destino
inevitable. Ademais diso, Arendt pensaba que o proxecto dun estado xudeu en Palestina poiieria
en risco a convivencia pacifica dos pebos que vivian ali. Foi por iso polo que a sia relacién co
sionismo non foi nunca sinxela nin estivo exenta de conflitos en especial cando cubre como
xornalista o xuizo a Eichmann e escribe o seu libro Eichmann en Jerusalén describindo ao
nazi como un home normal.

En 1948, Arendt acepta un posto directivo na Jewish Cultural Reconstruction, o que lle permite
regresar finalmente a Europa. Durante a sta viaxe, reencontrase con vellos amigos como Karl
Jaspers e Martin Heidegger, cuxa complicidade co réxime nazi causara unha gran dor a Hannah.
Ainda asi a amizade con Heidegger fara que Arendt colabore na difusion da obra do filésofo aleman
e en certa medida, colabora na divulgacién da stia obra e na stia “reinsercién” no mundo académico
e intelectual. Esta viaxe brindalle a oportunidade de_reflexionar sobre o sucedido na II Guerra
Mundial e observar directamente a transformacion do seu pais (Alemafia) e de Europa en
xeral querer comprender e desde esa comprension non esquecer para evitar que se repitan os
terribes sucesos do século XX en Europa. Como diria T. Adorno o imperativo que debe guiar a
nosa conduta é o seguinte: “actiia de tal xeito que Auschwitz non se volva a repetir”. A derrota
dos reximenes de Hitler e Stalin non elimina a necesidade da reflexion e comprensién do
fenomeno que a humanidade tifia experimentado: o totalitarismo.

2.- OBRAS

- SELECTIVIDADE: Esta reflexién sae a luz no libro "As orixes do totalitarismo" (1951) de
Hannah Arendt onde ofrece unha analise inédita sobre as caracteristicas dos réximes totalitarios
que dominaron Europa na primeira metade do século XX.

- “A condicion humana” (1958)

O obxectivo da filosofia de Hannah é responder as seguintes preguntas:
- Que pasou?

- Por que pasou?

- Como puido pasar?

As dias primeiras cuestiéns vai responder na obra “As orixes do totalitarismo” e a terceira
podemos extraer a resposta da sua obra mais antropoléxica “A condicion humana” (1958)
onde denuncia a morte da verdadeira esencia do ser humano no ambito da “accion” coa perda
da experiencia da liberdade.

3.- A SUA FILOSOFiA

Imos comezar a analise do totalitarismo para logo relacionalo coa interpretacion da natureza

humana ou mellor da vida humana entendida como: labor-traballo-accién exposta na obra
mencionada. Arendt aborda o tema do totalitarismo analizandoo tanto desde unha perspectiva

histérica para explicar como xurdiron estes estados totalitarios no século XX, como desde unha
perspectiva antropoléxica indagando as tres actividades fundamentais da vida labor-traballo-
accion. Para ela o fenomeno do totalitarismo non se pode explicar como un mero
acontecemento histdrico, xa que é a posta en marcha dunha maquinaria de dominacion total da
vida dos individuos. Advirte que non é 0 mesmo ditadura, tirania que réxime totalitario, xa que
nos primeiros o que se crean son estruturas de poder que concretan o poder mais queda
espazo para o individuo, mentres que o totalitarismo é un fenémeno nove que persegue a




dominacion total so ser humanos, sendo un intento de establecer unha nova forma de non-vida
sometendo aos individuos a unha dominacion total anulando as posibilidades que encerra a
condicion humana en especial a capacidade de pensar e a “acciéon”.

O fenomeno do totalitarismo pretende socavar as as actividades fundamentais da vida humana, polo
que transcende o seu estudo as simples coordenadas politicas xa que, na medida que é_unha

maquinaria de dominacion total, non é sé o establecemento dun réxime politico que acumula o
poder o que hai que analizar, senén que tamén é preciso comprender o establecemento do

dominio total das actividades da vida humana que pon en perigo a condicion humana. O
totalitarismo une ideoloxia e poder coercitivo para anular o mundo do humano.

Para responder a pregunta de como puido pasar? é preciso referirnos ao seu libro “A condiciéon
humana” (1958) onde mantén que o totalitarismo pretende a aniquilar todo o que nos fai
humanos: a pluralidade, a espontaneidade, a individualidade e a esperanza dun novo comezo,
dun novo nacer. Desde a premisa Aristotélica definitoria do ser humano como un ser social
(zoom politikén) por natureza ao estar dotado de palabra vai a distinguir tres actividade no ser

humano que forman parte da vida activa:

- labor (animal laborans): é a actividade que ten con ver co proceso biol6xico da vida, de
manternos con vida. Correspondese coa vida. Sobrevivir

- traballo (homo faber):é o mundo do traballo, a actividade mediante a cal producimos obxectos.
Correspondese coa mundanidade. Traballo

- Accion: é e tnica actividade que se da entre os humanos sen a mediacién das cousas ou materia. E
a condicién humana da pluralidade e e a condicion da liberdade. Coa accién construimos a
comunidade e a politica.

Para entender o anterior é preciso lembrar que a filésofa alema parte de que que os
acontecementos totalitarios do século XX son unha mostra da crise da modernidade. A crise
da modernidade enténdea como a perda de sentido das ideas de verdade, xustiza, ben,

autoridade, liberdade que dominaron o pensamento occidental desde a época Grega e que
recibiron un forte impulso cos ideais ilustrados de emancipacién. Esta crise da modernidade
levou aou triunfo o “homo faber” en detrimento da accion, eliminando a caracteristica mais
importante da condicion humana que posibilita a experiencia da liberdade. Denuncia no seu

libro a condicién humana as inversions que facilitan a aparicién dun estado totalitario onde se
anula a capacidade de pensar e o individuo se transforma en masa.

Arendt sostén que o totalitarismo (nazismo e o stalinismo) representan réximes que non poden
ser explicados polas categorias tradicionais da filosofia e a politica. Estes réximes non buscan
simplemente transformar as condiciéns de convivencia humana ou a estrutura social, senén
que aspiran a transformar a natureza humana mesma, crendo que todo é posible. Os campos de
concentracion e exterminio serven como laboratorios para pofier a proba esta crenza fundamental do
totalitarismo.

Os campos de concentracion estaban concibidos para a consecucion dalgiins obxectivos
precisos que caracterizan ao réxime totalitario. En primeiro lugar, unha vez que ao recluso
féralle arrebatada calquera personalidade xuridica dado que non foi encarcerado como consecuencia
dun delito, logran destruir a personalidade moral do interno. Pero o illamento absoluto ao que



era sometido o individuo no campo de exterminio desposuia de significado a propia morte,
entendida como final dunha vida realizada. En certo sentido arrebataban ao individuo a stia
propia morte, demostrando por iso que nada lle pertencia e que el non pertencia a ninguén.

En condiciéons diferentes pode ser a conciencia individual o que constitiie un obstaculo para
esta supresion da dimension moral do ser humano. Pero o terror totalitario obtén o seu triunfo
precisamente porque consegue apartar a persoa moral do escape individualista e facer que as
decisions da conciencia fosen absolutamente discutibles e equivocas. Nos campos a alternativa xa
non se expon entre o ben e o mal, senén entre o homicidio e o homicidio."

Atopamonos asi ante unha situacién inédita. Facer o correcto era absolutamente imposible.
Todos nun certo sentido convertéronse en complices do réxime, porque as S.S.
(Schutzstaffel: Escuadron de proteccion;abreviado SS simbolizado coas runas tt1) foi unha
organizacion paramilitar, policial, politica, penitenciaria e de seguridade ao servizo de Adolf
Hitler e do Partido Nacionalsocialista Obreiro Aleman NSDAP na Alemafia nazi) implicaban aos
detidos nos seus crimes. E asi como aniilase a lifia divisoria entre o perseguidor e o perseguido,
entre o asasino e a sfia vitima. O eficaz sistema estaba pensado tamén para mitigar o mais
posible o sentimento de responsabilidade polos crimes cometidos. Evitar que os verdugos visen
os rostros desas vitimas, asi como o traballo de médicos e enxefieiros encargados das camaras de

gas. Aliviar a agonia. A personalidade moral no campo de exterminio queda, por tanto,
anulada.

Pero, para que o traballo se executase e os seres humanos convértanse en cadaveres viventes,
fai falta dar un paso mais: lograr a anulacion da especifica identidade individual. Eran varios
os métodos, desde as terribles condiciéns ata o rasurado total, uniforme, grotesco, infinidade
de torturas que tifian como obxectivo non tanto causar a morte como conseguir a aniquilaciéon
da dignidade humana.

Os seres humanos froito do terror aplicado polo sistema totalitario é incapaz de reaccionar e
de tratar de rebelarse. De feito, os intentos de rebelién foron poucos nos campos porque destruir a
individualidade é destruir a espontaneidade, o poder do home para comezar algo novo.

Os individuos volvense asi intercambiables porque o que se quere anular son as diferenzas
individuais, créase masa. Os contactos politicos entre individuos eliminanse e cada un deles
queda relegado a un illamento e a unha impotencia absolutas. Se coa tirania a capacidade
creativa dos seres humanos permanecia intacta e conservabase unha certa forma de vida
privada, co totalitarismo quedan destruidas tanto a creatividade humana como a dimensiéon

privada. E o que xorde é un sentimento de non pertencer ao mundo, cousa que se chama
alienacion.

Desta forma de dominio son parte integrante a propaganda e o adoctrinamento. O réxime do
terror non se abandona nin sequera cando os individuos xa estan sometidos psicoloxicamente. O
terror séguese utilizando porque é a verdadeira esencia do sistema totalitario, que reina sobre
unha poboacion completamente subxugada. O lider destas masas € infalible, anuncia un proceso
histérico que se desenvolve obedecendo esas leis inmutables das que o Fiihrer (o guia) é o
intérprete.

Por este motivo, a propaganda caracterizase polo desprezo cara aos feitos en si, e as masas,
neste tipo de réxime, xa non cren na siia propia experiencia, senén soamente na imaxinacion e
no mundo ficticio que o lider describe: efectivamente, o individuo do réxime totalitario xa non


https://es.wikipedia.org/wiki/Adolf_Hitler
https://es.wikipedia.org/wiki/Adolf_Hitler
https://es.wikipedia.org/wiki/Penitenciaria
https://es.wikipedia.org/wiki/Pol%C3%ADtica
https://es.wikipedia.org/wiki/Policial
https://es.wikipedia.org/wiki/Paramilitar
https://es.wikipedia.org/wiki/Runas_armanas

sabe distinguir entre ficcion e realidade.

Por tanto, é o totalitarismo o que fixo xurdir, por primeira vez na Historia, o mal absoluto,
tan radical que é un mal «non punible», e por tanto «imperdoable», porque non pode ser
entendido recorrendo as categorias coas que normalmente explicamos, ou tratamos de explicar, a
presenza do mal nas cuestions humanas.

O libro publicase en 1951 e finaliza, con todo, de maneira un tanto sorprendente, cunha
referencia a natureza da accién propiamente «politica», «<suprema capacidade» pertencente a

condicion humana, & que Arendt confia a tarefa de abrir outras perspectivas vitais,
considerandoa capaz de lograr aquilo que, pola contra, os réximes totalitarios querian

eliminar de raiz: tratase, nin mais nin menos, da experiencia humana da «liberdade»

Dito doutra maneira, é necesario traballar por un futuro que non sexa simplemente froito do
desenvolvemento, entendido como unha evolucion necesaria e inevitable dos problemas do
presente, senén que naza mais ben do milagre dunha liberdade «posible» para os seres
humanos, non dunha liberdade abstracta, inconexa e, a final de contas, irreal. Unha liberdade que,
segundo Hannah Arendt, considera como un piar fundamental, e non simplemente como algo
do gque vai acompainada, a relacion imprescindible cos demais seres cos que compartimos o
mundo no que vivimos.

FONTES
- Mujeres y pensamiento politico: Hahhah Arendt. Rita Corsi. Ed. Altamarea
- La condicion humana. Hannah Arendt. Paidos

TEXTOS DE SELECTIVIDADE

TEXTO 1: ARENDT (texto 1) As orixes do totalitarismo.

Dende os gregos sabemos que unha vida politica moi evolucionada alberga unha enraizada suspicacia
cara esta esfera privada, unha profunda hostilidade cara o inquietante milagre contido no feito de que
cada un de no6s fique como é —singular, tnico, inmutable. Toda esta esfera do simplemente outorgado,
relegada a vida privada na sociedade civilizada, constitiie unha ameaza permanente & esfera ptblica
porque a esfera publica esta tan consecuentemente baseada na lei da igualdade como a esfera privada
esta baseada na lei da diferencia e da diferenciacion universais. A igualdade, a diferencia a todo o que
esta implicado na simple existencia, non nos é outorgada, senén que é o resultado da organizacion
humana, en tanto que se guia polo principio da xustiza. Non nacemos iguais, chegamos a selo como
membros dun grupo pola forza da nosa decision de concedernos mutuamente dereitos iguais. A nosa
vida politica descansa na presuncion de que podemos producir a igualdade a través da organizacion,
porque o home pode actuar nun mundo comtn, cambialo e construilo, xunto cos seus iguais e s6 cos
seus iguais.

ARENDT, H.: As orixes do totalitarismo (Segunda parte, Capitulo 9: A decadencia do estado-nacién e
o fin dos dereitos).



TEXTO 2: ARENDT (texto 2) As orixes do totalitarismo

A iniciativa intelectual, espiritual e artistica é tan perigosa para o totalitarismo como o é a iniciativa do
ganster para o populacho, e as dias son mais perigosas que a simple oposicion politica. A implacable
persecucion de cada forma superior de actividade intelectual polos novos dirixentes de masas procede
dalgo mais que do seu resentimento natural contra todo o que non son quen de comprender. A
dominacion total non permite a libre iniciativa en campo algin da vida, tampouco ningunha actividade
que non sexa abertamente previsible. O totalitarismo no poder substitie invariablemente a todos os
talentos de primeira fila, cales foran as suas simpatias, por aqueles fanaticos e tolos nos que a carencia
de intelixencia e de creatividade segue a ser a mellor garantia da sua lealdade.

ARENDT, H.: As orixes do totalitarismo (Terceira parte, Capitulo 10: Unha sociedade sen clases).



