
A crítica ao totalitarismo. A condición humana en H.
Arendt. (1906 - 1975)  

Pepe Cabido. Compostela, marzo 2024

1.- VIDA
Hannah Arendt nace o 14 de outubro de 1906 en Hannover (Alemaña) e morre en Nova York
(EEUU) en  1975,  filla  única  dunha  familia  xudía  acomodada  orixinaria  de  Königsberg
(mesma cidade na que nacera Kant),  unha cidade  de Prusia  oriental,  que tras  pasar  á Unión
soviética en 1946, recibiu o nome de Kaliningrado; o pai, Paul, é enxeñeiro e a nai Martha Cohn, é
unha muller moi culta, que se encarga con esmero e atención á educación da súa filla. Ambos
os  proxenitores  son  simpatizantes  do  socialismo e  a  nai  está  involucrada  no  movemento
feminista. A parella por tanto é de ideas abertas e non alimenta un interese especial cara ao
xudaísmo, polo que as súas raíces hebreas non foron moi significativas para Hannah, non ata
que o odio que explotou cara aos xudeus en Alemaña obrigouna a reflexionar sobre a súa
orixe.

En  Königsberg, Hannah frecuenta a escola secundaria, a primeira escola secundaria feminina de
Prusia Oriental.  A rapariga ten un carácter rebelde e é moi inqueda. Por exemplo, sábese que, a
pesar de ser unha excelente estudante, é expulsada da escola por tratar de organizar un boicot ás
eleccións,  como sinal de protesta cara a un profesor que a ofendía. Tras este episodio, Hannah,
apoiada pola súa nai, opta por continuar os estudos en  Berlín, onde empeza a frecuentar tamén a
universidade,  aínda  que sen estar  matriculada.  Tras aprobar como alumna libre  o exame de
selectividade,  decide  continuar  os  estudos  na  Universidade  de  Marburgo,  onde  ensina  o
filósofo Martin Heidegger, de cuxa calidade docente oíu dicir marabillas.

Hannah Arendt  se  múdasse a  Marburgo no outono de 1924, onde continúa os  seus  estudos de
filosofía e comeza unha relación sentimental e intelectual con Martin Heidegger. Arendt declarou
que sempre soubo desde nena que só o amor pode dar sentido á súa existencia, aínda que para
ela este amor estivo marcado por contrastes e desilusións. Un ano despois, decide mudarse a
Friburgo,  onde  estuda  con  Edmund  Husserl,  e  logo  a  Heidelberg,  onde  obtén  a  súa
licenciatura con Karl Jaspers, presentando unha tese doutoral sobre Agustín de Hipona e o
concepto do amor en San Agustín. A partir deste intre, comeza a desenvolver un dos temas
principais da súa reflexión: a orixe do mal, tema que a levará a interrogarse constantemente,
impulsada polos terribles eventos que arrasarán Europa e o mundo enteiro.

En 1936, Hannah coñece a un  intelectual e activista político comunista,  Heinrich Blücher, co
que casa en 1940 e co que pasará o resto da súa vida. Tamén en 1940, coa entrada de Francia na
guerra, a condición dos prófugos que se refuxiaron alí empeora radicalmente. Arendt é enviada ao
sur de Francia e xunto coas outras mulleres é  encarcerada no campo feminino de Bours, o
máis grande dos case 100 campos de reclusión franceses. Consegue escapar de alí para despois
reunirse co seu marido, xunto ao que decide tentar fuxir de Europa. En abril de 1941 chega a
Lisboa e desde alí logran subirse a un barco que se dirixe a Nova York.

Arendt lánzase con decisión á tarefa de  construírse unha nova vida.  Para iso, chega mesmo a
aceptar a oferta de trasladarse durante uns meses a Massachusetts a casa dunha familia americana
que a contrata como aia e criada.  Colabora con “Aufbau” (construción), un xornal en alemán
que se publica  en  Nova York no primeiro  dunha longa serie  de  artigos.  Arendt  sostén a
necesidade que teñen os  xudeus de opoñerse á abominación nazi a partir precisamente dese
ser xudeu sen contar coa axuda dos demais, debe opoñerse como pobo. É importante subliñar

1



que Arendt non comparte a idea daqueles que interpretaban o antisemitismo como unha expresión
de odio cara ás comunidades xudías por pertencer ao pobo elixido, coma se facelo fose un destino
inevitable. Ademais diso, Arendt pensaba que o proxecto dun estado xudeu en Palestina poñería
en risco a convivencia pacífica dos pobos que vivían alí. Foi por iso polo que a súa relación co
sionismo non foi nunca sinxela nin estivo exenta de conflitos en especial cando cubre como
xornalista o  xuízo a Eichmann e escribe o seu libro Eichmann en Jerusalén describindo ao
nazi como un home normal.

En 1948, Arendt acepta un posto directivo na Jewish Cultural Reconstruction, o que lle permite
regresar  finalmente  a  Europa.  Durante  a  súa viaxe,  reencóntrase  con vellos  amigos  como Karl
Jaspers e Martin Heidegger, cuxa complicidade co réxime nazi causara unha gran dor a Hannah.
Aínda asi a amizade con Heidegger fará que Arendt colabore na difusión da obra do filósofo alemán
e en certa medida, colabora na divulgación da súa obra e na súa “reinserción” no mundo académico
e intelectual. Esta viaxe bríndalle a oportunidade de reflexionar sobre o sucedido na II Guerra
Mundial e observar directamente a transformación do seu país (Alemaña) e de Europa en
xeral querer comprender e desde esa comprensión non esquecer para evitar que se repitan os
terribes sucesos do século XX en Europa. Como diría T. Adorno o imperativo que debe guiar a
nosa conduta é o seguinte: “actúa de tal xeito que Auschwitz non se volva a repetir”. A derrota
dos rexímenes de Hitler  e  Stalin non elimina a necesidade da reflexión e comprensión do
fenómeno que a humanidade tiña experimentado: o totalitarismo.

2.- OBRAS
-  SELECTIVIDADE:  Esta  reflexión sae á luz  no libro  "As orixes  do totalitarismo"  (1951) de
Hannah Arendt onde ofrece unha análise inédita sobre as características dos réximes totalitarios
que dominaron Europa na primeira metade do século XX.

- “A condición humana” (1958)

O obxectivo da filosofía de Hannah é responder as seguintes preguntas:
- Que pasou?
- Por que pasou?
- Como puido pasar?

Ás dúas primeiras cuestións vai responder na obra  “As orixes do totalitarismo”  e a terceira
podemos extraer a resposta da súa obra máis antropolóxica  “A condición humana” (1958)
onde denuncia a morte da verdadeira esencia do ser humano no ámbito da “acción” coa perda
da experiencia da liberdade. 

3.- A SÚA FILOSOFÍA
Imos comezar a análise do totalitarismo para logo relacionalo coa interpretación da natureza
humana ou mellor da vida humana entendida como: labor-traballo-acción exposta na obra
mencionada.  Arendt  aborda o tema do totalitarismo analizándoo tanto desde unha  perspectiva
histórica  para explicar como xurdiron estes estados totalitarios no século XX, como desde unha
perspectiva  antropolóxica  indagando  as  tres  actividades  fundamentais  da  vida  labor-traballo-
acción.  Para  ela  o  fenómeno  do  totalitarismo  non  se  pode explicar  como  un  mero
acontecemento histórico, xa que é a posta en marcha dunha maquinaria de dominación total da
vida dos individuos. Advirte que non é o mesmo ditadura, tiranía que réxime totalitario, xa que
nos primeiros  o que se crean son estruturas de poder que concretan o poder mais  queda
espazo para o individuo, mentres que o totalitarismo é un fenómeno novo que persegue a

2



dominación total so ser humanos, sendo un intento de establecer unha nova forma de non-vida
sometendo aos individuos a unha dominación total anulando as posibilidades que encerra a
condición humana en especial a capacidade de pensar e a “acción”.

O fenómeno do totalitarismo pretende socavar as as actividades fundamentais da vida humana, polo
que  transcende  o  seu  estudo  as  simples  coordenadas  políticas  xa  que,  na  medida  que  é   unha  
maquinaria de dominación total, non é só o establecemento dun réxime político que acumula o
poder o que hai que analizar, senón que tamén é preciso comprender o establecemento do
dominio total  das actividades da vida humana que pon en perigo a condición humana. O
totalitarismo une ideoloxía e poder coercitivo para anular o mundo do humano.

Para responder a pregunta de  como puido pasar? é preciso referirnos ao seu libro “A condición
humana” (1958)  onde mantén  que  o  totalitarismo pretende a  aniquilar  todo o  que nos  fai
humanos: a pluralidade, a espontaneidade, a individualidade e a esperanza dun novo comezo,
dun novo nacer.  Desde a premisa  Aristotélica definitoria do ser humano como un ser social
(zoom politikón) por natureza ao estar dotado de palabra vai a distinguir  tres actividade no ser
humano que forman parte da vida activa:

- labor (animal laborans): é a actividade que ten con ver co proceso biolóxico da vida, de 
manternos con vida. Correspóndese coa vida. Sobrevivir

- traballo (homo faber):é o mundo do traballo, a actividade mediante a cal producimos obxectos. 
Correspóndese coa mundanidade. Traballo

- Acción: é e única actividade que se da entre os humanos sen a mediación das cousas ou materia. É
a  condición  humana  da  pluralidade  e  e  a  condición  da  liberdade.  Coa  acción  construímos  a
comunidade e a política.

Para  entender  o  anterior  é  preciso  lembrar  que  a  filósofa  alemá  parte  de  que  que  os
acontecementos totalitarios do século XX son unha mostra da crise da modernidade. A crise
da  modernidade  enténdea  como  a  perda  de  sentido  das  ideas  de  verdade,  xustiza,  ben,
autoridade, liberdade que dominaron o pensamento occidental desde a época Grega e que
recibiron un forte impulso cos ideais ilustrados de emancipación.  Esta crise da modernidade
levou aou triunfo o “homo faber” en detrimento da acción, eliminando a característica máis
importante da condición humana que posibilita a experiencia da liberdade. Denuncia no seu
libro a condición humana as inversións que facilitan a aparición dun estado totalitario onde se
anula a capacidade de pensar e o individuo se transforma en masa.

Arendt sostén que o   totalitarismo (  nazismo e o stalinismo  )   representan réximes que non poden  
ser explicados polas categorías tradicionais da filosofía e a política. Estes réximes non buscan
simplemente transformar as condicións de convivencia humana ou a estrutura social, senón
que aspiran a transformar a natureza humana mesma, crendo que todo é posible. Os campos de
concentración e exterminio serven como laboratorios para poñer a proba esta crenza fundamental do
totalitarismo.

Os  campos  de  concentración  estaban  concibidos  para  a  consecución  dalgúns  obxectivos
precisos  que caracterizan  ao réxime totalitario.  En primeiro  lugar,  unha vez  que  ao  recluso
fóralle arrebatada calquera personalidade xurídica dado que non foi encarcerado como consecuencia
dun delito, logran destruír a personalidade moral do interno. Pero o illamento absoluto ao que

3



era sometido o individuo no campo de exterminio desposuía de significado a propia morte,
entendida como final dunha vida realizada. En certo sentido arrebataban ao individuo a súa
propia morte, demostrando por iso que nada lle pertencía e que el non pertencía a ninguén. 

En condicións diferentes pode ser a conciencia individual o que constitúe un obstáculo  para
esta supresión da dimensión moral  do ser humano. Pero o terror totalitario  obtén o seu triunfo
precisamente porque  consegue apartar á persoa moral do escape individualista  e facer que as
decisións da conciencia fosen absolutamente discutibles e equívocas. Nos campos a alternativa xa
non se expón entre o ben e o mal, senón entre o homicidio e o homicidio."

Atopámonos así ante unha situación inédita. Facer o correcto era absolutamente imposible.
Todos  nun  certo  sentido  convertéronse  en  cómplices  do  réxime,  porque  as  S.S.
(Schutzstaffel: Escuadrón  de  protección;abreviado SS simbolizado coas runas ᛋᛋ)  foi  unha
organización paramilitar, policial, política, penitenciaria e  de  seguridade ao  servizo  de Adolf
Hitler e do Partido Nacionalsocialista Obreiro Alemán NSDAP na Alemaña nazi)  implicaban aos
detidos nos seus crimes. É así como anúlase a liña divisoria entre o perseguidor e o perseguido,
entre o asasino e a súa vítima. O eficaz sistema estaba pensado tamén para mitigar o máis
posible o sentimento de responsabilidade polos crimes cometidos. Evitar que os verdugos visen
os rostros desas vítimas, así como o traballo de médicos e enxeñeiros encargados das cámaras de
gas.  Aliviar  a  agonía.  A  personalidade  moral  no  campo  de  exterminio  queda,  por tanto,
anulada.

Pero, para que o traballo se executase e os seres humanos convértanse en cadáveres viventes,
fai falta dar un paso máis: lograr a anulación da específica identidade individual. Eran varios
os métodos, desde as terribles condicións ata o rasurado total, uniforme, grotesco, infinidade
de torturas que tiñan como obxectivo non tanto causar a morte como conseguir a aniquilación
da dignidade humana.

Os seres humanos froito do terror aplicado polo sistema totalitario é incapaz de reaccionar e
de tratar de rebelarse. De feito, os intentos de rebelión foron poucos nos campos porque destruír a
individualidade é destruír a espontaneidade, o poder do home para comezar algo novo.

Os  individuos  vólvense  así  intercambiables  porque  o  que  se  quere  anular  son  as  diferenzas
individuais,  créase masa.  Os contactos políticos entre individuos elimínanse e cada un deles
queda relegado a un illamento e a unha impotencia absolutas. Se coa tiranía a capacidade
creativa  dos seres  humanos permanecía  intacta e  conservábase unha certa  forma de vida
privada, co totalitarismo quedan destruídas tanto a creatividade humana como a dimensión
privada. E o que xorde é un sentimento de non pertencer ao mundo, cousa que se chama
alienación. 

Desta forma de dominio son parte integrante  a propaganda e o ado  c  trinamento.     O réxime do
terror non se abandona nin sequera cando os individuos xa están sometidos psicoloxicamente.  O
terror séguese utilizando porque é a verdadeira esencia do sistema totalitario, que reina sobre
unha poboación completamente subxugada. O líder destas masas é infalible, anuncia un proceso
histórico  que  se  desenvolve  obedecendo  esas  leis  inmutables  das  que  o  Führer  (o  guía) é  o
intérprete.

Por este motivo, a propaganda caracterízase polo desprezo cara aos feitos en si, e as masas,
neste tipo de réxime, xa non cren na súa propia experiencia, senón soamente na imaxinación e
no mundo ficticio que o líder describe: efectivamente, o individuo do réxime totalitario xa non

4

https://es.wikipedia.org/wiki/Adolf_Hitler
https://es.wikipedia.org/wiki/Adolf_Hitler
https://es.wikipedia.org/wiki/Penitenciaria
https://es.wikipedia.org/wiki/Pol%C3%ADtica
https://es.wikipedia.org/wiki/Policial
https://es.wikipedia.org/wiki/Paramilitar
https://es.wikipedia.org/wiki/Runas_armanas


sabe distinguir entre ficción e realidade.

Por tanto, é o totalitarismo o que fixo xurdir, por primeira vez na Historia, o mal absoluto,
tan radical  que é  un mal  «non punible»,  e  por tanto «imperdoable»,  porque non pode ser
entendido recorrendo ás categorías coas que normalmente explicamos, ou tratamos de explicar, a
presenza do mal nas cuestións humanas.

O libro publícase  en 1951 e  finaliza,  con todo,  de maneira  un tanto sorprendente,  cunha
referencia á natureza da acción propiamente «política», «suprema capacidade» pertencente á
condición  humana,  á  que  Arendt  confía  a  tarefa  de  abrir  outras  perspectivas  vitais,
considerándoa  capaz  de  lograr  aquilo  que,  pola  contra,  os  réximes  totalitarios  querían
eliminar de raíz: trátase, nin máis nin menos, da experiencia humana da «liberdade»

Dito doutra maneira,  é necesario traballar por un futuro  que non sexa simplemente froito do
desenvolvemento,  entendido  como  unha  evolución  necesaria  e  inevitable  dos  problemas  do
presente,  senón  que  naza  máis  ben  do  milagre  dunha  liberdade  «posible»  para  os  seres
humanos, non dunha liberdade abstracta, inconexa e, a final de contas, irreal. Unha liberdade que,
segundo Hannah Arendt, considera como un piar fundamental, e non simplemente como algo
do que vai acompañada, a relación imprescindible cos demais seres cos que compartimos o
mundo no que vivimos.

FONTES
- Mujeres y pensamiento político: Hahhah Arendt. Rita Corsi. Ed. Altamarea
- La condición humana. Hannah Arendt. Paidós

TEXTOS DE SELECTIVIDADE

TEXTO 1: ARENDT (texto 1) As orixes do totalitarismo. 

Dende os gregos sabemos que unha vida política moi evolucionada alberga unha enraizada suspicacia
cara esta esfera privada, unha profunda hostilidade cara o inquietante milagre contido no feito de que
cada un de nós fique como é −singular, único, inmutable. Toda esta esfera do simplemente outorgado,
relegada á vida privada na sociedade civilizada, constitúe unha ameaza permanente á esfera pública
porque a esfera pública está tan consecuentemente baseada na lei da igualdade como a esfera privada
está baseada na lei da diferencia e da diferenciación universais. A igualdade, a diferencia a todo o que
está implicado na simple existencia, non nos é outorgada, senón que é o resultado da organización
humana, en tanto que se guía polo principio da xustiza. Non nacemos iguais, chegamos a selo como
membros dun grupo pola forza da nosa decisión de concedernos mutuamente dereitos iguais. A nosa
vida política descansa na presunción de que podemos producir a igualdade a través da organización,
porque o home pode actuar nun mundo común, cambialo e construílo, xunto cos seus iguais e só cos
seus iguais. 

ARENDT, H.: As orixes do totalitarismo (Segunda parte, Capítulo 9: A decadencia do estado-nación e
o fin dos dereitos). 

5



TEXTO 2: ARENDT (texto 2) As orixes do totalitarismo 

A iniciativa intelectual, espiritual e artística é tan perigosa para o totalitarismo como o é a iniciativa do
gánster para o populacho, e as dúas son mais perigosas que a simple oposición política. A implacable
persecución de cada forma superior de actividade intelectual polos novos dirixentes de masas procede
dalgo  mais  que  do  seu  resentimento  natural  contra  todo  o  que  non  son  quen  de  comprender.  A
dominación total non permite a libre iniciativa en campo algún da vida, tampouco ningunha actividade
que non sexa abertamente previsible. O totalitarismo no poder substitúe invariablemente a todos os
talentos de primeira fila, cales foran as súas simpatías, por aqueles fanáticos e tolos nos que a carencia
de intelixencia e de creatividade segue a ser a mellor garantía da súa lealdade. 

ARENDT, H.: As orixes do totalitarismo (Terceira parte, Capítulo 10: Unha sociedade sen clases). 

6


