
SIMONE DE BEAUVOIR (París 1908- 1986)

1.- VIDA

Simone de  Beauvoir  nace en  París  o  9 de xaneiro  de 1908 no seo dunha familia  descendente  da

aristocracia por parte de pai e da alta burguesía por parte de nai. Con todo, durante a Primeira

Guerra Mundial a súa familia sofre grandes perdas económicas.  Simone e a  súa irmá pequena

Hélène de Beauvoir (coñecida co alcume de Poupette:  boneca en fracés)  foron educadas en colexios

católicos privados de familias burguesas coma o Cours Désir.

Conclúe a súa formación na Universidade da Sorbona licenciándose en Letras, con mención en

Filosofía, no 1929 cunha tese sobre Leibniz. Nesta etapa da súa vida coñece a Simone Weil e a

Jean Paul Sartre.

Simone Weil morre a idade temperá despois de alistarse nas brigadas internacionais para loitar

contra o fascismo durante a guerra civil española e unirse posteriormente á Resistencia francesa

fronte  a  ocupación  nazi.  Porén,  esta  pensadora  deixou  unha  obra  filosófica  de  gran  valor.

Beauvoir tamén visita España en 1931, ano no que se recoñece ás mulleres o dereito ao voto

(que  será  posteriormente  revogado  cando  Franco  chega  ao  poder  en  1939).  En  Francia

recoñeceuse só en 1945.

Inicia unha  relación amorosa aberta con Sartre, que se imporá como un dos intelectuais máis

destacados da súa época, ata a morte deste. Non casarán nin compartirán teito, e as numerosas

relacións que ambos terán con outras persoas serán ocasión de escándalo. Tamén se lle criticará

a Beauvoir que a pesar de loitar toda a vida polo recoñecemento do valor das mulleres,  sempre

quedou á sombra do seu compañeiro. En 1929 ambos aproban as oposicións de Filosofía, el como

primeiro,  ela  como  segunda,  orde  que  vai  ser  o  símbolo  das  súas  carreiras  intelectuais  e  da

dependencia con respecto a Sartre. Adicarase ao ensino público, pero é destituída coa acusación

de corrupción de menores por ter unha relación cunha alumna de 17 anos, algo que na época

non sería problemático se ela fose un varón.

Durante o período da Segunda Guerra Mundial, Beauvoir e Sartre conseguen mudarse a París

onde publica a  novela  A invitada e  traballa na radio libre Radio Vichy. Con Sartre, Merleau-

Ponty, Raymond Aron e Boris Vian funda a revista existencialista Lles Temps Modernes.

Finalizada a IIª Guerra Mundial publica a súa obra máis importante O Segundo Sexo, un dos

ensaios feministas máis influíntes do século XX. O santo Oficio en 1956 inclúe o Segundo Sexo

1



no  índice  dos  libros  prohibidos  por  defender  o  amor  libre,  o  aborto  e  estar  en  contra  do

matrimonio.

O compromiso social e político de Beauvoir esténdese a outras cuestións, como o apoio prestado

ao movemento de liberación de Alxeria na guerra de independencia (1962). Con todo, a partir

das contestacións do maio do 68 focalízase na loita pola emancipación das mulleres, así que en

1970 entra  no  MLF (Movemento de  Liberación  das  Mulleres).  No 1972 será  unha das  343

mulleres que asinan o “Manifesto das 343 putas” no cal rompían publicamente o silencio sobre o

aborto, afirmando telo practicado, expoñéndose ao risco de verse sometidas a un procedemento

penal que prevía mesmo o ingreso ao cárcere. Mulleres recoñecidas como  Beauvoir, Catherine

Deneueve ou Marguerite Durás e moitas mulleres anónimas foron acusadas de exhibicionismo e

denigradas socialmente, algunhas perderon a súa familia, o traballo; e todas se arriscaron a ir ao

cárcere.  Beauvoir non abortara,  pero foi  o  acto de desobediencia civil  máis  importante de

Francia, que fixo posible catro anos despois a aparición da primeira lei do aborto.

De 1955 a 1986 viviu en París, onde morreu acompañada da súa filla adoptiva e de Claude Lanzmann.

Enterrouse no cementerio de Montparnasse da capital francesa, na división 20, ao lado de Sartre.

2.- OBRAS MÁIS IMPORTANTES

1-  O segundo sexo (1949) (textos de selectividade: volume I e II) Considerada unha referencia

fundamental do pensamento feminista posterior.

2- Para unha moral da ambigüidade (1947)

3- Os mandaríns (1954)

4- Unha morte moi doce (1964)

5- Memorias dunha xove formal (1958)

3.- ANTECEDENTES FILOSÓFICOS

O marco filosófico no cal se encadra o pensamento de Beauvoir é o a filosofía existencialista, que

se nutre das súas discusións con Sartre, -a quen ela corrixía a súa produción filosófica- e da lectura

de Kierkegaard e Heidegger. 

2

https://es.wikipedia.org/wiki/Claude_Lanzmann
https://es.wikipedia.org/wiki/Cementerio_de_Montparnasse


Tamén recibe a influencia de Hegel (dialéctica do amo e do escravo), sobre todo no referente á

construción da conciencia  individual  mediante  a  relación dialéctica  co “outro”,  unha  relación

desigual entre homes e mulleres establecida cos roles de amo e escravo respectivamente.

O pensamento  de  Beauvoir  é  profundamente  orixinal  ao  fundir  os  conceptos  e  as  temáticas

existencialistas coa defensa dos dereitos das mulleres.

Os  conceptos  básicos  da filosofía  de Sartre  que influirán en Beauvior son  os  de  “proxecto”,

“outro”, “transcendencia” e “liberdade”.

O  ser  humano non  é  algo  dado,  é  un  “proxecto” que  se  realiza  a  través  das  “decisións”

(liberdade) que se van tomando ao longo da vida. Segundo o existencialismo de Sartre “O home

está condenado a ser libre”. “Condenado, porque non se creou a si mesmo, e con todo, doutra

banda, libre, porque unha vez lanzado ao mundo é responsable de todo o que fai”. Con esta frase

Sartre remarca que a existencia humana non é algo dado unha vez para sempre, senón que se

vai  desenvolvendo  nunha  situación  determinada (o  contexto  concreto  no  que  vivimos),  na

medida  en  que  vaiamos  tomando  as  nosas  decisións.  Por  tanto,  afírmase  o  rol  crucial  e

constitutivo -inherente- da “liberdade” na condición humana, e con ela, a “responsabilidade”

dos actos que se realizan empregando tal liberdade.

Outros conceptos característico  do  pensamento  de  Sartre (anque  tomados  de  Hegel) é  a

distinción ontolóxica entre ser-en-si e ser-para-si.

A)  O  ser-en-si  é propio das cousas e os animais, e caracterízase por ser algo difícil de definir e

nomear, o ser é algo escuro. Trátase dun mundo pechado (que non pode cambiar nin converterse

noutra cousa) e a súa falta de liberdade. É o dominio da inmanencia.

B) O ser-para-si é propio dos seres humanos e corresponde á conciencia que cada humano ten de

ser absolutamente libre e de ser algo diferente ao ser-en-si (ás cousas e animais que non teñen a

capacidade  de  decidir  a  súa  vida,  solo  poden  vivila).  Nisto  consiste  a  transcendencia,  na

posibilidade de devir e ser diferentes ao que somos, tomando libremente decisións, realizando o

noso  proxecto  de  vida.  De  aquí  dedúcese  a  célebre  frase  do  existencialismo:  que  nos  seres

humanos “a existencia precede a esencia”;  mentres que nos animais e as cousas a súa esencia

precede a existencia.

3



Se non podemos vivir libremente, pola nosa elección ou por imposición, convertémonos en seres

“inmanentes”  e  experimentamos  unha  “caída  ontolóxica”  (concepto  tomado de  Heidegger) e

moral que nos degradará a ser “cousas”.

A súa obra O segundo  sexo,  é  considerada  ineludible  na  historia  do  feminismo  e  encádrase  na

“segunda onda”. O feminismo tivo 3 ondas ao longo da historia:

A) Primeira onda (s. XVIII e 1ª metade do XIX): reivindicou os mesmos dereitos civís ca os homes

(dereitos legalis ou “de iure”). Destacan Olympe de Gouges(Francia), Mary Wollstonecraft (Inglaterra)

e Harriet Taylor (Inglaterra, parella de John Stuart Mill).

B) Segunda onda (s. 2ª metade do XIX e 1º terzo do XX) reivindican a igualdade non contemplados

na lei, non legais, pero si  “de facto” de feito: sexualidade, familia, traballo, dereito ao aborto etc.

Destacan  Clara  Zetkin  (política  alemá  de  orixe  xudeu),  Clara  Campoamor  (avogada,  escritora  e

política durante a 2ª República española), as “Sinsombreiro” (Xeración do 27) ou a francesa Simone

de Beauvoir.

C)  Terceira  onda (2ª  metade  do  século  XX  e  comezos  do  XXI):  adoptan  o  individualismo  e

diversidade  e  redefinir  o  que  significa  ser  feminista.  Destacan Betty  Friedan  (americana  de  orixe

xudeu), Celia Amorós (valenciana) ou Amelia Valcarcel (madrileña afincada en Oviedo).

Así que Simone sitúase na segunda onda do feminismo ao reclamar a igualdade de facto e non só legal.

4.- A OBRA “O SEGUNDO SEXO”

Beauvoir  é  a  interlocutora  privilexiada  de  Sartre  e  comparte  co  seu  compañeiro  estes

principios existencialistas, reinterpretándoos de forma orixinal para explicar a condición da

muller, xa que na súa época dábase por feito que o status da muller era o dun ser-en-si fronte ao

home, ser-para-si.

Ser muller non é algo dado unha vez para sempre, como a tradición cultural occidental sostiña

de distintos xeitos. Non existe o “eterno feminino” (concepto do século XIX que mantén que as

mulleres  se  definen  por  algunhas  características  naturais  como:  fraxilidade,  emotividade,

irracionalidade,  por  seren  coidadosas,  dependentes,  pasivas,  frívolas  etc.)  que  condena  ás

mulleres a  un  “destino biolóxico”.  Beauvoir  proponse  desmontar estas  crenzas e  demostrar

como a  muller  non é  algo  dado,  un ser-en-si,  senón un suxeito  ao  cal  a  milenaria  tradición

occidental está a impedir vivir a súa situación existencial de forma libre condenándoa á inmanencia

(a ser un ser-en-si, un obxecto).

4



“  Non se nace muller, chégase a selo”  . Esta é a frase máis célebre de Beauvoir. Non existe unha

“esencia”  fixa da  cal  se  derivan  as  características  específicas  da  feminidade.  A  identidade

feminina é unha construción social resultado da socialización diferenciada, e dunha cultura chea

de  mitos  e  explicacións  científicas,  sociolóxicas  e  políticas  falsas que  a  degradaron  a  ser

xerarquicamente inferior ao home.

Este é significado do título da súa obra máis influínte “O Segundo Sexo”. A muller é segunda

con respecto ao home que é o primeiro. “Home” é o termo que se utiliza para indicar ao xénero

humano, polo tanto o ser humano é masculino. A humanidade defínese como home, a  muller é

unha modificación de segunda clase del, o “Outro”.

“O Segundo Sexo” divídese en dous volumes: 

A) Volume I titulado: “Os feitos e os mitos” 

B) Volume II titulado “A experiencia vivida”.

A)  No primeiro volume utiliza  o  “método  analítico-regresivo” para  reconstruír,  mediante  un

percorrido histórico, cultural e científico,  os elementos que levaron á subordinación da muller.

Aplica  o  test  de  androcentrismo aos  distintos  discursos  científicos  e  culturais  hexemónicos

(bioloxía  psicanálise,  materialismo  histórico,  mitoloxía,  relixión...)  e  demostra  que  o  “eterno

feminino” non é un derivado dos instintos e das hormonas (determinismo naturalista), senón

unha construción cultural interesada.

O sistema de  dominación  masculino  (patriarcado) negou á  muller  a  posibilidade  de  actuar

libremente,  de  transcenderse,  degradándoa  a  un  ser-en-si.  Esta  subordinación  é  unha

construción  cultural  ao  servizo  do  patriarcado  e  avalada  polos  distintos  discursos  científicos  e

culturais hexemónicos.

B)  No segundo volume  “A experiencia vivida” utiliza o “método sintético-progresivo” para

analizar as vivencias actuais das mulleres nas diferentes etapas da súa vida. Desde temperá

idade as mulleres son socializadas e condicionadas para adoptar un comportamento e un rol

subordinados aos intereses do home, ata converterse nunha figura estereotipada: a nai, a esposa, a

prostituta, a virxe, pero tamén a mística, a narcisista, a namorada...

5



A “Experiencia vivida” remata co capítulo “Cara á liberación” onde Beauvoir expresa a urxencia

da “independencia económica”, unha “educación igualitaria” e a “loita colectiva” para que as

mulleres poidan saír da subordinación cara á autonomía.

“O Segundo Sexo” é un ensaio antiesencialista (“a feminidade non está colgada do ceo coma no

Mundo das ideas de Platón”) e antinaturalista (a feminidade tampouco é “algo que segregan

os ovarios”) e  esta obra  pode considerarse unha radicalización da  tradición feminista ilustrada

(François Poullain de La Barre, Olympe de Gouges, Mary Wollstonecraft) e sufraxista (Pankhurst,

Cady Stanton) que mantiñan que “o corpo das mulleres” non é un obstáculo para o recoñecemento

dos seus dereitos políticos e civís.

A  ORIXE DO PATRIARCADO:  LECTURA FEMINISTA DA DIALÉCTICA DO AMO  E O

ESCRAVO DE HEGEL

Hegel, filósofo alemán do século XIX, explica  a relación entre amo e exclavo como unha relación

“dialéctica”.  A  palabra  “dialéctica”  indica  unha  relación  dinámica  de  dúas  ideas  opostas  ou

contradictorias  que deben ser superadas.  Trátase  dunha especie  de movemento  circular  que  se

esquematizou cos  termos:  tese,  antítese  e  síntese.  A filosofía  de Hegel  introduce  esta  hostilidade,

opsición ou contradición na conciencia mesma das persoas. Esta idea de “dialéctica” foi adoptada

por Marx, pero invertendo o seu sentido “idealista” converténdoo en “materialista”: para Marx a

contradición (tese antítese) ocorre entre burgueses capitalistas e o proletariado que están en loita de

clases e esta loita debe ser superada na sociedade comunista (síntese).

Simone de Beauvoir utiliza esta idea hegeliana aplicándoa á relación histórica entre homes e

mulleres, é dicir, para clarificar este tipo de relación “desigual” e “xerárquica” entre homes e mulleres.

Beauvoir realiza unha relación entre os amos e os seus escravos, frecuente en sociedades pasadas.

Escravizados pola forza, os escravos (as mulleres) recoñecen o poder do amo e danlle o seu traballo a

cambio de protección (por parte dos varóns).

En liña co seu pensamento anti-esencialista e anti-naturalista, Beauvoir está convencida que o

“patriarcado” non é un derivado da natureza masculina. Para explicar a súa orixe volve utilizar as

categorías  existencialistas  (tomadas  tamén de  Hegel)  de  ser-en-si  e  ser-para-si,  e  tamén  a

“dialéctica  hegeliana  do  amo  e  o  escravo” (da  que  trata  Hegel  na  súa  obra  mestra

“Fenomenoloxía do espírito”) aplicándoa á relación entre os dous sexos.

6



Nas orixes da sociedade  os homes arriscan a súa vida nas expedicións de caza ou na guerra .

Nestas  actividades  perigosas  saen  da  pura  repetición  da  vida  e  transcéndena:  realizan  o  seu

proxecto de liberdade. Para o guerreiro a vida non é o ben supremo, senón que “debe servir a fins

máis importantes ca ela mesma”. Así se acrecenta o seu  “prestixio social” e impóñense os seus

valores.

As mulleres, en cambio, limítanse a procrear e a coidar da casa e os fillos , actividades estas que

son consideradas naturais. Son o seu “destino biolóxico” ineludible e obrigatorio. Non poden ser

doutro xeito. Así, as mulleres poden recibir protección dos homes, pero anúlase a posibilidade

e a súa responsabilidade moral de construír o seu proxecto vital.

As mulleres son reducidas a ser “corpo”, pero para Beauvoir, o corpo é corpo vivido –“é unha

situación: é a nosa maneira de aprehender o mundo”-. e a maneira en que se vive depende do

contexto cultural, de maneira que o factor cultural resulta decisivo para comprender as causas da

opresión.  Un percorrido histórico mostra a falta de oportunidades que a muller sufriu para

desenvolver  a  súa  liberdade,  e  como  a  Revolución  Industrial  do  século  XIX  supón  a

incorporación  da muller  ao  traballo e  expón o  problema da  “conciliación  entre  traballo  e

maternidade”.  O  control  do  propio  corpo  será  condición  necesaria  para  asumir  a

independencia  económica.  Beauvoir  entende  que  o  seu  momento  histórico  é  unha  etapa  de

transición, e que modificar a situación supón unha transformación cultural: deben producirse as

consecuencias de tipo moral e social que a autonomía económica debe conlevar.  Este novo

contexto esixirá, ao seu xuízo,  unha evolución “colectiva” que só será posible mediante unha

educación igualitaria   de mulleres e homes  .

A CONSTRUCIÓN DO SUXEITO MASCULINO E A “ALTERIDADE” FEMININA

Na dialéctica do amo e o escravo Hegel explica que a conciencia xorde do conflito co “Outro”. O

suxeito afírmase cando se opón a alguén diferente a si. Ambas conciencias loitan por ser recoñecidas.

Quen está disposto a arriscar a vida convértese no amo, que vai dominar ao escravo. 

Beauvoir traslada esta figura á relación home-muller:  arriscando a súa vida, o home mostra a

súa superioridade e convértese no xenericamente humano, o humano por antonomasia.  O traballo

repetitivo das mulleres, asociado ás tarefas necesarias para a supervivencia da especie relégaas a

un plano de inferioridade, dependencia e servidume.  Por isto Beauvoir chega a afirmar que  “a

humanidade acorda a superioridade do sexo que mata e non do que da a vida”.

7



Esta  situación  enmárcase  nun  cadro  interpretativo  que  coloca  o  cultural  por  enriba  do  natural,

degradándoo e facendo que quede dispoñible para o dominio do varón.

O LEGADO DA OBRA “O SEGUNDO SEXO”

Co “Segundo sexo” xa convertido nun clásico, Simone de Beauvoir é unha das teóricas feministas

máis importantes do século XX, e a primeira en abordar a condición da muller en Occidente dun xeito

interdisciplinar. 

A súa obra marcará nos anos 7O a denominada «segunda onda» do feminismo, e porá as bases da

filosofía de xénero posterior ao diferenciar o sexo biolóxico -que nos vén dado ao nacer- do xénero

como construción social. A cuestión do xénero, xunto coa súa valoración da maternidade como unha

carga, algo opcional e non esencial para as mulleres, serán os temas de Beauvoir que suscitaron máis

debate entre as autoras feministas posteriores.

Mentres no “Segundo sexo” a maternidade interprétase como unha desvantaxe para a muller, o

“feminismo da diferenza” defende que é algo fermoso. As mulleres son distintas dos homes e non

queren ser iguais a eles, senón obter os mesmos dereitos para que cada persoa, muller ou home,

poida ser coma ela queira. Sería unha liberación social para todos, fronte ao desastre que suporía

que as mulleres reproducisen o patriarcado e a represión para ser iguais aos homes.

O “feminismo da igualdade” entende que a construción social -imposta- do feminino e masculino

debe dar paso a unha sociedade que parta dun novo contracto social, onde ademais de existir

igualdade xurídica de homes e mulleres, poida racharse o contracto sexual precedente, que

distorsionou a conciencia da humanidade ao crer que había un sexo superior, e permita preguntarse

á humanidade e a cada persoa cal é o propio sentido e fin da vida.

En calquera caso, e a pesar das controversias que suscitou ao longo das últimas décadas, “O segundo

sexo” é a base intelectual do feminismo contemporáneo.

8



TEXTOS DE SELECTIVIDADE:

TEXTO 1: SIMONE DE BEAUVOIR BEAUVOIR (texto 1) O segundo sexo vol I: “Os feitos e os

mitos” 

"(...) o que define dunha maneira singular a situación da muller é que, sendo como todo ser humano

unha liberdade autónoma, descóbrese e escóllese nun mundo en que os homes lle impoñen asumirse

como a Outra: preténdese fixala como obxecto e consagrala á inmanencia, xa que a súa transcendencia

será permanentemente transcendida por outra consciencia esencial e soberana. O drama da muller é

este  conflito  entre  a  reivindicación  fundamental  de todo suxeito,  que  se  presenta  sempre  como o

esencial, e as esixencias dunha situación que a constitúe como inesencial. Como se pode realizar un ser

humano dentro da condición feminina? Que camiños lle están abertos? Cales conducen a unha rúa

cega? Como atopar a independencia no seo da dependencia? Que circunstancias limitan a liberdade da

muller e cales pode superar? Estas son as cuestións fundamentais que nos gustaría elucidar. Queremos

dicir  que,  interesándonos  nas  oportunidades  do  individuo,  non  definiremos  esas  oportunidades  en

termos de felicidade, senón en termos de liberdade.” 

BEAUVOIR, S.: O segundo sexo vol. 1: “Os feitos e os mitos”, Xerais, 2008, (pp:55-56). (trad. Marga

Rguez. Marcuño, Revisión temático-filosófica África López Souto).

TEXTO 2: BEAUVOIR (texto 2) O segundo sexo vol II: “A experiencia vivida”, 

"Non se nace muller, chégase a selo. Ningún destino biolóxico, psíquico, económico, define a imaxe

que reviste a femia humana no seo da sociedade;  é o conxunto da civilización o que elabora este

produto intermedio  entre  o macho e o castrado que se cualifica  de feminino.  Só a mediación dos

demais pode consituír a un individuo como un Outro. Namentres que a criatura exista só para si, non

podería captarse como sexualmente diferenciada. Entre as nenas e os nenos, o corpo é, en primeiro

lugar, p resplandor dunha subxectividade, o instrumento que efectúa a comprensión do mundo: eles

apreheden o universo a través dos ollos, as mans, e non a través das partes sexuais.” 

BEAUVOIR, S.: O segundo sexo (vol II: “A experiencia vivida”), Xerais, 2010, (p.13). (trad. Marga

Rguez. Marcuño, Revisión temático-filosófica África López Souto)  

9


	1- O segundo sexo (1949) (textos de selectividade: volume I e II) Considerada unha referencia fundamental do pensamento feminista posterior.
	2- Para unha moral da ambigüidade (1947)
	3- Os mandaríns (1954)
	4- Unha morte moi doce (1964)
	5- Memorias dunha xove formal (1958)

