
BLOQUE II: FILOSOFÍA MODERNA

FENOMENISMO E CAUSALIDADE EN HUME

0.- INTRODUCIÓN PARA OS COMENTARIOS 

XIRO SUBXECTIVISTA: Característica básica de toda a Filosofía  moderna fronte a filosofía
antiga: xiro subxectivista: primacía do suxeito sobre o obxecto; isto implica a primacía da teoría do
coñecemento fronte á ontoloxía.

O xiro subxectivista é común ás dúas grandes correntes:
A)Racionalistas modernos continentais: Descartes, Espinoza e Leibniz
B) Empiristas modernos ingleses:  Locke, Berkeley e Hume

Pero estas dúas correntes diferéncianse na maneira de entender o coñecemento en catro puntos:

Racionalistas: ideas innatas da propia razón
-Orixe do coñecemento

Empiristas: a experiencia: non existen ideas innatas

Racionalistas: ilimitado: a razón é todopoderosa
- Alcance do coñecemento

Empiristas: limitado á experiencia 

Racionalistas:  podemos  ter  un  coñecemento  válido da  realidade:
dogmatismo e, por tanto, defenden a metafísica.

- Validez do coñecemento
Empiristas:  Hume  remata  por  dicir  que  non  podemos  ter  un
coñecemento válido: escepticismo, critican a metafísica.

Racionalistas: deductivo
-Método do coñecemento

Empiristas: inductivo

1.- VIDA, OBRAS E IDEAS FUNDAMENTAIS DE HUME
David Hume é o último e máis importante representante da corrente do empirismo moderno inglés
(xunto con Locke e Berkeley). Naceu o ano 1711 en Edimburgo, e alí morreu o ano 1776 (século
XVIII). As súas obras máis importantes son Tratado da natureza humana e Investigación sobre
o entendemento humano. En ambos escritos continúa a dirección empirista da filosofía iniciada
por Locke, só que levándoa ata as súas últimas consecuencias. 

- Segundo Locke, non existe ningún coñecemento válido que non sexa derivado da experiencia.
Por experiencia hai que entender toda a información que adquire a mente humana a través dos
sentidos (vista, tacto, gusto, etc.) Aos contidos da mente así adquiridos chámalles Locke “ideas”.
E di que hai “ideas simples” (percepcións), como as de amarelo, branco, calor, frío, brando, duro,

1



amargo,  doce,  etc.,  e  que  con  elas  o  entendemento  forma  outras  máis  complexas  (“ideas
complexas”) que son os conceptos. Polo tanto, para Locke o coñecemento humano consiste ou
nunha idea simple ou nunha combinación de ideas simples. 

- Hume, en cambio, chama ás ideas simples de Locke “impresións” e as ideas complexas “Ideas”
e considera, coma el, que toda idea que non proceda dunha impresión previa será un producto
da imaxinación sen ningunha validez obxectiva. 

Logo, para Hume, só existen dúas clases de  saber: 

A)“Relacións de ideas” que son coñecementos verdadeiros pero independentes do mundo, sen base
na experiencia, por exemplo as matemáticas.

B)“Cuestións de feito” que son as que se apoian en algunha impresión da experiencia, pero non
son  leis  que  predigan  cientificamente  o  futuro,  senón  crenzas  apoiadas  no  costume  (ex.
principio de causalidade).

- Cando a filosofía pretende falar de temas metafísicos, neste caso non se trata nin de “cuestions
de feito” nin de “relación de ideas”,  polo tanto estas ideas  metafísicas son falsas, por iso di
Hume: tomemos un libro e se este fala de cuestións metafísicas, votémolo ao lume.

De  aquí  séguese  que  o  entendemento  carece  de  coñecementos  válidos  se  non  se  apoia  na
experiencia. Polo tanto, para os empiristas  non existe ningún coñecemento innato  (critica aos
racionalistas  coma Descartes).  Esta  reducción de  todo o  coñecemento  a  impresións  sensibles
chámase fenomenismo (do grego phainomenon, que quere dicir “o que aparece nos sentidos”). De
acordo con esta teoría, o ser humano non coñece as cousas tal e como son en si mesmas, senón
só como aparecen ou se amosan ós sentidos. Nin sequera, afirma Hume, podemos considerar que
exista un mundo real exterior a nosoutros.  O único que estamos autorizados racionalmente a
dicir é que “percibimos” un mundo, mais non que ese mundo exista realmente á marxe das
nosas percepcións ou impresións.

A)  Crítica do concepto de substancia tanto pensante como extensa:  o único que temos e un
conxunto de percepcións, unha especie de “feixe de perfeccións” ás que nos lle atribuímos unidade
para consideralas sustancia, pero que en realidade non teñen unidade ningunha, e por tanto non
existe nin a sustancia pensante (eu, res cogitans) nin a sustancia extensa (cousas materiais). 

B)Crítica radical do principio de causalidade: Hume tamén aplicou o fenomenismo á análise do
concepto de “causa”. A ciencia moderna  (Física) apoiábase nese concepto para ofrecer unha
concepción “determinista” da natureza. Considerábase que todos os fenómenos que ocorren na
natureza  están  causados  por  outros  fenómenos  naturais  previos.  En  consecuencia,  bastaría  con
coñecer todas as causas que operan na natureza para poder deducir de aí toda a historia posterior do
mundo  físico.  Temos,  polo  tanto,  que  a  certeza  e  poder  predictivo  da  ciencia  depende  do
coñecemento das causas que actúan na natureza, causas que a ciencia sempre trata de expresar
en forma de leis xerais (lei de inercia, lei da forza, lei da gravidade, etc.) 

Agora ben, segundo Hume, a idea de causalidade non se deriva de ningunha experiencia . Esta
só nos amosa que habitualmente certos fenómenos seguen a outros, por exemplo, acercando un
metal a unha fonte de calor dilátase. Sen embargo, insiste Hume, nunca observamos unha causa
ou conexión necesaria entre dous fenómenos que nos permita concluír con absoluta certeza que un
é a causa do outro. Isto significa que a conexión causa-efecto na que se basea a ciencia  non ten

2



propiamente  un fundamento sólido.  Trátase,  máis  ben,  dunha crenza  (belief)  probable.  O
principio de causalidade non é ningunha lei da natureza, senón o resultado do “costume” de ver
que dúas cousas se sucenderon no pasado; por exemplo: a calor (causa) produce a dilatación dos
metais  (efecto).  Pero non podemos estar seguros que isto vaia a ocorrer no futuro.  Logo o
principio de causalidade non é unha lei e, polo tanto, a ciencia empírica coma a física, tampouco
é unha ciencia. Por iso, a filosofía de Hume, e todo o empirismo, remata nun “escepticismo”: non
podemos  coñecer  a  verdade  cientificamente,  anque  para  a  vida  cotián  supoñemos  que  o
principio  de  causalidade  funciona,  por  iso  é  un  “escepticismo  moderado”  fronte  ao
dogmatismo racionalista. O problema do escepticismo respecto da ciencia é o problema que Hume
deixa plantexado para que Kant o solucione na súa “Crítica da razón pura”.

2.- ESQUEMA DOS COMENTARIOS DE HUME
- Introducción: xiro subxectivista e característica dos racionalistas e empiristas.
- Situar a Hume dentro da corrente empirista: lévaa ás súas últimas consecuencias 
- Teoría do coñecemento:

Chama impresións ás ideas simples de Locke
Chama ideas ás ideas complexas de Locke

- Logo só existen dúas clases de saber:
a) Relacións de ideas: coñecementos verdadeiros pero sen relación co mundo, coñecemento

non empírico coma as matemáticas. O racionalista alemán Leibniz denominou ás “relacións
de ideas” de Hume “verdades de razón”, e logo Kant chámalles “xuízos analíticos a priori”.

b) Cuestións de feito: que son as que se apoian en algunha “impresión” da experiencia e si
teñen relación co mundo, son empíricas. Leibniz chamoulles “verdades de feito” e Kant
“xuízos sintéticos a posteriori”.

c) Logo para Hume só existe un coñecemento verdadeiro que é científico, pero que non é
unha ciencia “empírica”, senón unha pura “relación de ideas” sen base na experiencia:  as
matemáticas. No tocante ao  coñecemento empírico, isto é, ás  “cuestións de feito” este
non constitúe un coñecemento verdadeiro, xa que as cuestións de feito das que trata a
Física, por exemplo, apóianse na experiencia e esta non nos pode asegurar un coñecemento
universal e necesario para o futuro.

d) O noso coñecemento do mundo, das “cuestións de feito” redúcese a impresións sensibles:
só coñecemos fenómenos (as aparencias ou impresións que temos das cousas)

e) Por iso, Hume diseña unha regra parecida á do precursor do empirismo inglés pero aínda a
finais da Idade Media: a “navalla de Ockham”. A regra de Hume consiste en entrar nunha
biblioteca e ir mirando o que se escribe  nos libros: se nestes non aparecen escritas nin
relacións de ideas nin cuestións de feito, deberemos tirar eses libros ao lume, pois non
esas frases non se apoian nin en impresións nin en ideas. Eses libros que merecen a fogueira
son os libros de metafísica, pois falan de Deus, alma ou mundo, e ninguha destas ideas se
pode reducir a unha impresión sensible (crítica da metafísica).

f) Critica do concepto de substancia (pensante e extensa): o único que temos é un “feixe” de
percepcións ás que nós atribuímos unidade para consideralo substancia, pero en realidade
non teñen unidade ninguha. Por tanto, non existe nin a substancia pensante (res cogitans de
Descartes) nin a sustancia extensa (res extensa)

g) Crítica radical do “principio de causalidade”: Hume tamén aplicou o fenomenismo á
análise do concepto de “causa”. A ciencia moderna apoiábase nese concepto para ofrecer
unha  concepción  determinista  da  natureza.  Considerábase  que  todos  os  fenómenos  que
ocorren na natureza están causados por outros fenómenos naturais  previos.  Temos,  polo

3



tanto, que a certeza e poder predictivo da ciencia depende do coñecemento das causas que
actúan na natureza, causas que a ciencia sempre trata de expresar en forma de leis xerais (lei
de  inercia,  lei  da  forza,  lei  da  gravidade,  etc.)  Agora  ben,  segundo  Hume,  a  idea  de
causalidade non se deriva de ningunha experiencia. Esta só nos amosa que habitualmente
certos fenómenos seguen a outros, por exemplo, acercando un metal a unha fonte de calor
dilátase. Sen embargo, insiste Hume, nunca observamos unha causa ou conexión necesaria
entre dous fenómenos que nos permita concluír con absoluta certeza que un é a causa do
outro.  Isto  significa  que  a  conexión  causa-efecto  na  que  se  basea  a  ciencia  non  ten
propiamente un fundamento sólido. Trátase, máis ben, dunha crenza (belief) probable. O
principio de causalidade non é ningunha lei da natureza, senón o resultado do costume de
ver  que dúas  cousas  se  sucenderon no pasado;  por  exemplo:  a  calor  (causa)  produce  a
dilatación dos metais (efecto). Pero non podemos estar seguros que isto vaia a ocorrer no
futuro. Logo o principio de causalidade non é unha lei e, polo tanto, a ciencia empírica coma
a física, tampouco é unha ciencia. Por iso, a filosofía de Hume, e todo o empirismo, remata
nun “escepticismo”: non podemos coñecer a verdade cientificamente,  anque para a vida
cotián  supoñemos  que  o  principio  de  causalidade  funciona,  por  iso  é  un  “escepticismo
moderado” fronte ao dogmatismo racionalista. 

h) O  problema  do  escepticismo  respecto  da  ciencia  é  o  problema  que  Hume  deixa
plantexado para que Kant o solucione na súa “Crítica da razón pura”.Logo a física non
é unha ciencia e en xeral toda “cuestión de feito”,  toda cuestión empírica non pode ser
científica.  Kant  solucionará este problema dicindo que  ademáis  de relacións  de  ideas
(xuízos analíticos a priori) e cuestións de feito (xuízos sintéticos a posteriori) existen tamén
“xuízos  sintéticos  a  priori”! que  se  fundamentan  non nos  feitos  empíricos,  senón  nos
elementos a priori da nosa forma de coñecer o mundo ( no espacio e tempo da sensibilidade
e nas categorías do entendento): así xustifica Kant mediante o seu “xiro copernicano” a
física de Newton como ciencia.

CONCLUSIÓNS OU INTRODUCCIÓNS PARA HUME
- Facer  unha historia  xeral  do racionalismo e empirismo dende os  gregos ata  Hume:  Platón-

Aristóteles; Agostiño-Tomé/xiro subxectivista/ racionalistas e empiristas modernos.

- Facer unha historia do “principio de causalidade” dende Aristóteles ata Kant:

a)Aristóteles:  final  da  “Física”  di  “todo  o  que  se  move  é  movido  por  outro”,  isto  leva  á
metafísica:  a  teoloxía  ou  teoría  do motor  inmóbil,  pois  o  regreso nas  causas  non pode ser
infinito, ten que haber unha primeira causa pero que non funciona como primeira no tempo, pois
tempo e movemento son eternos,  senón que funciona como “causa final”:  o motor  inmóbil
“gnoesis gnoeseos”: pensamento autopensante que atrae por amor, orixe de todos os cambios. 

b) Santo anselmo de Canterbury: utiliza o principio de causalidad para demostrar a existencia
de Deus a priori: “todos temos a idea dun ser maior que o cal nada se pode pensar, logo ten que
existir”. Vai da causa ao efecto: propter quid.

c) Santo Tomé de Aquino: utiliza o principio de causalidade para demostrar a existencia de
Deus nas súas 5 vías. Pero como seguindo a Aristóteles é empirista, demostra a existencia de
Deus partindo do efecto para chegar á causa: “quia”

d) Guillermo de Ockham: critica por primeira vez o principio de causalidade: só é válido se
temos experiencia da causa e tamén do efecto. Logo critica todas as vías de Tomé, pois todas
parten dun efecto que si se da na experiencia, pero logo chegan  á causa (Deus) que non se dá na

4



experiencia. Por iso, segundo Ockham, non podemos demostra utilizando a razón a existencia
de Deus, senón que só podemos crer nela. Por iso a existencia xa non é un contido común á
razón e á fe, un preámbulo, coma en Tomé, senón que Ockham di que razón e fe non teñen
contidos  comúns,  senón  que  son  fontes  de  coñecemento  radicalmente  “separadas”:  os
preámbulos de Tomé convértense en “artigos de fe”: só podemos crer en Deus mediante a fe,
non demostralo mediante a razón. A isto chámaselle “fideismo” de Ockham, inglés medieval
que influirá na filosofía inglesa empirista moderna.

d)Descartes: utiliza o principio de causalidade para demostrar a existencia de Deus, pois unha
das demostracións é o argumento ontolóxico de Santo Anselemo e outra delas pregúntase pola
“causa” da existencia  do “cógito” chegando á idea de Deus como “causa sui”  (causa de si
mesmo)

e) Hume: critica radicalmente o principio de causalidade: non é un principio válido nin siquera
dentro  da  experiencia  como dicía  o  seu  antecedente  medieval  Ockham.  Só  é  resultado  do
costume de  velos  unidos  no pasaso,  pero  sin capacidade  para  predicir  o  futuro,  (os  metais
poderían non dilatarse no futuro), logo a física que se apoia no principio de causalidade para
establecer as súas leis, non é ciencia (só son cuestión de feito, empíricas, pero non científicas:
universais en necesarias): esceptoicismo de Hume respecto do coñecemento científico.

f)  Kant: O  principio  de  causalidade  non  é  unha  cuestión  de  feito  (ou  xuízo  sintético  a
prosteriori), tampouco é unha relación de ideas ( ou xuízo analítico a priori), senón un “xuízo
sintético a priori”, non procede da experiencia, senón que a precede a priori, é a “forma” do
noso coñecemento intelectivo: é unha categoría de relación que necesariamente aplicamos aos
fenómenos da experiencia  e  por  iso buscamos sempre  cal  é  a  causa  de calquera fenómeno
empírico, anque os feitos varíen, a nosa “forma” de coñecelos a priori non varía. Logo a física
de Newton é ciencia, pois apoiase non nos feitos, senón na nosa forma de coñecelos a priori:
xiro copernicano de Kant.

- Facer unha historia do concepto de substancia dende Aristóteles ata Kant:
a)  Sustancia en Aristóteles: soluciona o “xorismós” de Platón coa teoría hilemórfica: Definición

de substancia “o que é en si e non en outro”; definición de accidentes: “o que é en outro”. A
substancia  é  un  composto  “inseparable”  de  materia  (prinpipio  de  individuación)  +  forma
(esencia). Toda sustancia é un composto de materia e forma (ontoloxía), salvo deus (teoloxía): o
motor  inmóbil  que  é  forma  sen  materia,  acto  sen  potencia,  acto  puro,  “gnoesis  gnoeseos”
(pensamento autopensante).

b) Substancia en Tomé de Aquino: modifica a teoría de Aristóteles para adaptala ao cristianismo:
introduce a distinción esencia-existencia tomada o árabe Avicena, para explicar filosoficamente
o concepto cristián de “creación ex nihilo” utilizando o concepto platónico de “participación”.
Mentres que o  ser Creador:  Deus,  non se compón de esencia e existencia,  senón que nel a
esencia identifícase coa existencia, en troques os  seres creados son un composto de esencia é
existencia (participada por Deus). Para Tomé a substancia creada é un composto inseparable de
existencia e esencia,  sendo a esencia dos seres materiais un composto de materia e forma,
mentres  que  a  esencia  dos  seres  espirituais  é  só  forma.  En  resumo:  introduce  a  distinción
esencia-existencia, a esencia dos seres materiais non é a forma, coma para Aristóteles, senón o
composto de materia e forma e estende a distinción potencia-acto tamén á distinción esencia-
existencia. Ademáis Deus non é só causa final, como para Aristóteles, senón que é causa final e
tamén causa eficiente por ser un Deus creador ex nihilo.

5



c)Substancia en Descartes: Tras o “xiro subxectivista” Descartes define a substancia como: “o que
non necesita de outra cousa para existir” (distinta á definición de Aristóteles, pois na definición
de Aristóteles  non se fala  da independencia),  propiamente  só a  substancia  infinita,  Deus,  é
substancia, pero Descartes di que “análogamente” podemos aplicar esta definición á substancia
pensante (res cogitans) e á substancia extensa (res extensa). Conclusión: a substancia pensante
non necesita de outra cousa para existir, é dicir, non necesita do corpo; e a substancia extensa
non necesita doutra cousa para existir, é dicir, non necesita da alma: En consecuencia corpo e
alma son substancias independentes:  unha é o reino do determinismo mecanicista propio da
ciencia moderna, outra é o reino non determinado da liberdade. Problema ¿Cal é a súa relación?
Descartes di a “glándula pineal”, sería ao mesmo tempo sustancia pensante e sustancia extensa,
isto  é  contraditorio  coa  súa  definición  de substancia.  Este  problema será  algo  que  intentan
solucionar  a  maioría  dos  filósofos  racionalistas  modernos:  Malebranche  coa  teoría  do
ocasionalismo, Espinoza coa teoría da única substancia; Deus ou natureza, Leibniz coa teoría da
harmonía  preestablecida;  e  Kant  dirá  que  o  determinismo  circunscríbese  na  esfera  do
“fenómeno” e a liberdade pertence á esfera do noúmeno.

d) Crítica do concepto cartesiano de substancia en Locke: No “Ensaio sobre o 
entendemento humano” Locke  critica o racionalismo de Descartes dicindo que  non existen
ideas  innatas,  senón  que  cando  nacemos  o  noso  entendemento  é  unha  “tábula  rasa”;  en
consecuencia todo o coñecemento adquirido posteriormente ten a súa orixe na experiencia: as
ideas do entendemento proceden da experiencia. Estas ideas adquiridas polo entendemento a
partires da experiencia son de dous tipos: simples e complexas. Segundo Locke a substancia é
unha “idea complexa” que agrupa os accidentes ou calidades  que son ideas simples que
adoitamos percibir xuntas.  O erro da filosofía consiste en dar un paso máis e considerar a
idea de substancia non só como un conxunto de sensacións ou ideas simples, senón como
unha  realidade  material  que  funciona  como  soporte  das  sensacións.  Pero  segundo  o
empirismo de Locke nós só estamos autorizados a dicir que temos unha “idea complexa” de
substancia  que  reune  “ideas  simples”  ou  calidades,  pero  non  que  a  susbstancia  sexa  algo
material. Segundo Locke non coñecemeos a substancia, ou como el di: a substancia é un non
sei que”. Esta crítica do concepto de substancia afecta á filosofía de Descartes que falaba de
tres  substancias:  infinita  (Deus),  pensante  e  extensa.  Se o concepto de substancia  non é
válido a filosofía de Descartes é incorrecta ao falar de substancia infinita, pensante e extensa.

e) Crítica de Hume do concepto de substancia (pensante e extensa de Descartes): En lugar de
chamarlle ideas simples que se agrupan nunha idea complexa como fai Locke, Hume di que a
substancia é “feixe de percepcións” ás que nós lle atribuímos unidade para consideralas
como substancia, pero en realidade non teñen unidade. Logo non existe a substancia pensante
nin a extensa de Descartes.

f)  O concepto de substancia en Kant: Kant  sintetiza racionalismo e empirismo dicindo que
teñen parte de razón os racionalistas ao dicir que hai elementos do coñecemento que non
proceden da experiencia, “elementos a priori”, e tamén teñen parte de razón os empiristas
ao  dicir  que  todo  coñecemento  comeza  coa  experiencia,  “elementos  a  posteriori” do
coñecemento.  Kant considera que o concepto de substancia é un “elemento a priori” do
coñecemento  intelectivo,  unha  “categoría  do  entendemento” formada  “espontaneamente”
polo entendemento e  que debe ser aplicada aos fenómenos da sensibilidade constituídos
polo espacio e tempo e as impresións sensibles se queremos acadar coñecemento científico.
Isto significa que os empiristas tiñan algo de razón ao dicir que a substancia non é algo que
exista como “cousa en si” no mundo, sendo máis ben unha idea do suxeito cando coñece a
realidade. Pero os empiristas non se decataron de que a substancia non é simplemente un

6



“feixe  de  percepcións”,  como  di  Hume,  ao  que  nos  lle  atribuímos  unidade,  senón  que
precisamente,  ao  coñecer,  o  coñecemento  ten  que  darlle  unidade  ás  representacións
mediante  as  categorías. Cando  o  entendemento  non  aplica  categorías  a  “fenómentos”,
senón  a  “noúmentos”,  entón  non  se  produce  coñecemento,  senón  unha  aparencia  de
coñecemento, unha “ilusión trascendental”, iso é o que ocorre cos obxectos transcendentes
da metafísica: Deus, alma e mundo; e por iso  a metafísica non é ciencia nin poderá selo
nunca.

TEXTOS ABAU DE HUME:

anterior seguinte

D.HUME –texto 7
Investigación sobre o coñecemento humano, S. IV; Part I

22. Todos os razoamentos referentes a materias de feito, parecen estar fundados na
relación de causa e efecto. Por medio desa única relación podemos ir máis aló da
evidencia da nosa memoria e dos nosos sentidos. Se se lle preguntara a un home por
qué cre calquera cuestión de feito que non ten presente –por exemplo que o seu
amigo está no campo ou en Francia– daría unha razón; e esta sería algún outro feito,
como  unha  carta  recibida  ou  o  coñecemento  dos  seus  propósitos  e  promesas
anteriores. Un home que encontrase un reloxo ou calquera outra máquina nunha illa
deserta, concluiría que unha vez houbo homes nesa illa. Todos os nosos razoamentos
concernentes a feitos son da mesma natureza. E neles suponse constantemente que
hai unha conexión entre o feito presente e ese que se infire del. Se non houbese
nada  que  os  ligase,  a  inferencia  sería  completamente  precaria.  Oír  unha  voz
articulada  e  un  discurso  racional  na  escuridade  garántenos  a  presenza  dalgunha
persoa: ¿Por que? Porque estes son efectos de produción e fabricación humanas,
estreitamente  conectados  con elas.  Se  analizamos  todos  os  demais  razoamentos
desta natureza, atoparemos que están baseados na relación de causa e efecto, e que
esta relación pode ser próxima ou remota, directa ou colateral. A calor e a luz son
efectos colaterais do lume, e un efecto pode inferirse correctamente do outro. 23.
Polo tanto, se quixeramos satisfacernos no referente á natureza da evidencia que nos
garante as cuestións de feito, deberiamos preguntarnos como chegar ó coñecemento
da  causa  e  do  efecto.
Aventurareime a afirmar, como proposición xeral que non admite excepcións, que o
coñecemento desta relación non se acada en ningún caso por razoamentos a priori,
senón que procede da experiencia, na que achamos que uns obxectos particulares
calquera  están  continuamente  unidos  entre  si.
D. HUME; Investigación sobre o coñecemento humano, Sec. IV. Dúbidas escépticas
acerca das Operacións do Entendemento; Parte I. Trad. galega de L.M. Varela Cabo
(USC)

anterior seguinte

D.HUME –texto 8
Tratado da natureza humana; L- I; Parte I; Sec. VI.

7



Preguntaría gustosamente ós filósofos que derivaron tantos dos seus razoamentos da
distinción entre substancia e accidente e imaxinaron que temos ideas claras acerca
delas, se a idea de substancia debe ser derivada das impresións de sensación ou de
reflexión. Se nos é proporcionada polos nosos sentidos, pregunto por cál deles e de
qué maneira. Se é percibida pola vista, debe ser unha cor; se polo oído, un son; se
polo gusto, un sabor; e así para os outros sentidos. Pero non creo que alguén afirme
que a substancia é unha cor, un son ou un sabor. A idea de substancia, se é que
existe,  debe  logo  derivarse  das  impresións  de  reflexión.  Pero  as  impresións  de
reflexión divídense nas nosas paixóns e emocións, ningunha das cales é posible que
represente  unha  substancia.  Polo  tanto,  non temos  ningunha idea  de  substancia
distinta dunha colección de cualidades particulares, nin nos referimos a outra cousa
cando falamos ou razoamos sobre ela. A idea de substancia, así como a de modo,
non é senón unha colección de ideas simples reunidas pola imaxinación e que teñen
un nome particular asignado, polo cal somos capaces de recuperar, para nós mesmos
ou para outros, ese conxunto. Pero a diferenza entre estas ideas consiste nisto: que
as cualidades particulares que forman a substancia se refiren normalmente a un algo
descoñecido, ó cal son supostamente inherentes; ou aceptando que esta ficción no se
produza, polo menos suponse que están conectadas de xeito próximo e indisoluble
polas relacións de contigüidade e causalidade. O efecto disto é que calquera nova
propiedade  simple  que  atopemos  que  teña  a  mesma  conexión  co  resto,
inmediatamente a metemos entre elas, aínda que non estea na primeira concepción
da substancia. Así, a nosa primeira idea do ouro pode ser que é de cor amarela, o
peso, a maleabilidade e a fusibilidade, pero cando descubrimos a súa solubilidade en
aqua regia, unímola ás outras cualidades e supoñemos que pertence ó concepto de
substancia como se a súa idea formase parte dela dende o principio. O principio de
unión, sendo considerado como a parte principal  da idea complexa, dá entrada a
calquera cualidade que se manifeste posteriormente, e é igualmente comprendido
por el como as outras que se manifestaron en primeiro lugar. D. HUME; Tratado da
Natureza  Humana,  Libro  I,  Do  entendemento;  Parte  I,  Das  ideas:  a  súa  orixe,
composición e abstracción. Sec. VI. Dos modos e das substancias. Trad. galega de
L.M. Varela Cabo (USC) 

8


