
III.- PERÍODO SISTEMÁTICO, ONTOLÓXICO OU
METAFÍSICO (S. V-IV a. C)

PLATÓN (“Aristocles”)

0.- VIDA E OBRAS
0.1.- Vida (428/7-348/7 – S. IV a. C.) “O de anchas omoplatas”
Nacido en Atenas de familia nobre. O seu verdadeiro nome era “Aristocles” e posteriormente recibiu
o nome de Platón aludindo as súas anchas costas. Os seus dous irmáns, Adimanto e Glaucón aparecen na
obra a “República” e  súa irmá, Potone, foi nai de Espeusipo, a quen Platón deixou á súa morte a
cargo da dirección da Academia,  rivalizando este con Aristóteles  (que  ingresou na Academia  de
Platón ós 17 anos,  no 367, cando tiña Platón 61),  alcumado por Platón “o lector”,   a “mente da
escola”. Os seus parentes Crítias e Cármides participaron no “goberno dos Trinta Tiranos” no 403
(instaurado trala fin da Guerra do Peloponeso 431-404, apoiados por Esparta),  derrocados logo pola
restaurada democracia corrupta: Trasíbulo, que condenou a morte a Crítias e Cármides, por causa de
cuxo parentesco tivo que fuxir a Megara Platón, logo do xuízo inxusto de  Sócrates (399). 

Na súa xuventude Platón non se dedicou de cheo á filosofía, pois como membro de familia nobre, nun
principio aspirou á carreira política. Os seus parentes oligarcas (e logo Tiranos), Crítias e Cármides,
instárono a que se introducise en política  baixo a súa protección.  Logo os  oligarcas  fixeron política
violenta perpetrando crimes, e trataron de involucrar a Sócrates, inimizándose por isto Platón con  eles.
Pero tampouco os demócratas posteriores foron mellores ao condenar a Sócrates a morte, polo cal
abandonou Platón a carreira política (tal e como explica na súa famosa “Carta VII”), anque a idea
rectora de toda a súa filosofía nunca deixará de ser a de proxectar unha sociedade ideal (República)
que sexa “xusta” (tal e como indica o subtítulo da obra República “ou do xusto”) e na que sexa
imposible unha condena inxusta coma a de Sócrates. Esta é a finalidade última de toda a filosofía de
Platón.
INFLUENCIAS:
A)Aristóteles di que  na súa xuventude Platón relacionouse con Crátilo, filósofo heraclíteo, de quen
aprenderá que o mundo sensible está en continuo cambio.

B)De Sócrates,  de quen se fixo discípulo  ós  20 años,  aprende que o coñecemento verdadeiro  é
asequible no plano intelectual, conceptual (non no sensible). 

C)Morto  Sócrates  (399),  retirouse  Platón  a  Megara  por  un  curto  período  entaboando  contacto  con
Euclides de Megara, quen combinaba as doutrinas de Parménides e Sócrates (o verdadeiro ser non
cambia),  pero  combatía  as  ideas  de  Platón,  que  lle  contestou  no  diálogo  o  “Sofista”  refutando  o
eleatismo.

D)Logo Platón fixo unha longa viaxe (3 anos) por Exipto e Cirene (Libia), regresando a Atenas no 395. 
Máis tarde faría tres viaxes á Magna Grecia (Tarento e Siracusa no sur de Italia), viaxes que dividen os
principais períodos da súa Filosofía. Na primeira viaxe á Magna Grecia (no 388/ ós 40 anos) coñeceu ao
pitagórico  Arquitas  de  Tarento,  que  deixou  nel  a  pegada  da  preexistencia  das  almas  e  a
importancia das matemáticas. 

Logo continuou a súa viaxe a Siracusa (Sicilia) facéndose amigo de Dion, cuñado do tirano Dionisio I, ao
que lle desagradan os ideais políticos de Platón e véndeo como escravo, sendo rescatado por Aníceres
(387) podendo así  voltar a Atenas. Alí fundou a “Academia” (no 387, ós 41 anos), chamada así por
estar preto do santuario dedicado ao heroe Academo e permanece en Atenas 20 anos. A Academia pode
ser  considerada  a  primeira  Universidade  europea.  Anque o interese  de  Platón  era  formar  políticos  e

1



gobernantes,  tamén ensinaba cousas non útiles  inmediatamente,  ó contrario que os sofistas (retórica),
fomentando así o amor desinteresado á ciencia. O programa de estudios incluía materias preliminares
coma a astronomía e a matemática (na  porta da Academia rezaba a célebre inscrición “Ninguén
pode entrar aquí sen ser xeómetra”, matemático; clara influencia dos pitagóricos) e culminaba coa
dialéctica. O político así formado non sería un oportunista (sofista) senón un home de Estado coñecedor
das verdades eternas e inmutables, e por iso mesmo capaz de dirixir adecuadamente os destinos da polis. 

No 366 (ós 61 anos) realizou a súa  segunda viaxe a Siracusa, trala morte de Dionisio o Vello, para
encargarse da educación de Dionisio II, que rematará inimigándose con Platón i este regresa a Atenas.

A súa última viaxe a Sircusa (no 361/ ós 66 anos) fíxoo acompañado dos membros más ilustres da
Academia, pero axiña a súa vida voltou a estar en perigo e voltou a Atenas. No 357,  Dion, axudado
polos platónicos e 800 homes, apoderouse de Siracusa e conseguiu instaurar o ideal de Platón: o
goberno dos filósofos. Pouco despois Dion foi asasinado polo platónico Callipos.

Platón xa non voltou a saír de Atenas. Deixou a Academia en mans de Heráclides de Ponto e dedicouse a
escribir. Segundo Cicerón morreu (no 348) escribindo e foi enterrado no xardín da Academia. Logo
a Academia quedaría a cargo de Espeusipo.
Resume da súa vida

- Orixe e intención política
- Xuízo de Sócrates e decepción política: pescuda filosófica da verdade e a xustiza
- Primeira viaxe a Siracusa: fundación da Academia
- Segunda viaxe a Siracusa: intento de educación segundo os ideais da “República”
- Terceira viaxe a Siracusa: intento de instauración do goberno dos filósofos
- Hasta a súa morte: intento de superar os defectos da teoría das ideas

1.2.- Obras
a)Período socrático  - Apoloxía de Sócrates

ou de xuventude: - Cármides: sobre a temperanza (soprosine)
- Protágoras: a virtude pode ensinarse

b) Período de transición: - Crátilo: sobre Heráclito e a linguaxe
- Gorxias: sobre o dereito do máis forte
- Menón: sobre a reminiscencia
- Hipias maior: sobre a beleza
- Hipias menor: o intelectualismo moral

c) Período de madurez: - Fedro: sobre o amor, mito do carro alado
- Fedón: sobre a inmortalidade da alma
- Banquete: sobre a Beleza/amor  
- República: Utopía, Estado, educación, 
   coñecemento, simil da liña, mito da caverna

d) Período crítico: - Parménides: autocrítica da teoría  das ideas
-Teeteto(pitagórico): crítica do coñecemento          
  sensible.

   -Sofista: Algunhas posibles solucións ós problemas do 
"Parménides".
- Político: sobre o verdadeiro gobernante: é o que 
  sabe

2



e) Período de vellez: - Timeo: Cosmoloxía matemática
- Leis: Máis realista que a República
- Carta VII: Autobiografía  política de Platón

Hai que estudiar ben o período de madurez. O resto só coñecelos por enriba

1.3.- Antecedentes da Teoría das Ideas de Platón
- Heráclito, a través de Crátilo, inflúe no mundo sensible de Platón (ontoloxía)
- Parménides, quizais a través de Euclides de Megara, inflúe no mundo intelixible de Platón (ontoloxía)
- Sócrates:  Inflúe no método e definición  de conceptos  universais  morais:  a  maiéutica  de Sócrates

perfeccionase en Platón converténdose en dialéctica. (gnoseoloxía)
- Pitagóricos: inflúen na concepción matemática do mundo e na concepción da alma de Platón (na súa

gnoseoloxía, na súa cosmoloxía e na súa antropoloxía)

1.-  ONTOLOXÍA  OU  CONCEPCIÓN  DA  REALIDADE:  DOUS  MUNDOS
(DUALISMO COSMOLÓXICO) 
Platón concibe a realidade dividida en dous mundos: distingue entre mundo dos obxectos sensibles e
mundo dos obxectos intelixibles,  tratando de sintetizar  na súa ontoloxía as influencias de Heráclito e
Parménides.

a)Heráclito influíu en Platón a través de Crátilo. A idea de Heráclito de que "todo flúe" aplícaa Platón só
ós obxectos do mundo físico ou sensible, que están en devir ou cambio constante, sendo este mundo algo
cambiante e  non verdadeiramente real.  Del non podemos ter un coñecemento científico (episteme),
senón sómente opinión (doxa), porque a ciencia trata de obxectos fixos, estables, permanentes.

b)Parménides influe  en Platón  a  través  de Euclides  de Megara.  De Parménides  acepta  Platón a súa
afirmación racional (do logos=razón): "só o ser é (existe)"; e aplícaa unicamente ao mundo das ideas, pois
para Platón o que existe verdadeiramente son as ideas, esencias ou formas. Pero non cre que o mundo
sensible sexa completamente non-ser (non existencia=nada) coma Parménides dicía: "o non-ser (o que
cambia ou se move, o cambio do mundo sensible) non é (non existe)". Por tanto, Platón cre que anque o
mundo  sensible  e  cambiante  non  existe  verdadeiramente,  si  "participa"  do  ser  (participa  da
existencia), "imita" ou é copia do ser, é dicir, non equivale á nada (coma para Parménides), senón que
está entre o ser (existencia) e o non-ser (nada), é unha realidade sómente copiada, imitada, ou participada.
Existe, por tanto, unha verdadeira realidade (ideas) e unha realidade non verdadeira, sómente copiada,
imitada, participada: só “sombras” das ideas.

1.1.- Teoría das ideas ou “Mundo das ideas”: confianza na razón, desconfianza nos
sentidos
As ideas,  formas ou esencias  son  invisibles e  só poden ser captadas  polo  pensamento puro (razón
intuitiva) e non polos sentidos. Non debemos confundir as "ideas" de Platón co uso corrente do termo
idea como se fose algo subxectivo que só eu (suxeito) teño na miña mente e que non é real: coma cando
dicimos "isto é só unha idea que non ten nada de real". As ideas de Platón non están sómente na miña
mente, senón que existen realmente (teñen realidade ontolóxica), anque non ocupan ningún lugar no
espacio. Son, por tanto, contidos obxectivos (válidas para tódolos homes). Nosoutros descubrímolas, non
son simples invencións nosas.

Características das ideas:
- Só son captables polo pensamento puro (razón intuitiva=gnoesis), non polos sentidos
- Non están suxeitas ó cambio, son permanentes, inmutables.
- Son eternas ou atemporais (están fóra do tempo)

3



- Son verdadeiramente reais: máis reais cás cousas sensibles que só son sombras, copias ou imitacións.
-  Son  transcendentes  ou separadas  das cousas  particulares  e  da  mente  humana.  Non significa  que
ocupen outro "lugar", pois o intelixible non ocupa lugar no espacio: son incorpóreas.
-  Son  independentes das cousas:  non cambian nin perecen coas cousas.  Un home pode cambiar  ou
morrer,  unha cousa bela  pode cambiar  ou morrer,  pero as  ideas  de home e beleza non cambian nin
perecen.

- Las ideas  están xerarquizadas:  non tódalas ideas  están ao mesmo nivel,  unhas son superiores  a
outras formando unha pirámide, sendo a “idea de ben” a superior a tódalas demais: 

O  ben é a idea suprema porque  dela dependen todas as demais:  nela unifícase toda a realidade (o
ser=ideas),  todo o  coñecemento  e  todo actuar  ético  e  contemplación  estética  (unifica  a  realidade  ou
ontoloxía, a epistemoloxía, a ética e a estética ). Isto quer dicir que:
a) O ben é  principio ontolóxico  (principio

do que procede toda a realidade=ideas): é
causa  do  ser  (realidade  ou  existencia)
das demais ideas (na "República").

b) O  ben  é  principio  gnoseolóxico
(principio  do  que  procede  todo
coñecemento):  é  a  fonte  ou  causa  da
intelixibilidade de todas as ideas (na"República").

c) O ben é principio ético ou moral (na "República"), pois a idea de ben tamén é unha idea moral que
rexe o noso comportamento, é principio absoluto de todas as valoracións (ideal de xustiza, templanza
etc.) 

d) O ben identifícao Platón coa beleza (estética) (ben=beleza) no diálogo o  "Banquete". Por iso, o
ben é tamén a idea máis bela. Así entendemos que neste diálogo o ben=beleza é  tamén fin (telos)
realizado e existente ao que tenden tódalas ideas e tamén o fin ao que tende o home impulsado polo
amor (eros). Mediante o “eros inferior” os homes síntese atraídos pola beleza corporal e buscan a
inmortalidade enxendrando fillos, pero existe un eros ou unha atracción  superior, mediante a cal o
home busca a inmortalidade tendendo a acadar a idea máis bela=ben (por exemplo, os filósofos e
sabios coma Homero e Solón); a este “amor superior” refírese a tradición cando dicimos que "é un
amor platónico". Ademais, o "Banquete" contén  elementos místicos ou relixiosos de ascensión ás
ideas que tomará o neoplatonismo e o cristianismo. Advírtase a influencia desta idea do "eros" ou
amor na doutrina cristián do amor a Deus: primeiro mandamento.

Os catro aspectos do ben valen tamén para as cousas, xa que estas non son máis ca copias, ou sombras das
ideas delas.

1.2.-  Mundo sensible
As cousas do mundo sensible son  visibles  e son captadas  polos sentidos, que só nos ofrecen  opinión
(doxa)  sobre as cosas;  os sentidos captan o constante  movemento ou cambio  das cosas,  que non é
verdadeira realidade,  senón só  aparencia:  os sentidos non nos din o que as cousas son, senón o que
parecen ser=aparencia.

Características do mundo sensible:
- Só captable polos sentidos
- Composto de cousas cambiantes e temporais 
-  Non son  verdadeiramente reais: só son aparencias, sombras, copias,  participacións ou imitacións
(están entre ser e non-ser)
- Son  inmanentes (o contrario de transcendentes) ás cousas, son  corpóreas e ocupan un "lugar no
espacio".
- Cambian e perecen: Un home particular cambia e morre, unha cousa bela cambia ou morre, tódalas

cousas en xeral están cambiando e desaparecendo.

4

IDEA DE BEN

IDEAS MORAIS Y ESTÉTICAS

IDEAS OU CONCEPTOS MATEMÁTICOS

IDEAS DE COUSAS NATURAIS



- As cousas están ordenadas segundo a xerarquía das súas ideas

Orixe do Mundo Sensible (Física ou Cosmoloxía Platónica): 
Platón explica  no diálogo “Timeo” a formación do cosmos  por parte do demiurgo.  Pero como o
cosmos (significa orde) é algo físico (da physis), a explicación só pode ser "verosímil" ou aproximativa
(non científica), pois a Física non pode ser ciencia exacta dado que trata do mundo sensible en constante
cambio.
Segundo Platón, na orixe había catro realidades distintas que existían dende toda a eternidade: a) as
ideas  (causa formal ou exemplar); b) a  materia  (causa material) formada polos catro elementos (de
Empédocles) mixturados en desorde ("Caos"); c) o demiurgo ou artesán divino (causa eficiente) ou ser
divino que disfrutaba contemplando as ideas; e) o espacio ou "receptáculo".
O demiurgo (palabra grega que significa artesán)  non é un deus "creador" (a partires da nada), senón
que é sómente un "artesán divino", pois limitase a modelar os elementos xa existentes. ¿Que é o que
move ao demiurgo a modelar o mundo ou cosmos? a  súa bondade (causa final: teleoloxía) é o que o
move ou impulsa a dar forma ao mundo ou cosmos. Así pois, o Demiurgo procede do seguinte xeito:
tomando como modelo ou causa exemplar as ideas ou "formas" e os números, colle os 4 elementos
de  Empédocles  meesturados  de  maneira  caótica,  e  introdúceos  no  espacio  ou  "receptáculo",
dándolle así unha "orde" (cosmos) ou forma semellante ás relacións musicais (Pitagóricos), anque de
maneira imperfecta debido á imperfección da materia.

Por orde formou:  tomando como modelo o mundo das ideas e dos números e en especial  a idea de
animal  vivinte,  formou primeiro  a  alma do  mundo ou  cosmos,  logo  o  corpo  do mundo  dándolle
movemento de rotación e uniuno á alma encomezando a vivir no tempo, a continuación formou as esferas
celestes  ou  deuses  astrais  inmortais  de  lume,  logo  a  parte  racional  e  inmortal  da  alma  que
corresponde ao elemento terra. Deixou logo ós deuses inferiores a formación dos corpos e a súa unión
ás almas, logo crearon outra alma mortal divida en dúas: irascible e concupiscible, unha vez formado o
home, o seu primeiro nacemento é natural pero as seguintes son reencarnacións que dependen da boa ou
mala  conducta;  a  continuación  os  deuses  inferiores  crearon  os  vexetais,  e  finalmente  dúas  especies
animais:  os peixes  que se corresponden co elemento  auga, e as  aves  col  aire. O Demiurgo  continuou
formando a Terra esférica no centro do universo con movemento de rotación arredor do eixo do mundo
(Xeocentrismo,  que permanecerá  ata  Copérnico)  collendo os  4 elementos  do caos  e  imprimíndolles
figuras xeométricas (cosmos=orde): 

- ao elemento terra deulle figura matemática de cubo (catro triángulos isósceles por cada cara)
que non pode transformarse en ningún outro elemento. Os demais elementos compóñense de
triángulos escalenos, resultado de dividir un isósceles en 2 e poden transformarse entre si.

- ao lume: tetraedro (pirámide) formada por catro triángulos equiláteros compostos cada un da
unión de 6 triángulos rectángulos escalenos que forman un triángulo equilátero por cada cara.

- ao aire: octaedro (8 triángulos equiláteros)
- ao auga: icosaedro (20 caras formadas por triángulos equiláteros)

-   O cosmos ten forma de dodecaedro.

Optimismo universal: a obra do demiurgo e a máis perfecta que era posible executar tendo en conta a
imperfección da materia.

- Conclusión: é unha concepción matemática do cosmos: influirá no nacemento da ciencia moderna,
é unha  concepción espiritualista  (o demiurgo asemellase ó nous de Anaxágoras e contraponse  ó
atomismo=concepción  materialista  mecanicista),  i  é  unha  concepción  transcendente  (influirá  no
cristianismo a través do neoplatonismo: o demiurgo artesán pasa a ser o Deus cristián creador e as
ideas convértense en pensamentos de Deus).

5



1.3.- Relación entre ambos mundos: problema do “xorismós” ou “separación de mundos”
a)Participación (methesis en "República"): as cousas do mundo sensible "participan" das ideas do mundo
intelixible: por iso non son a nada ou o non-ser de Parménides

b)Imitación (mímesis  en  "Sofista"  e  "Timeo"):  No  sofista  di  que  a  relación  entre  as  ideas  é  de
"participación" e que a relación entre as ideas e as cousas é de "imitación". No "Timeo" substitúe a idea
de  participación  pola  de  imitación  ou  exemplarismo:  fala  de  como  o  demiurgo  fixo  as  cousas  a
"imitación" das ideas.

c)  Finalidade (teleiosis):  As ideas son o fin ao que tenden as cousas. E tódolos seres (ideas e cousas
tenden a un fin último: a idea de ben.

PROBLEMA DO XORISMÓS (separación de mundos): Por unha banda, Platón ten que separar as
cousas das ideas para poder facer ciencia das ideas: o mundo cambiante das cousas sensibles ten que
estar separado respecto do mundo estable das ideas para poder facer ciencia continuando a maiéutica de
Sócrates ata convertela en dialéctica, pois a ciencia trata sobre as definicións ou ideas que non cambian: o
“cambiante” (cousas) ten que estar “separado” (xorismós) do “estable” (ideas). 
Pero, por outra banda, Platón afirma que debe haber unha relación (non separación) entre as cousas
e as ideas: as cousas participan, imitan ou teñen a súa finalidade nas ideas. 
Platón foi consciente deste problema e intentou solucionalo no seu diálogo “Parménides” sen conseguilo.
Será Aristóteles quen o solucione coa súa teoría hilémorfica: "formas" non separadas da materia, senón
unidas a ela formando un composto "synolón" inseparable: a sustancia.

1.4.- Conclusións da ontoloxía
- Platón representa un  progreso respecto a presocráticos  (afirma a existencia dun ser non material),
sofistas (négase a aceptar a relatividade da ciencia e valores morais) e Sócrates (estende as definicións
éticas ó campo da lóxica e ontoloxía): síntese entre filosofía presocrática e socrática
- Afirma o Ser inmaterial contra o materialismo (atomistas)
- Acepta o cambio de Heráclito, pero afirma que é só unha parte da realidade ou do ser
- O verdadeiro ser é transcendente. Fronte a Parménides, que só fala do ser, Platón distingue entre o

ser (ideas) e os seres (imitacións). As cousas sensibles participan do ser, o único (idea) non se dá sen o
múltiple (imitacións de cada idea).

2.-  REALIDADE  E  COÑECEMENTO  DENDE  A  TEORÍA  DAS  IDEAS:
GNOSEOLOXÍA OU TEORÍA DO COÑECEMENTO
Vimos de ver que na ontoloxía Platón trata de unificar  os antecedentes de  Heráclito e Parménides.
Agora,  na  gnoseoloxía están presentes tamén ambas influencias,  pois a gnoseoloxía non se pode
separar radicalmente da ontoloxía, xa que o que se coñece (gnoseoloxía) é a realidade (en Platón=as ideas
=ontoloxía). Pero a estas influencias engade Platón, na gnoseoloxía, dúas máis: 

a)  O  método  inductivo  de  Sócrates   (ironía  +  maiéutica para  acadar  as  definicións  universais  e
necesarias),  que  Platón  perfecciona  e  chama "dialéctica".  Segundo  o  método  de  Sócrates,  a
intelixencia elévase por enriba do móbil, o particular e continxente (contrario de necesario) ata chegar á
formación dos conceptos universais morais, mediante definicións. Pero Platón aplica este método non só
ós conceptos morais (coma Sócrates tiña feito: ben en si, xustiza en si, etc.) senón a tódolos conceptos.
Ademais Platón atribúe a estes conceptos universais  non só un valor mental ou subxectivo (válido só
para un suxeito, coma fixera Sócrates), senón tamén un valor ontolóxico, real ou obxectivo (válido para
tódolos humanos): son as ideas, esencias ou formas.

6



b) Os pitagóricos inflúen en Platón a través de Arquitas de Tarento mediante dúas ideas: A primeira idea
é a  importancia  das matemáticas  como paso intermedio  para  ascender  ao  mundo das  ideas  (como
veremos agora na súa teoría  do coñecemento  ou gnoseoloxía),  e  tamén a concepción matemática  do
cosmos (que veremos logo na física ou cosmoloxía de Platón). A segunda idea é a concepción da alma
como algo inmortal, preexistente e separada do corpo (dualismo antropolóxico) e que cae no corpo
como nun cárcere da que ten que liberarse para voltar ó mundo das ideas (verémolo na súa gnoseoloxía -
teoría da reminiscencia- e na súa Antropoloxía). 

En resumo:  Platón  na  súa  gnoseoloxía  trata  de  ascender  dende  o  coñecemento  sensible  (Heráclito,
sentidos)  ata  o  coñecemento  intelixible  (Parménides,  razón)  perfeccionando  o  método  inductivo  de
Sócrates, engadindo á concepción de Sócrates que o mundo das ideas é a verdadeira realidade ontolóxica
e non só un concepto da mente e introducindo a matemática (pitagóricos).

2.1.- Símil da liña
Anque o diálogo  "Teeteto" é  posterior  á  "República",  no  primeiro  refuta  Platón a idea de  que o
coñecemento sensible sexa verdadeiro coñecemento (só o coñecemento racional o é), sería algo así
coma a parte negativa da súa teoría do coñecemento. En troques, na "República" (cara o final do libro
VI) é onde Platón expón a parte positiva da súa teoría do coñecemento, axudándose do chamado "Símil
da liña". E inmediatamente despois, ó comezo do libro VII, exemplifica o que quixo dicir no "Símil da
liña" (graos de coñecemento) mediante o famosísimo texto da "Alegoría da Caverna". 

 Símil da liña (Rep. VI): relaciona os niveis de ser (ontoloxía) cos graos de saber  (gnoseoloxía):
relación ser-coñecer.

Gnoseoloxía Ontoloxía
              (niveis de coñecemento)         (niveis de realidade)  
                                                                                                                                                                    

   Tipos de saber  Graos de coñecemento       Obxectos         
                                                 coñecemento

              (dialéctica) gnoesis ou razón intuitiva (intelixencia)          ideas ou arxés                        mundo
             (orixinais ou arquetipos)     intelixible

Ciencia ou
Episteme     (matemática) dianoia ou razón discursiva (pensamento) obxectos matemáticos

               (física) pistis, fe ou crenza animais, natureza e arte
                                                                                                                                                                                  mundo 
Opinión ou                                                                                                                                                                  sensible
doxa       (ignorancia) eikasía, conxectura ou suposición iconos, imaxes ou sombras

              ignorancia

Non debemos esquecer que o que Platón pretende (o mesmo ca Sócrates) é poder facer ciencia, e para
isto é necesario que posuamos algún tipo de coñecemento inmutable, estable (as ideas). Para acadar
este coñecemento (a ciencia=episteme) temos que ascender por estes "graos de coñecemento" dende o
grao máis baixo: eikasía ata o máis elevado: gnoesis. 

A liña divídese primeiramente en  dúas grandes metades desiguais porque só uns poucos chegan ó
grao  superior  de  coñecemento:  a  inferior  corresponde  á  opinión  (en  grego:  doxa)  e  a  superior
corresponde  á  ciencia  (episteme).  Cada  grao  de  coñecemento  (gnoseoloxía)  refírese  a  un  nivel

7

M
ediante educación ou paideia



distinto de obxectos (ontoloxía). A doxa correspóndese co mundo sensible e por iso del non podemos
ter verdadeiro coñecemento, pois neste mundo todo cambia (Heráclito). A episteme correspóndese só en
parte co mundo das ideas e del si podemos ter verdadeiro coñecemento, pois refírense a obxectos máis
estables (obxectos matemáticos e ideas). Estas grandes metades desiguais da liña divídense á súa vez
noutras  dúas  metades  tamén desiguais.  A doxa  divídese  en  eikasía,  que  é  o  grao  máis  baixo  de
coñecemento  e  no  que  se  atopa  a  maioría  da  poboación,  e  pistis que  é  un  grao  máis  elevado  de
coñecemento, pero non aínda verdadeiro coñecemento porque ambos pertencen á opinión ou doxa. E a
metade superior (episteme) divídese en dianoia, que é o grao máis baixo de episteme (pero máis elevado
cá pistis) e a gnoesis que é o grao superior de coñecemento e que se ocupa das ideas.

¿Que pretende dicir Platón con este símil?

Para Platón, mediante a educación (en grego: paideia) a mente humana atravesa, dende a ignorancia
ata o coñecemento máis elevado, dous grandes campos: o da opinión (doxa) e o da ciencia (episteme).
Para  chegar  ó  nivel  superior  de  coñecemento,  ascéndese  dende  o  menos  estable  ou  permanente
(sentidos, imaxes) cara o máis estable ou permanente (razón, ideas).

A metade inferior da liña subdivídese en dúas:

a)Eikasía: É o nivel máis baixo de coñecemento e ten por obxecto as imaxes ou sombras das cousas do
mundo sensible, coma cando as vemos reflectidas na auga ou en superficies pulidas. Pero como para
Platón as cousas do mundo sensible son copias ou imitacións das ideas, entón a eikasía é xa unha imaxe
dunha imitación ou copia das ideas, é dicir, unha imaxe de segunda man. 
Por exemplo: Ningún conxunto de leis que forman a constitución dunha polis é perfecta; hainas máis
perfectas e menos, pero só a idea de xustiza é perfecta. Se alguén crese que a constitución de Atenas en
tempos da morte de Sócrates representa a idea de xustiza perfecta equivocaríase, pois estaría perante unha
"copia" ou "imitación" imperfecta da idea de xustiza. Pero sería  aínda máis ignorante aquel que se
deixase convencer por un sofista de cousas que nin sequera son xustas conforme ás leis imperfectas
de Atenas. Esta persoa estaría perante a "sombra" totalmente errónea da xustiza de Atenas, que á súa vez
é só "imitación" respecto á idea de xustiza perfecta.  Outro exemplo: sería o grao de coñecemento que
temos cando soñamos dentro doutro soño que o que vemos é a realidade.

b)Pistis:  É o seguinte  grao de coñecemento  e  refírese ós  obxectos do mundo sensible.  Refírese ós
obxectos físicos (natureza=physis) dos que son sombra os anteriores (eikasía). Por exemplo: Sería o grao
de coñecemento de  alguén que toma por xustiza perfecta a xustiza da constitución de Atenas en
tempos da morte de Sócrates.  Ou tamén,  de aquel  home cuxa  única idea de cabalo a toma dos
cabalos particulares e non ve que son "imitacións" imperfectas do cabalo ideal. Ou tamén, quen cre
que a natureza exterior é a verdadeira realidade (e non unha copia menos real das ideas), anque esta
persoa non está tan alonxada da verdade coma quen, soñando, pensa que as imaxes que ve son o mundo
real. Por iso para Platón os obxectos sensibles, a física (physis=natureza) non é unha verdadeira ciencia,
pois  os  seus  obxectos  están  en  constante  cambio  e  só  son  "imitacións"  ou  "participan"  das  ideas
(Heráclito).

c)Dianoia  ou  razón  discursiva:  O  seu  obxecto  son  os  entes  matemáticos.  É  o  terceiro  grao  de
coñecemento, máis abstracto cá pistis porque traballa só con figuras xeométricas (triángulos, círculos
etc.),  que  utiliza como punto de partida (hipóteses) para acadar unha conclusión (ex. teorema de
Pitágoras).  O  xeómetra  supón,  por  exemplo,  o  triángulo  como  algo  coñecido  (hipótese)  e  despois
valéndose de gráficos, razoa ou discorre para acadar unha conclusión (teorema). Pero non acada a gnoesis
porque non se eleva por enriba das súas premisas hipotéticas buscando o seu primeiro principio (arxé) ou
idea. Para Platón as matemáticas ocupan un lugar intermedio entre a simple opinión e o verdadeiro
coñecemento,  son algo  así  coma unha escaleira  pola que subimos dende as  imaxes ata as  ideas

8



abstractas. Por exemplo: as matemáticas abstraen só a forma xeométrica das cousas do mundo sensible
(formas  triangulares,  cadradas,  circulares  etc.)  e  traballa  con  estas  figuras  abstractas  matemáticas
discorrendo para deducir teoremas.

d)Gnoesis ou razón intuitiva: É o nivel máis elevado de coñecemento ó que só o filósofo pode chegar
mediante a dialéctica. O seu obxecto son as ideas totalmente abstractas e xa non se apoia en ningunha
imaxe ou figura. Ascende dende as hipóteses do matemático ata os primeiros principios, formas ou
arquetipos (  arxés= ideas):  por  exemplo: ascende dende a  figura triangular  ata  a idea  de triángulo
(Triángulo é toda figura de tres lados cuxos ángulos suman 180º). Tódalas ideas, esencias, ou formas
(expresadas  mediante  definicións)  son  os  primeiros  principios  tanto  do  coñecemento  (principios
epistemolóxicos) como da realidade (principios ontolóxicos). 

Estes  graos de  coñecemento  representan  o  progresivo  paso  dende  a  ignorancia máis  profunda
(eikasía)  pasando pola crenza ou fe (pistis), axudándose coa "escaleira" das matemáticas (dianoia)
para  acadar o supremo coñecemento das ideas (gnoesis). Isto conséguese  co esforzo que require a
educación (paideia), á que Platón concede moita importancia na súa "República" para procurar que só o
sabio, só o filósofo chegue a ser o gobernante: ideal de  filósofo-rei.

2.2.- A "Alegoría da Caverna" libro VII da "República"
Xusto  despois  do  "Símil  da  liña"  (final  do  libro  VI  da  “República),  Platón  exemplifica  o  paso  da
ignorancia ó coñecemento pasando por eses graos de coñecemento, recorrendo ó  celebérrimo mito ou
alegoría da caverna na que se condensan, ademais, os principais temas de Platón. Unha alegoría é unha
ficción  na cal  unha cousa representa  ou significa  outra diferente.  Na "Alegoría  da  Caverna"  os
símbolos son:
a) Os prisioneiros ven sombras e representan a maioría da humanidade que permanece en estado de

eikasía     ou conxectura (ignorancia), vendo sombras da realidade e escoitando ecos da verdade. A súa
opinión é inadecuada porque está deformada polas "súas propias paixóns e prexuízos e as dos demais,
que lles son transmitidas pola linguaxe e a retórica". Son como presos da ignorancia que non teñen
desexo de saír desa prisión.

b) Se un preso logra fuxir, verá os obxectos sensibles que proxectaban a súa sombra e contempla ós
seus compañeiros á luz do lume (que representa o noso sol visible). Este preso liberado atópase no
grao de coñecemento da pistis ou crenza.

c) Se continúa s súa evasión da prisión,  ascenderá polo camiño tortuoso que conduce á saída da
caverna.  Este  camiño  representa  o  grao  de  coñecemento  da  dianoia ou  razón  discursiva  das
matemáticas, sería algo así coma unha escaleira que nos permite saír da cova.

d) Cando chega á saída verase cegado primeiro pola claridade do exterior ata que pouco a pouco poderá
ver todos os obxectos do mundo exterior á cova. Esta luz cegadora representa a luz da intelixencia
e os obxectos exteriores representan as ideas do mundo intelixible. E despois do tempo necesario
para acostumarse á claridade (representa o estudio da dialéctica), será capaz finalmente de mirar
cara a fonte desa luz, o sol, que representa a idea de ben, i é a máis elevada na xerarquía das ideas.
Este é o grao máis elevado de coñecemento, a gnoesis ou razón intuitiva que contempla as ideas e
comprende a súa xerarquía, que se ordena segundo a causa de todas elas: a idea de ben. Platón
equipara ou identifica o ben co sol: o mesmo que o sol é a fonte de luz que nos permite ver as
cousas do mundo sensible e tamén causa do nacemento e crecemento dos seres naturais (mediante o
calor  do  sol),  este  sol  actúa  como  un  símbolo  do  ben na  alegoría  da  caverna  para  o  mundo
intelixible: é causa das demais ideas (é  principio ontolóxico), é causa de que podamos coñecer as
ideas  (é  principio  epistemolóxico) i  é  causa  da  beleza  (ben=beleza)  e  fin  (telos)  do  noso
comportamento ético (é principio ético e estético). Todo ser, coñecer e actuar unifícanse na idea de
ben.

9



e) Pero se este preso volta á caverna para liberar ós seus compañeiros, farase "ridículo" ós ollos dos
seus compañeiros porque será incapaz de ver ben na escuridade da caverna. Isto representa ao sabio
que chegou a adquirir o verdadeiro coñecemento, é dicir, a Sócrates, quen, unha vez que ten visto a
luz das ideas coa súa intelixencia, vese cegado pola escuridade da caverna, mundo sensible, ou
mundo cotián da ignorancia. É máis, se este home liberado da ignorancia, Sócrates, tratase de liberar
tamén ós seus compañeiros, que aman a escuridade e consideran as sombras como a verdadeira
realidade,  estes mataríano. Isto alude á condena a morte de Sócrates.

En resume:  a ascensión pola liña non se produce de forma repentina e automática, senon que require
esforzo e disciplina, é dicir, educación (paideia). Mediante a educación o mozo irá achegándose pouco a
pouco ao coñecemento das verdades eternas e absolutas (as ideas), liberándose así dos prexuízos, o erro,
a falsidade e persuasión sofistica. Esta educación é importante principalmente para os gobernantes
da República: para o filósofo-rei. Estes gobernantes da polis serían como cegos guiando a outros cegos
se quedasen no grao da eikasía ou a pistis, e levarían a nave do Estado ao naufraxio. Polo tanto,  estes
gobernantes deben ser filósofos, conducir o Estado correctamente cara o seu ben. A preocupación de
Platón é, pois, política: o ben do Estado ou polis, de aí o título do diálogo "República ou do xusto".  

2.3.- División das ciencias
Do que vimos de ver no símil da liña dedúcense os distintos tipos de saberes ou ciencias:

a)Física: Para Platón a Física non é ciencia, pois trata dos obxectos do mundo sensible, os cales están en
constante cambio, e a ciencia necesita obxectos estables. Por tanto a física correspondese con grao da
pistis, que pertence á opinión ou doxa (mundo dos sentidos: Heráclito). 

b)Matemáticas:  É xa unha ciencia (episteme) porque trata de obxectos estables,  pero non é a ciencia
máis  elevada, pois  aínda  se  axuda  de  hipóteses  (gráficos,  figuras  matemáticas).  As  matemáticas
ocupan un lugar intermedio e serven para axudar á mente do filósofo no ascenso dende a doxa ás ideas
desprendéndose do sensible (de aí a inscrición da porta da Academia).

c)Dialéctica: É verdadeira ciencia, totalmente abstracta: suprema

-Aspecto lóxico  da dialéctica:  dende o punto de vista  do logos ou razón humana a dialéctica  é un
método de coñecemento humano  para  elevarse  por  enriba  do  particular  e  o  movemento  propio do
coñecemento sensible chegando ata os conceptos universais abstraídos da realidade. A dialéctica busca
os  primeiros  principios  (ideas)  das hipóteses  matemáticas.  Acádase seguindo dúas direccións:  unha
ascendente (sínteses) eliminando as diferencias das cousas para chegar a un concepto común que
expresa a esencia das cousas. E  unha descendente (análise) que consiste en dividir o concepto xeral
nas  súas  distintas  especies  clasificando  así  todos  os  seres  singulares de  maneira  natural.  Así  a
dialéctica  convértese  nun  proceso  de  demostración fronte  á  retórica sofista  que  é  un  proceso  de
persuasión, pois divide os conceptos de forma arbitraria.

-Aspecto ontolóxico da dialéctica: Pero a dialéctica tamén se pode entender dende o punto de vista do
que é máximamente real, dende o punto de vista ontolóxico posto que a dialéctica trata das ideas e as
ideas son para Platón a verdadeira realidade.  Por tanto, a dialéctica non só ten un aspecto lóxico
entendida como método de coñecemento humano das ideas, senón que Platón, ademais, entendea como
unha ontoloxía  (=verdadeira realidade, separada da mente humana).  A dialéctica en tanto ontoloxía
debe tamén proseguir o seu camiño unificando todas as ideas na idea de ben e tratar de abranguer así
toda a realidade con unha soa mirada. Pero esta contemplación de toda a realidade, comprendéndoa
con unha soa mirada non pode acadarse nesta vida, onde a alma está encerrada no cárcere do corpo.

10



Nesta vida só é posible un  coñecemento loxano por medio do razoamento  que axuda a “espertar a
reminiscencia ou recordo” do que a alma coñeceu na súa existencia anterior.
Sentidos da Dialéctica: Platón da tres sentidos á dialéctica ou filosofía:
- Filosofía como ascenso ao inmutable: mediante a razón (influencia de Sócrates)
- Filosofía como purificación da alma: mediante a virtude e o amor (atracción) cara o ben (pitagóricos)
- Filosofía como preparación para a morte (pitagóricos): liberación da alma respecto do corpo.
Estes dous últimos sentidos danlle un profundo significado ético á dialéctica de Platón.

2.4.- Reminiscencia ou anamnese (recordo): RACIONALISMO DE PLATÓN
Como a contemplación directa das ideas é imposible mediante a dialéctica mentres a alma se manteña
unida ao corpo material,  o esforzo combinado da dialéctica, o amor e a virtude deben purificar a
alma desprendéndoa pouco a pouco da materia e espertar a reminiscencia que consiste en recordar
as ideas contempladas pola alma cando preexistía ao corpo (doutrina tomada dos Pitagóricos). A alma
racional  non  aprende  adquirindo  novos  coñecementos,  senón  que  aprende  recordando  o  xa
coñecido na súa existencia  anterior.  A teoría da reminiscencia aparece  no diálogo "Menón" onde o
personaxe Sócrates, utilizando a súa maiéutica fai que un escravo ignorante chegue a demostrar o
teorema de Pitágoras. Sócrates chama a un escravo que, segundo asegura o seu amo,  Menón, nunca
estudiou xeometría e pregúntalle  cómo debuxaría un cadrado que tivera un área dobre do área do
cadrado dado (en negriña). O escravo comeza dúas veces en falso. Logo Sócrates faille ver os seus erros
con preguntas adecuadas. A continuación debúxalle o esquema da figura e formúlalle ó escravo unha
serie de preguntas e o escravo contesta:
a) que o cadrado maior  é  catro  veces  maior  ca  o  cadrado dado  ( en

negriña)
b) que cada unha das liñas de puntos divide en dúas partes iguais un

cadrado pequeno
c) que, por tanto, o cadrado formado por liñas de puntos ten un área que

é a metade do cadrado maior
d) e que, en consecuencia, o cadrado formado por liñas de puntos ten un área dobre ca o cadrado dado

Por tanto, o cadrado construído (liña de puntos) sobre a diagonal dun cadrado dado (en negriña) é
de área dobre que a do cadrado dado. Isto é o teorema de Pitágoras: h2=c2+c2, que en definitiva non
di outra cousa que: a área do cadrado construído sobre a hipotenusa é igual ca área da suma dos cadrados
dos  catetos.  Sócrates  recorda  que non  dixo  nada  ó  escravo,  senón que  só  se  limitou  a  facerlle
preguntas. Desta xeito  Platón pretende mostrar que a alma racional posúe coñecementos innatos
(traídos consigo ao nacer) anque os teña esquecido por ter caído no cárcere do corpo , que é materia
imperfecta. 

A unha gnoseoloxía que explica que a orixe do noso coñecemento é innato  (está na propia razón
dende nacemento)  chámaselle racionalismo, pois sitúa a orixe do coñecemento na razón (isto ocorrerá
tamén no racionalismo de Descartes), mentres que as gnoseoloxías que sitúan a orixe do coñecemento
na experiencia (sentidos) chámaselle  empirismo.

En resumo: Para Platón o coñecemento acadase mediante dúas vías: a) a dialéctica no seu aspecto lóxico;
é dicir, como método de coñecemento para ascender ás ideas e que sirve para espertar b) a reminiscencia
que é o fundamento da dialéctica.

11

   c

  h       c



3.- CONCLUSIÓNS DA FILOSOFÍA DE PLATÓN

3.1.- Xerais: 
a) E un sistema  idealista  (contrario ó sistema realista de Aristóteles): porque o mundo das ideas é a

verdadeira  realidade  e  ten  primacía  sobre  o  mundo  sensible:  modelado  polo  artesán  divino
(Demiurgo) tomando como "modelo ou exemplar" as ideas. Tamén é idealista en sentido político:
trata de construír a República "ideal" ou utópica.

b) É un sistema que entende o coñecemento humano de xeito racionalista e innatista (por influencia
dos pitagóricos e Sócrates; sendo un sistema contrario ó empirismo de Aristóteles e Tomé de Aquino):
O racionalismo significa que a  orixe do noso coñecemento está nas ideas innatas da propia razón.
“Aprender é recordar” (reminiscencia-pitagorismo) o que a propia razón, é dicir, a alma racional, (non
os sentidos) a coñeceu no mundo das ideas, sendo estas, por tanto, innatas. Só mediante a razón se
acada a verdade estable (ideas), a experiencia (sentidos) unicamente xoga un papel secundario: de ela
pártese para ascender ó mundo das ideas. Por el contrario, o empirismo de Aristóteles e Tomé nega as
ideas  innatas  da  razón  ou  intelecto  e  os  elementos  místico-relixiosos  herdados  dos  pitagóricos
(reminiscencia),  afirmando  que  non  traemos  ningún  coñecemento  ao  nacer,  senón  que  o  noso
entendemento é unha "tabula rasa" e que, por tanto, todo o coñecemento humano ten a súa orixe na
información que nos subministran os sentidos (experiencia).

c) É un sistema  dualista  (influencia dos Pitagóricos; sistema contrario ó unitarismo de Aristóteles e
Tomé):  é  dualista  tanto  na  súa  concepción  ontolóxica  (dualismo  cosmolóxico)  coma  na  súa
concepción antropolóxica: dualismo antropolóxico (este dualismo será adaptado ó cristianismo por
santo Agostiño de Hipona no século V d. C.; tamén Descartes manterá un dualismo antropolóxico
pero aínda máis radical que o de Platón)

d) É un sistema cuxo modelo director é o modelo matemático: considera que a realidade está escrita
en linguaxe matemática (baseado no pitagorismo e influe no renacemento e na ciencia moderna). Por
contra, o sistema de Aristóteles ten por modelo director os seres vivos: a bioloxía.

e) É un sistema transcendente e finalista (teleolóxico), porque considera que a materia está ordenada
por unha forza externa e o mundo sensible ten a súa finalidade (telos) nun mundo transcendente das
ideas.  Esta forza externa que ordena o mundo tomando como modelo exemplar as ideas é o
demiurgo (antecedente del é o “nous” de Anaxágoras). Este finalismo de Platón en  contrario ó
sistema non finalista nin transcendente, senón materialista e  mecanicista (sen finalidade) de
Demócrito  (atomistas).  O  finalismo  transcendente  de  Platón  tamén  se  opón  ó  finalismo  ou
teleoloxía “inmanente” de Aristóteles.

3.2.- Influencias por materias:

3.2.1.-ONTOLOXÍA: 
a) o dualismo cosmolóxico suscitará o problema da separación de mundos ou "xorismós" que terá que
ser  solucionado por Aristóteles mediante a teoría hilemórfica :"formas" non separadas da materia,
senón unidas a ela formando un composto "synolón" inseparable: a sustancia. 

b) Inflúe tamén no cristianismo  de Santo Agostiño a través do Neoplatonismo de Plotino. Agostiño
asume e adapta ó cristianismo o dualismo entre mundo sensible e mundo intelixible e convérteo en
dualismo mundo terreal  mundo celestial.  O mundo das ideas de Platón,  sitúao Agostiño na mente
divina,  sendo as ideas o modelo exemplar  da “creación”  (non “fabricación”) do Deus cristián (o
coñecemento  prodúcese  mediante  a  Teoría  da Iluminación divina de  Santo Agostiño,  e  Tomé de
Aquino soluciona o dualismo mediante a distinción esencia-existencia).

12



c)No  Renacemento (en  especial,  na  Academia  platónica  de  Florencia)  influe  a  súa  concepción
matemática da realidade posibilitándose así o nacemento da ciencia moderna: Copérnico, Galileo,
Kepler, etc. Pois Platón xa consideraba que o cosmos é un gran libro escrito en linguaxe matemática, e,
como dirá Galileo “só se trata de descifralo”.

d)S. XVIII: Ilustración: Kant escribiu a súa Disertatio titulada “De mundi sensibilis atque intelligibilis
forma et principiis” (Sobre a forma e os principios do mundo sensible e intelixible). Kant converte estes
conceptos ontolóxicos de Platón en conceptos gnoseolóxicos. Isto rematará de facelo 10 anos despois
da Dissertatio na súa obra maestra: Krítica da razón pura.

e)Século XIX: Crítica de Nietzsche a Platón: toda a cultura occidental é platonismo=racionalismo,
pois segundo Platón, a razón debe dominar as paixóns=instintos. Nietzsche reivindica os instintos  e  o
vitalismo sobre a razón e achégase máis a Heráclito e aos sofistas.

3.2.2.-TEORÍA DO COÑECEMENTO: 
a)  É o primeiro sistema racionalista da historia:  o coñecemento humano ten a súa orixe nas ideas
innatas da propia razón (non na información subministrada polos sentidos). 

b)Fronte a el temos o primeiro sistema empirista da historia, o de Aristóteles que critica a existencia
de  ideas  innatas  e  afirma  que  o  noso  entendemento  é  "tabula  rasa"  e  que,  por  tanto,  a  orixe  do
coñecemento humano está na información subministrada polos sentidos (experiencia). 

d)Ambos modelos de teoría do coñecemento terán moitos representantes ao longo da historia: 

- RACIONALISTAS: Na Idade Media foi Agostiño; e na Época Moderna tras o "xiro subxectivista"
Descartes, Spinoza e Leibniz son tamén racionalista.

- EMPIRISTAS: En troques, o empirismo de Aristóteles será continuado na Idade Media por Tomé de
Aquino e tras o "xiro subxectivista" na Época Moderna será defendido polos ingleses Locke, Berkeley
e Hume.

c) SÍNTESE RACIONALISMO E EMPIRISMO: S. XVIII: na Ilustración, Kant unirá ou sintetizará
racionalismo e empirismo

d) Século XIX  Nietzsche criticará tanto o racionalismo coma o empirismo,  considerando a todos
como “racionalistas” e defendendo a vida (vitalismo)en contra da razón..

b)  S. XIX:  Algúns autores chamados "neokantianos" interpretan que Platón quixo dicir o mesmo
que Kant na súa obra "Crítica da razón pura": as ideas de Platón serían como os "conceptos a priori do
entendemento" dos que fala Kant.

13



TEXTOS PLATÓN

Texto 1
- Toma, pois, unha liña que estea cortada en dous segmentos desiguais e volve a cortar cada un dos segmentos, o do xénero

visible e o do intelixible, seguindo a mesma proporción. Entón terás, clasificados segundo a maior claridade ou escuridade
de cada un: no mundo visible, un primeiro segmento, o das imaxes. Chamo imaxes ante todo ás sombras, e en segundo
lugar, ás figuras que se forman na auga e en todo o que é compacto, pulido e brillante, e a outras semellantes, se é que me
entendes….

- Si que te entendo
- No segundo pon aquelo do cal isto é imaxe: os animais que nos rodean, todas as plantas e o xénero enteiro das cousas

fabricadas.
- Póñoo -dixo Glaucón
- ¿Accederías acaso -dixen eu- a recoñecer que o visible divídese, en proporción á verdade ou á carencia dela, de modo que

a imaxe se ache, con respecto a aquelo que imita, na mesma relación en que o opinado con respecto ó coñecido?
- Dende logo que accedo
- Considera, pois, agora de que modo hai que dividir o segmento do intelixible
- ¿Como?
- De modo que a alma se vexa obrigada a buscar a unha das partes servíndose, coma de imaxes, de aquelas cousas que antes

eran imitadas, partindo de hipóteses e encamiñándose así, non cara ó principio, senón cara a conclusión; e a segunda,
partindo tamén dunha hipótese, pero para chegar a un principio non hipotético e levando a cabo a súa investigación coa
soa axuda das ideas tomadas en si mesmas e sen valerse das imaxes ás que na busca de aquelo recorría….

- Pois ben, aprende agora que sitúo no segundo segmento da rexión intelixible aquelo ao que acada por si mesma a razón
valéndose do poder dialéctico e considerando as hipóteses non coma principios, senón coma verdadeiras hipóteses, é dicir,
peldaños e trampolíns que a elevan ata o non hipotético, ata o principio de todo…

- Agora  aplícame  ós  catro  segmentos  estas  catro  operacións  que  realiza  a  alma:  a  intelixencia,  ao  máis  elevado;  o
pensamento, ao segundo; ao terceiro dálle a crenza e ao último a imaxinación; e ponos en orde, considerando que cada un
deles participa tanto máis da claridade canto máis participen da verdade os obxectos a que se aplica.

(República, libro VI)

Texto 2
"E a continuación -seguín- compara coa seguinte escena o estado en que, con respecto á educación ou á falta dela, se acha
a nosa natureza. Imaxina unha especie de cavernosa vivenda subterránea provista dunha longa entrada, aberta á luz, que se
estende ao ancho de toda a caverna, e uns homes que están nela dende nenos, atados polas pernas e o pescozo, de modo
que  teñan que estarse quietos e mirar unicamente cara adiante, pois as ligaduras impídenlles volver a cabeza; detrás deles,
a luz dun lume que arde algo lonxe e en plano superior, e entre o lume e os encadeados, un camiño situado en alto, ao
longo do cal suponte que foi construído un tabiquiño parecido ás mamparas que se alzan entre os titiriteiros e o público,
por enriba das cales exhiben aqueles as súas marabillas.

- Xa o vexo -dixo.
- Pois ben, ve agora, ao longo desa parediña, uns homes que transportan toda clase de obxectos, cuxa altura sobresae a da

parede, e estatuas de homes ou animais feitas de pedra e de madeira e de toda clase de materias: entre estes portadores
haberá, como é natural, uns que vaian falando e outros que estean calados.

- !Que estraña escena describes -dixo- e que estraños prisioneiros¡
- Iguais que nosoutros -dixen-, porque en primeiro lugar, ¿cres que os que están así teñen visto outras cousas de si mesmos

ou dos seus compañeiros senón das sombras proxectadas polo lume sobre a parte da caverna que está enfronte deles?
- ¿Como -dixo-, se durante toda a súa vida foron obrigados a manter inmóbiles as cabezas?
- ¿Y dos obxectos transportados? ¿Non terán visto o mesmo?
- ¿Que outra cousa van a ver?
- E se puideran falar uns cos outros, ¿non pensas que crerían estar referíndose a aquelas sombras que vían pasar diante

deles?
- Forzosamente
- ¿Y se a prisión tivese un eco que viñera da parte de enfronte? ¿Pensas que, cada vez que falara algún dos que pasaban,

crerían eles que o que falara era outra cousa senón a sombra que vían pasar?
- Non, !por Zeus¡ -dixo.
- Entón non hai dúbida -dixen eu- de que os tales non terán por real ningunha outra cousa máis cás sombras dos obxectos

fabricados
- É enteiramente forzoso -dixo.
- Examina, pois -dixen- que pasaría  se fosen liberados das súas cadeas e curados da súa ignorancia,  e se,  conforme a

natureza, lles ocorrera o seguinte. Cando un deles fora desatado e obrigado a erguerse subitamente e a volver o pescozo e a
andar e a mirar á luz, e cando, ao facer todo isto, sentira dor e, por causa das chispas, non fose capaz de ver aqueles
obxectos cuxas sombras vía antes ¿que cres que respondería se lle dixera alguén que antes non vía máis ca sombras inanes

14



e que é agora cando, achándose máis preto da realidade e volto de cara a obxectos máis reais, goza dunha visión máis
verdadeira, e se fose mostrándollelos obxectos que pasan e obrigándolle a contestar ás súas preguntas acerca de que é cada
un deles? ¿Non cres que estaría perplexo e que o que antes tiña contemplado lle parecía máis verdadeiro que o que entón
se lle mostraba?

- Moito máis -dixo.
- E se o obrigaran a fixar a súa vista na luz mesma, ¿non cres que lle doerían os ollos e que se escaparía, volvéndose cara

aqueles obxectos que pode contemplar, e que consideraría que estes son realmente máis claros que os que lle mostran?
- Así é -dixo.
- E se o levaran de alí á forza -dixen-, obrigándolle a percorrer a áspera e escarpada subida, e non o deixaran antes de telo

arrastrado ata a luz do sol, ¿non cres que sufriría e levaría a mal o ser arrastrado, e que, unha vez chegado á luz, tería os
ollos tan cheos dela que non sería capaz de ver nin unha soa das cousas ás que agora chamamos verdadeiras?

- Non, non sería capaz -dixo-, ao menos polo momento.
- Necesitaría acostumarse, creo eu, para poder chegar a ver as cousas de arriba. O que vería máis doadamente serían, ante

todo, as  sombras;  logo,  as  imaxes dos homes e de outros  obxectos  reflectidos nas  augas,  e  máis  tarde,  os obxectos
mesmos. E despois desto seríalle máis fácil de contemplar de noite as cousas do ceo e o ceo mesmo, fixando a súa vista na
luz das estrelas e a lúa, que o ver de día o sol e o que lle é propio.

- ¿Como non?
- E por último, creo eu, sería o sol, pero non as súas imaxes reflectidas nas augas nin noutro lugar alleo a el, senón o propio

sol no seu propio dominio e tal cal é en si mesmo, o que el estaría en condicións de mirar e contemplar.
- Necesariamente -dixo.
- E despois desto, colixiría xa con respecto ao sol que é el quen produce as estacións e os anos e goberna todo o da rexión

visible, e que é, en certo modo, o autor de todas aquelas cousas que eles vían.
- E evidente -dixo- que despois de aquelo viría a pensar neso outro. 
- ¿E que? Cando se acordara da súa anterior habitación e da ciencia de alí e dos seus antigos compañeiros de cárcere, ¿non

cres que se consideraría feliz por ter cambiado e que os compadecería a eles?
- Efectivamente.
- E se tivese habido entre eles algunhas honras ou alabanzas ou recompensas que concederan os uns a aqueloutros que, por

discernir con maior penetración as sombras que pasaban e acordarse mellor  de cales de entre elas eran as que adoitaban
pasar diante ou detrás ou xunto con outras, fosen máis capaces que ninguén de profetizar,  baseados nesto, o que ía a
suceder,  ¿cres que sentiría aquel nostalxia destas cousas ou que envexaría a quen gozaran de honras e poderes entre
aqueles, ou ben que lle ocorrería o de Homero, é dicir, que preferiría decididamente "traballar a terra ao servicio de outro
home sen patrimonio" ou sufrir calquera outro destino antes que vivir naquel mundo do opinable?

- Iso é o que creo eu -dixo-: que preferiría calquera outro destino antes que aquela vida.
- Agora fíxate nesto -dixen-: se, unha vez volvido o tal aló abaixo, ocupara de novo o mesmo asento, ¿non cres que se lle

encherían os ollos de tebras, como a quen deixa subitamente a luz do sol?
- Certamente -dixo.
- E se tivese que competir de novo cos que permaneceron constantemente encadeados, opinando acerca das sombras aquelas

que, por non térselle asentado aínda os ollos, ve con dificultade -e non sería moi curto o tempo que necesitaría para
acostumarse-, ¿non daría que rir e non se diría del que, por ter subido, volveu cos ollos estropeados, y que non vale a pena
nin aínda de intentar unha semellante ascensión? ¿E non matarían, se atopaban maneira de votarlle man e matalo, a quen
intentara desatalos e facelos subir?

- Claro que si -dixo.
- Pois ben -dixen- esta imaxe hai que aplicala toda ela, !oh amigo Glaucón¡, ao que se ten dito antes; hai que comparar a

rexión revelada por medio da vista coa vivenda-prisión, e a luz do lume que hai nela, co poder do sol. En canto á subida ao
mundo de arriba e á contemplación das cousas deste, se a comparas coa ascensión da alma ata a rexión intelixible non
errarás con respecto ao meu vislumbre, que é o que ti desexas coñecer, e que só a divindade sabe se por acaso está no
certo. En fin, velaquí o que a min me parece: no mundo intelixible o último que se percibe, e con traballo, é a idea do ben,
pero, unha vez percibida, hai que colixir que ela é a causa de todo o recto e o belo que hai en todas as cousas; que, mentres
no mundo visible ten enxendrado a luz e ao soberano desta, no intelixible é ela a soberana e productora de verdade e
coñecemento, e que ten por forza que vela quen queira proceder sabiamente na súa vida privada ou pública.

(República, libro VII)

15



ARISTÓTELES: „O Estaxirita“

0.- VIDA E OBRAS
0.1.- Vida (384/3-322) 62 anos (Tomé de Aquino chamoulle: "O filósofo" e Dante refírese a el como "o
mestre dos que saben")

Discípulo de Platón, nacido en Estaxira, Tracia (hoxe Stavros), fillo de Nicómaco, médico do rei de
Macedonia  Amintas  II.  Perdeu  os  seus  pais  moi  neno,  e  viviu  en  Pella,  residencia  da  corte  de
Macedonia quedando ao cargo dun titor (Próxeno de Atarnea), quen ós 17 años (no 367) enviouno a
Atenas ingresando na Academia de Platón, onde permaneceu durante 20 anos ata a morte do seu mestre
(no 348/347; cando Aristóteles tiña 37anos). Platón estimaba ó seu discípulo ao que chamaba "o lector"
e a "mente da escola". 
Ao morrer Platón, o seu sobriño Espeusipo ocupou o posto de director da Academia. Pola súa rivalidade
con Espeusipo ou ben polo sentimento antimacedónico levantado a raíz da caída de Olinto (preto de
Estaxira),  Aristóteles marchou co seu amigo Xenócrates a Assos (preto de Troia), onde fundou una
escola con outros platónicos (Erasco e Corisco) con axuda do tirano de Assos: Hemias. Aquí, ademais
de ensinar filosofía, Aristóteles inicia una serie de investigacións biolóxicas (a bioloxía converterase
en modelo de toda a súa filosofía, fronte ao modelo matemático de Platón). Alí casouse coa sobriña
e filla adoptiva de Hermias: Pithias, da que tivo unha filla  do mesmo nome que a nai. Hermias, tirano
de Assos, tiña creado un pequeno Estado independente, pero compartía con Filipo de Macedonia o ideal
de unificación helénica para loitar contra os persas. O xeneral persa Mentor apoderouse de Hermias a
traizón e torturouno ata a morte na crucifixión (no 341): antes de morrer dixo "Dicídelle ós meus amigos
que non fraqueei nin fixen cousa algunha indigna da filosofía". Aristóteles publicou un himno na súa
honra.
Tres anos despois (no 344, ós 40)  pasou a Mitilene (na illa de Lesbos, un pouco máis ao sur) por
espacio  de  dous  anos,  onde  probablemente  colaborou  co  que  chegaría  a  ser  o  seu  máis  famoso
discípulo: Teofrasto, centrando a súa atención nas ciencias naturais (modelo biolóxico). 

Un ano ou dous despois (343/342; ós 41/42) foi  invitado por Filipo de Macedonia á corte de Pella
para encargarse da educación do seu fillo Alexandre (Magno) de 13 anos  (Alexandre viviu 355-323;
nese momento Aristóteles tiña 42 anos). Esta misión na corte de Macedonia que consistía no influxo
moral  inspirado  na  „política  realista“  de  Hermias  (unión  de  todos  os  gregos  contra  os  persas)
contribuíu a ampliar en Aristóteles os horizontes estreitos do grego de a cotío, pero nunca deixou de
considerar a polis como centro da vida, e de ningún xeito chegou a compartir a tendencia posterior de
Alexandre á fusión de gregos e bárbaros (persas) nun plano de igualdade.
Cando Alexandre tivo que facer de rexente (no 340/339; ós 15/16 anos) Aristóteles volveu á súa cidade
natal, Estaxira, concentrándose en sintetizar as súas observacións e reflexións.  Alexandre subiu ao
trono (no 336, ós 19, cando Aristóteles tiña 48) e Aristóteles partiu definitivamente de Macedonia. As
relacións entre Alexandre e Aristóteles deberon ser cordiais moito tempo, pois a petición de Aristóteles
Alexandre, en pago pola débeda co seu mestre, reconstruíu Estaxira, que fora destruída por Filipo (no
348) e tamén lle  enviaba material  para os seus estudios de Historia  Natural  e grandes cantidades  de
diñeiro para as súas investigacións. Pero cando Calístenes, sobriño de Aristóteles, tomado ao servicio de
Alexandre  como  historiógrafo  por  recomendación  do  seu  mestre,  foi  executado  por  Alexandre,  as
relacións entre Alexandre e Aristóteles enfriáronse definitivamente.
Aristóteles volverá a Atenas no 335/334 (ós 50), onde fundou a súa propia escola o „Liceo“ fóra das
murallas da cidade ao lado oposto da Academia, nas proximidades do templo dedicado a Apolo Likeios
(en latín: Licio), de aí o nome da súa escola: o Liceo; pois estivera ausente 14 anos e o desenvolvemento
do seu propio pensamento impediulle volver a ingresar na Academia. A escola de Aristóteles coñecíase
tamén como "o perípatos"  e os seus alumnos como “peripatéticos” pola  súa costume de discutir
mentres  paseaban  por  unha  especie  de  galería.  Dábanse  clases  matutinas para  os  seus  alumnos  e

16



vespertinas  (pola  tarde) para  un  público  máis  amplo  e  era  como unha universidade  ou  institución
científica equipada de biblioteca e un cadro de profesores que impartían cursos regularmente. Este é o
período de madurez de Aristóteles no que sistematiza a súa propia filosofía.
Anque Aristóteles nunca aprobou a política imperial de Alexandre, á morte de Alexandre (no 323  ós 32
anos, mentres Aristóteles xa tiña 61) rexurdiu en Atenas o sentimento antimacedónico e acusouse a
Aristóteles de asebeia (impiedade) por ter estado relacionado co caudillo  na súa xuventude; anque o
pretexto  foi  ter  escrito  en  honra  a  Hermias:  un  "peán"  ou  himno  reservado  ós  deuses.  Aristóteles
retirouse  a  una  finca  herdanza  da  súa  nai  en  Calcis  (Eubea,  illa  próxima  á  Ática)  dicindo
ironicamente  que  "non  quería  que  os  atenienses  pecaran  por  segunda  vez  contra  a  filosofía"
(alusión a Sócrates). Tefrasto quedou ao fronte do Liceo.
O ano seguinte (322/321, ós 62) morreu dunha enfermidade de estómago, ordenando no seu testamento
ser enterrado xunto á súa primeira muller: Pithias, e dar a liberdade ós seus escravos. Da súa „hetaira“
(cortesán ou prostituta, a veces de elevada consideración social)  chamada Herpilis  tivo un fillo:
Nicómaco, quen morreu moi mozo na guerra.

0.2.- Obra
Aristóteles escribiu dúas clases de obras: 
a)Exotéricas: diálogos dirixidos ao gran público (apenas conservamos fragmentos)
b)Esotéricas ou pedagóxicas: resúmenos das leccións dadas por el no Liceo (conservamos a maioría). No
século I a. C. Andrónico de Rodas clasificou estes escritos por temas e  publicounos.
Os máis importantes son:
a)Organon(significa: instrumento):  conxunto de  libros de lóxica:  "Categorías" (orixe do problema
dos universais  moi discutido na Idade Media),  "Da interpretación" (sobre a proposición),  "Analíticos
primeiros" (sobre o siloxismo), "Analíticos segundos" (sobre a demostración científica), "Tópicos“ (sobre
razoamentos dialécticos) e "Argumentos sofísticos" (sobre falacias)
b) Filosofía primeira (despois bautizada por Andrónico de Rodas „Metafísica“): integrada por 14
libros e está composta de unha ontoloxía que trata dos primeiros principios e primeiras causas do ser en
canto ser (conten: a crítica da teoría das ideas de Platón, a teoría sustancia-accidentes, teoría hilemórfica,
teoría potencia-acto etc.); e unha teoloxía ou ciencia do ser máis excelente: o motor inmóbil.
c) "Física": 8 libros que tratan da physis=natureza: é unha ciencia para Aristóteles, contrariamente ao
que dixera Platón
d) "Sobre o ceo": 4 libros que tratan de cuestións físicas
e)"Sobre a alma": 3 libros que tratan sobre antropoloxía e a teoría do coñecemento empirista
f)"Ética a Nicómaco": 10 libros de ética dedicados a, ou publicados polo seu fillo Nicómaco.
g)"Política":  8  libros.  Mal  ordenados:  os  primeiros  corresponden  á  filosofía  realista  do  Aristóteles
maduro, e os últimos son do período do mozo Aristóteles cando aínda era platónico.

1.- CONTEXTO FILOSÓFICO: ANTECEDENTES FILOSÓFICOS
Despois do razoamento de Parménides (o movemento e a pluralidade non existen) non se puido xa dar
unha explicación monista do cosmos, se ao mesmo tempo se quería explicar o cambio ou movemento
evidente  para  os  nosos  sentidos.  Por  iso,  toda  explicación  posterior  foi  pluralista  (Empédocles,
Anaxágoras, Atomistas).
Durante  o  período  antropolóxico  (Sofistas  e  Sócrates),  abandónase  o  intento  de  explicación
cosmolóxica,  centrándose  os  filósofos  nos  problemas  ético-políticos.  Sócrates,  opúxose  ao
relativismo  sofista,  defendendo  que  é  posible  acadar  un  coñecemento  universal  e  necesario
(científico), ao menos dos conceptos morais mediante a definición: intelectualismo moral.

Platón estaba de acordo co seu mestre Sócrates e estendeu o coñecemento universal e necesario
(científico) non só ás ideas (definicións) morais e políticas, senón a todas as ideas, que compoñen o
mundo das  ideas  ou intelixible.  Estas  ideas  son os  principios  (arxés  ou  arquetipos)  que  se  atopan
xerarquizadas e culminan na idea de ben.  Platón tratou de sintetizar a filosofía de Parménides coa

17



filosofía de Heráclito, distinguindo entre o mundo das ideas (ser de Parménides) accesible só  á razón, e
o mundo sensible (devir de Heráclito) accesible só ós sentidos. Por tanto, a súa explicación é pluralista,
pois as ideas,  arxés ou arquetipos  son tantas  coma clases de cousas.  Ademais,  o mundo das ideas é
transcendente ás cousas do mundo sensible,  y este non é máis ca unha imitación imperfecta (por ser
material) fabricada polo demiurgo que tomou como modelo as ideas ou arquetipos (arxés). Así, di Platón,
as cousas do mundo sensible non son verdadeiramente reais (verdadeiramente ser), senón que só
"participan" do ser ou "imitan" ás ideas. Pero Platón non conseguiu explicar como se relacionan as
cousas do mundo sensible coas ideas do mundo intelixible: problema do xorismós ou “separación de
mundos.

Aristóteles foi alumno de Platón na Academia durante 20 anos. E ao principio adoptou a teoría das
ideas do seu mestre. Pero Aristóteles era fillo de Médicos e o seu interese non era tanto o coñecemento
das ideas (idealismo) procurando que a alma racional (racionalismo) recorde (reminiscencia) o que xa
sabía  anteriormente  (como  cría  Platón),  senón  o  coñecemento  da  realidade  (realismo)  a  través  dos
sentidos (empirismo) seguindo o modelo do biólogo que el mesmo foi.
Por tanto, Aristóteles foi platónico entrementres permaneceu na Academia, pero logo separouse da
filosofía de Platón: deixou de defender a teoría das ideas, a inmortalidade da alma, a teoría do
coñecemento racionalista, o dualismo antropolóxico, a unión teoría e práctica, e a política idealista
do seu mestre.
A filosofía de Aristóteles concibe a realidade (ontoloxía) de modo realista (non idealista coma Platón), a
súa  teoría  do  coñecemento  é  empirista (non  racionalista);  a  súa  antropoloxía  afirma  a  unión
substancial corpo-alma (non é dualista=unión accidental, coma a de Platón); a súa ética é teleolóxica i
eudemonista (coma a de Platón) pero o fin (telos) que persigue é inmanente (non transcendente coma
en Platón), a súa ética é tamén menos intelectualista e máis empírica que a de Platón; e a súa política é
realista i empirista (non idealista nin utópica, coma a de Platón).

Os filósofos que inflúen nel son todos os gregos anteriores a el. Pero en especial Empédocles de quen
toma  os  catro  elementos  (terra,  auga,  aire,  lume);  Parménides,  contra  quen  afirma  Aristóteles  a
posibilidade  do  movemento  e  a  pluralidade;  Anaxágoras  coa  súa  idea  de  “nous”  infúe  no  deus  de
Aristóteles  ou  motor  inmóbi,  e  fundamentalmente  Platón,  a  quen  lle  critica  a  súa  teoría  das  ideas
separadas das cousas, afirmando Aristóteles que só existe o mundo sensible, que a Física é ciencia, que o
coñecemento procede da experiencia, que no home a alma non está separada do corpo nin está claro que
sexa inmortal,  que a ética é unha ciencia práctica, non teórica, e que a política debe ser realista e basearse
na experiencia, non nas ideas.

1.- CRÍTICA DE ARISTÓTELES Á TEORÍA DAS IDEAS DE PLATÓN  
a) Primeira  obxección:  Segundo  Aristóteles as  ideas  supoñen  unha  reduplicación  absurda  das

cousas sensibles
b) Segunda obxección:  Refírese ó tipo de ideas que hai. Se para explicar o ser das cousas do mundo

sensible se vota man das ideas, isto lévanos a admitir que para cada cousa ten que haber unha idea
correspondente. Pero entón se hai ideas de cada cousa tería que haber tamén ideas de relacións. É
dicir, ademais da idea de „grande“ e de „pequeno“, terá que haber tamén ideas de „maior que“, menor
que“, e ademais da idea de „home“ terá que haber ideas de „ser pai de“, „ ser fillo de“, „ser cuñado
de“ etc. Mais se admitimos as ideas de relacións, deste xeito pérdese o carácter fundamental que
Platón (seguindo a Parménides) atribúe ás ideas:  a súa  simplicidade e a súa unidade.  Isto  é
absurdo.

c) Terceira  obxección:  Se  admitimos a  existencia  separada  das  ideas  de  Platón isto  lévanos  a
conclusións  absurdas.  Por  exemplo, leva  a  crer  que,  ademais  das  ideas  (perfectas)  de  cousas
positivas, deberían existir tamén ideas de cousas negativas, coma a idea de fealdade, pelo, lixo

18



etc. Pero é absurdo admitir ideas „perfectas“ de cousas imperfectas coma ideas de negacións, ideas de
cousas xa corrompidas. 

d) Cuarta  obxección:  As  ideas  non  aportan  nada  ós  entes  sensibles,  pois  non  son  causa do
movemento das cousas sensibles, tampouco son causa da existencia das cousas sensibles, pois non
son inmanentes a elas senón transcendentes, nin serven de nada para a ciencia das cousas sensibles.
Por tanto afirmar que “as Especies (ideas) son paradigmas e que delas participan as demais cousas
son palabras baleiras y metáforas poéticas”.

e) Quinta obxección: Aristóteles rexeita que as ideas estean separadas das cousas (transcendencia
das ideas) e afirma que as ideas son inmanentes ás cosas. Se, como di Platón, todo o que hai no
mundo é o que é por participar da correspondente idea ou forma, sendo esta a esencia da cosa ¿cómo é
posible que a esencia dunha cosa estea separada desa cousa? Para Aristóteles a esencia ou forma non
pode existir separada da cousa (non pode ser transcendente, senón inmanente ás cousas). 

En resume, a filosofía de Aristóteles significa un novo enfoque fronte ao platonismo: Aristóteles cre
que Platón non conseguiu unir ou sintetizar as filosofías de Parménides e Heráclito  coa súa teoría
ontolóxica dualista: mundos intelixible e sensible. Pola contra, o único que conseguiu Platón é acentuar
máis  esta separación (xorismós)  de mundos  sen explicar  verdadeiramente  qué relación  existe  entre
ambos mundos. Segundo Aristóteles, o intento de explicación de Platón do mundo sensible mediante a
súa teoría da "participación" e a "imitación" do mundo das ideas non é unha verdadeira  explicación:
Aristóteles  considera  que  a  „participación“  non  explica  a  relación  entre  mundos,  senón  que  só  son
„palabras baleiras e metáforas poéticas".

Aristóteles  cre que non existen dous mundos,  senón só un único mundo que ten dous aspectos: o
sensible (materia) e o intelixible (forma). Dise que Aristóteles baixou o mundo das ideas ou formas
de Platón do ceo á Terra. Para iso introduce o concepto de sustancia (ousía), ou composto de materia
(=o particular), e forma (=o universal) para unir os dous mundos de Platón mediante a teoría hilemórfica
(hylé= materia,  morphé=forma). Por iso se di que Aristóteles ten unha concepción „inmanente“  das
formas ou ideas  de Platón,  quen pola contra  defendía unha concepción „transcendente“  das ideas ou
formas. Esto fai da filosofía de Aristóteles unha filosofía realista, fronte á filosofía idealista de Platón. 

2.-  GNOSEOLOXÍA  OU  TEORÍA  DO  COÑECEMENTO:  EMPIRISMO  DE
ARISTÓTELES, FRONTE A RACIONALISMO DE PLATÓN

Contra o relativismo dos sofistas, Sócrates definira a ciencia como un coñecemento universal e necesario.
Platón aceptou a definición do seu mestre e Aristóteles tamén. Só podemos facer ciencia de aquelo que é
estable, fixo. Platón cría que só é ciencia (episteme) o coñecemento matemático e a dialéctica, mentres
que do mundo sensible, da physis ou natureza, non temos ciencia senón só opinión (doxa). Logo a Física
non é ciencia para Platón. Para Platón o verdadeiro coñecemento acádase coa dialéctica que esperta a
reminiscencia das ideas contempladas pola alma racional inmortal nunha vida anterior á súa unión co
corpo (influencia pitagórica): por tanto o coñecemento é innato (traémolo connosco dende o nacemento),
sendo a gnoseoloxía de Platón racionalista.

Contrariamente a Platón, Aristóteles cre que a Física é ciencia: nos seres que nacen e morren hai algo
cambiante, pero tamén algo fixo e permanente que nos permite facer ciencia. Aristóteles defende que o
noso coñecemento non é innato, senón que a nosa razón (entendemento) ao nacer é coma unha "folla de
papel  en  branco",  o noso  entendemento  (paciente) é  unha  "tábula  rasa".  Polo  tanto,  todo  o
coñecemento que acadamos nesta vida procede da experiencia dada polos sentidos. A súa gnoseoloxía é,
por tanto, contraria á de Platón, é unha teoría do coñecemento empirista.
Vexamos como analiza Aristóteles os procesos que interveñen no noso coñecemento.

19



Segundo o estaxirita existen dúas ordes de coñecemento:

1.- O coñecemento sensitivo:  Os sentidos son a fonte de todo o noso coñecemento.  O coñecemento
sensible trata sobre individuos particulares. Pero como a ciencia ten que versar sobre o universal, logo o
coñecemento sensitivo, anque é verdadeiro, sen embargo non é científico porque nos dá información do
que está en continuo cambio, da mutación das cousas.

2.- O coñecemento intelectivo:  O intelecto ou entendemento é un nivel superior de coñecemento.  O
entendemento abstrae o universal e necesario, o fixo e inmutable que hai na información que aportan os
sentidos. Polo tanto, como o entendemento pode producir conceptos universais, só gracias a el podemos
obter  ciencia. As propiedades do coñecemento científico son: 
- É un coñecemento das esencias das cousas: responde á pregunta ¿que é? e expresa as esencias das

cousas mediante definicións.
- É un coñecemento das causas das cousas, é dicir, responde tamén á pregunta ¿por que? 
- É un coñecemento universal (válido para todos os individuos dunha mesma especie) e necesario (a

verdade científica debe ser así e non de outra maneira)

¿Como é posible un coñecemento científico, é dicir, universal e necesario, tratándose dos seres que nacen
e morren, dos seres en constante cambio, mutables? Isto é posible porque Aristóteles cre que nos seres
físicos hai algo que cambia e algo que permanece; o que permanece é a esencia ou forma dos seres,
sendo esta universal e necesaria. E como o noso entendemento ten una capacidade abstractiva, pode
separar o mutable que hai nas cousas e quedarse co esencial  ou permanente de elas: nesto consiste a
abstracción realizada polo entendemento axente.
Para poder abstraer, o entendemento debe colaborar cos sentidos. Todo o noso coñecemento comeza cos
sentidos (externos e internos), pero para chegar a formar os conceptos universais que son base da ciencia
é necesario que o entendemento se eleve por enriba do particular (dado nos sentidos) ata acadar a „forma“
ou „esencia“ inmutable que hai nos seres.

Pasos do proceso cognoscitivo:

A) Coñecemento sensitivo: trata sobre o particular (verdadeiro, pero non científico)
1.-  Sensación:  É  o  punto  de  partida  de  todo  coñecemento.  Corresponde ós  sentidos.  Aristóteles
distingue: sentidos externos ou propios (os 5 sentidos) e sentidos internos (sentido común, memoria,
imaxinación).  A información que recollen  cada un dos  sentidos  externos  debe ser  unificada  polo
sentido común: ex. a visualización de Sócrates,  a súa voz, o tacto do seu corpo, o olor etc. deben ser
unificados polo sentido común como sensacións correspondentes ao mesmo individuo.

2.- Imaxinación ou fantasía: É un sentido interno superior ao sentido común. Ten unha función
importante no coñecemento porque  permite conservar e reproducir mentalmente os obxectos en
ausencia de estes. A imaxinación é axudada pola memoria  (outro sentido interno), que ordena as
impresións sensibles no tempo e permite que sexan actualizadas polo recordo.

B) Coñecemento intelectivo: trata sobre o universal 

3.- O entendemento axente ou activo (en acto): chámase activo porque a súa actividade consiste en
actuar sobre as imaxes (en latín „phantasmas“) da fantasía e abstraer quedándose co universal que hai
na imaxe e deixando de lado o particular. O entendemento activo abstrae a forma a partir da materia e
imprímea no entendemento paciente ou pasivo.

4.-  O entendemento paciente  ou pasivo (en potencia):  chámase pasivo porque recibe a  forma
abstraída polo entendemento axente. O entendemento paciente é unha "tábula rasa", é coma unha

20



folla de papel en branco que está en potencia para coñecer, e coñece en acto cando recibe o intelixible
aportado polo entendemento  axente. O entendemento paciente  é propiamente o que coñece a
través do concepto universal, é el o que fai ciencia. 

Consecuencias:  Fronte a Platón, a teoría do coñecemento de Aristóteles é  empirista, posto que todo
coñecemento comeza cos sentidos. Non son as cousas as que imitan ás ideas, senón que o entendemento
(razón)  adecúase  ao que as cousas  son realmente.  Isto  é  posible  porque as  cousas son cognoscibles,
intelixibles, teñen algo permanente, algo que o noso entendemento pode abstraer.  A verdade defínea
Aristóteles como adecuación do entendemento á cousa,  adecuación do pensamento á realidade: Os
filósofos medievais dicían que a verdade é "adequatio intelectus et rei".

3.- CLASIFICACIÓN DAS CIENCIAS
Para Platón todas as ciencias teñen o mesmo grao de exactitude: a dialéctica é tan exacta coma a ética
ou a política porque todas dependen do coñecemento das ideas. Ao criticar a teoría das ideas, Aristóteles
separa as  ciencias  teóricas  (exactas)  das  ciencias  prácticas  e  productivas:  as  ciencias  prácticas  e
poéticas  (poiesis=producir)  (ex.:  ética  y  política:  ciencias  prácticas)  non  teñen  o  mesmo  grao  de
exactitude que as ciencias teóricas.

1.-  Ciencias  teóricas  ou  contemplativas:  son  ciencias  do  necesario  e,  por  tanto,  verdadeiramente
universais e necesarias.

a) lóxica:  non  se  ocupa  de  ningún  tipo  de  entidades  en  especial.  Para  Aristóteles  é  un  "órganon"
(instrumento) previo a todas as ciencias e que todas elas deben utilizar. Trata da análise da linguaxe e
do razoamento deductivo.

b) Matemáticas:  Ocúpanse do estudio da cantidade e o número, é dicir, de entidades sen existencia real
e non suxeitas ao movemento.

c) Física ou filosofía natural: Ocúpase dos seres naturais, con existencia real e suxeitos ao movemento,
ocúpase de "aquelo que ten en si un principio do movemento"

d) Filosofía primeira: posteriormente chamada “metafísica” por Andrónico de Rodas no século I a. C.
Divídese en dúas partes: 1) ontoloxía, que trata das propiedades máis xerais "do ser en canto
ser" e cuxas teorías se aplican ás demais ciencias; e 2) teoloxía que trata da primeira causa do
movemento ou divinizade aristotélica: o motor inmóbil.

2.- Ciencias prácticas e productivas: son ciencias do posible ou continxente. Trata de obxectos que son
só posibles,  que poden darse ou non. Por non tratar do necesario,  estas ciencias non son ciencias en
sentido estricto, non son ciencias exactas. Divídense en:

f) Ciencias prácticas: tratan do relacionado coa conducta humana e son dúas: ética e política.
g) Ciencias poéticas ou productivas: tratan do relacionado coa producción. A más sinalada é a poesía,

pero tamén son ciencias poéticas a gramática, retórica,  arquitectura, medicina, zapatería e, en xeral,
toda arte que “produce” algo.

4.- METAFÍSICA: ONTOLOXÍA E TEOLOXÍA
4.1.-Punto de partida: ¿Que é a metafísica? Segundo Aristóteles existe unha ciencia xeralísima que se
compón de dúas partes: unha parte (a teoloxía) que trata do ser máis excelso, a divinizade que é causa do
movemento: o motor inmóbil; e outra parte que trata dos principios máis xerais do "ser en canto ser" (a
ontoloxía). Por ser a "ciencia dos primeiros principios e primeiras causas", Aristóteles chamou a esta
ciencia que se compón de dúas partes "filosofía primeira";  existen ademais outras distintas ciencias
particulares, cada una das cales tratan dun tipo determinado de seres, pero non do "ser en xeral" nin do ser
máis  excelso  como  fai  a  "filosofía  primeira".  Todas  estas  ciencias  particulares  son  só  "filosofías

21



segundas" e todas elas aplican os principios da filosofía primeira ós tipos de seres dos que tratan. Por
tanto, a "filosofía primeira" é a ciencia máis importante de todas. Trala morte de Aristóteles, un discípulo
seu, Andrónico de Rodas, ao ordenar uns papeis de Aristóteles sen título, que viñan "despois da física",
deulles un título a esta "filosofía primeira" que fixo correr verdadeiros ríos de tinta entre os filósofos
durante 23 séculos: a "metafísica" (que significa precisamente "o que ven “despois da” física ou o que
está “máis alá” da física"). Por tanto, a metafísica componse de ontoloxía: ou "ciencia do ser en tanto ser"
(do ser en xeral) e teoloxía: ou ciencia do ser máis excelso, do deus de Aristóteles ou motor inmóbil.

4.2.-  TEORÍAS ONTOLÓXICAS:  Comecemos  pola  ontoloxía ou  "ciencia  do  ser  en  canto  ser"  e
remataremos pola teoloxía pasando pola física. A metafísica ou ontoloxía contén as teorías máis xerais
do ser en xeral, do "ser en canto ser". Estas teorías metafísicas son aplicadas por Aristóteles tamén á
"física" ¿Que significa o concepto "ser" para Aristóteles?

4.2.1.- TEORÍA DA ANALOXÍA DO SER. Aristóteles di que o significado dos conceptos pode ser de
tres tipos. A) Significado unívoco: hai conceptos que teñen un só significado, por exemplo „Bucéfalo“ e
no nome do cabalo  de Alexandre Magno,  o  concepto  „Bucéfalo“  ten un único significado por  iso é
unívoco. 
B) Significado equívoco: hai conceptos que teñen máis dun significado sen ningún tipo de relación entre
eles, por exemplo, „gato“ que pode significar animal ou aparello para elevar un coche. 
C) Significado análogo: é un tipo especial de significado, é o significado do concepto ser. O concepto ser
non é un concepto unívoco con un único significado, nin tampouco é un concepto equívoco con varios
significados completamente diferentes, senón que é un concepto análogo: ten moitos significados pero
todos eles teñen algo en común entre si.
Por tanto, todos os seres son distintos pero ao mesmo tempo teñen algo en común. ¿que é o que teñen en
común? Pois que todos son distintos pero todos son "sustancia" (ousía). Por tanto, para Aristóteles o
ser = sustancia. Pero ¿que entende Aristóteles por sustancia?

4.2.2.-  TEORÍA  DA  SUBSTANCIA  E  ACCIDENTES.  Todo  o  que  existe  (ser)  son  individuos
concretos do mundo, non son ideas separadas coma para Platón. Todo o que existe no mundo "é" ou
“sustancia” (ousía), é dicir, un individuo o cousa calquera, ou é “accidente” (simbebekós), é dicir, unha
propiedade da sustancia. 
Pero como os “accidentes” só poden existir nunha “sustancia primeira”,  en realidade o verdadeiro
ser é, para Aristóteles, a „sustancia primeira“, non tanto o accidente.  Estas sustancias primeiras
(Sócrates, Bucéfalo, unha determinada pedra ou árbore etc.) defíneas Aristóteles como „aquelo que é
(existe) en si mesmo e non en outro". A definición de accidente, en troques, é „aquelo que existe en
outro", é dicir, un accidente só pode existir na sustancia primeira: unha propiedade de algo só existe se
existe ese algo.  Esto quere dicir  que estas sustancias primeiras  teñen accidentes ou calidades  (por
exemplo, cando Sócrates chega a ser músico), os cales realmente non existen "en si mesmos" senón en
outro": na sustancia primeira. Por tanto, a única verdadeira realidade, o ser, é a sustancia primeira (o
individuo concreto), mentres que os accidentes non teñen verdadeiro ser, o seu ser consiste en existir "en
outro": nas sustancias primeiras. ¿que estructura ten a sustancia primeira?

4.2.3.- Teoría hilemórfica (hylé=materia, morphé=forma)
A teoría hilemórfica soluciona o dualismo cosmolóxico  (xorismós) de Platón. Platón chamoulle ás
"ideas" tamén "formas" e dixera que estas existen "separadas" das cousas materiais do mundo sensible.
Segundo Platón, entón, as formas ou ideas son "transcendentes" ás cousas materiais. Aristóteles criticou
que as formas ou ideas poidan existir "separadas" das cousas materiais  (crítica da teoría das ideas de
Platón en  Metafísica,1). Para solucionar o problema da "separación" (xorismós) de mundos de Platón,
Aristóteles introduce a teoría hilemórfica dicindo que  as "formas" non están separadas da materia,
non  son  „transcendentes“  senón  inmanentes,  é  dicir,  están  unidas  á  materia  formando  un
"composto inseparable" (synolón) chamado sustancia (ousía). Vexamos isto en detalle:

22



Deixando a un lado os accidentes, todo ser do mundo é unha sustancia primeira, un individuo concreto.
Toda sustancia primeira é un composto (synolón) inseparable de materia (hylé) e forma (morphé) .
Destes dous elementos que compoñen a sustancia primeira ¿cal é o máis importante? ¿cal é o elemento
que fai que esa cousa sexa o que é? Aristóteles contesta: a forma; por iso a forma é a esencia: o que a
cousa é. Todos os individuos da mesma "especie" (por exemplo: especie dos cabalos) teñen a mesma
forma ou esencia  que  se expresa na súa definición,  pois  todos eles  pertencen á  especie  dos  cabalos
(cuadrúpedes equinos). Pero entón ¿en que se diferencia un cabalo concreto de outro (por exemplo:
Bucéfalo de Babieca)?, é dicir, ¿que fai que un individuo da mesma especie sexa distinto de outro?
Aristóteles contesta: o "principio de individuación" é a materia. ¿En que se diferencia Sócrates de
Calias, se ambos pertencen á especie dos seres humanos? Aristóteles di o principio de individuación, o
que diferencia a un individuo de outro da mesma especie é a materia: "esta carne e estes osos" (os de
Sócrates, distintos dos de Calias). Por tanto, a materia é o principio de individuación, o que individúa a
forma. A forma, en troques, é común a todos os seres da mesma "especie". 

En conclusión: Aristóteles concede absoluta primacía á forma sobre a materia.  Isto débese a que
Aristóteles foi biólogo (estudiou os "xéneros" e "especies" de seres vivos para clasificalos). Pero estas
formas  non están  "separadas"  na  realidade  da  materia,  senón unidas  a  ela  formando  un "composto"
(sinolón)  denominado  sustancia  primeira. Logo  coa  teoría  hilemórfica  Aristóteles  soluciona  o
problema de Platón, o dualismo cosmolóxico, pero de momento sómente dende un punto de vista
estático. Pero os seres do mundo (sustancias primeiras) non son estáticos senón dinámicos, cambiantes.
Por iso a teoría hilemórfica é só unha parte da resposta, que aínda debe ser completada coa explicación do
cambio, é dicir, dende o punto de vista dinámico ¿como se explica o cambio?.

4.2.4.- TEORÍA DO SER EN POTENCIA E SER EN ACTO (SOLUCIÓN DO PROBLEMA DE
PARMÉNIDES) 
Parménides negara o cambio: o ser é i o non-ser non é; e como o ser non pode provir do non-ser (nada),
logo o cambio non existe, é aparencia dos sentidos. Aristóteles, ademais de superar a Platón coa súa
teoría hilemórfica, ten que explicar o cambio negado por Parménides. 
Aristóteles explica o cambio dicindo que, ademais do non-ser absoluto (nada) de Parménides e do ser
tal i como é agora (en acto), existe un "non-ser relativo" (o ser en potencia) que non-é aínda, pero que
pode chegar a ser algo en acto: exemplo da landra-carballo. 
O cambio consiste no paso do ser en potencia (landra) ao ser en acto (carballo). Así, en todo ser hai o
que ese ser é (belota en acto) e a súa potencia para poder chegar a ser outra cousa (a landra é carballo en
potencia). Pero cal destes dous elementos ten primacía, cal indica o que a cousa é, a súa esencia, o
seu ser?
O  acto (en  grego  Aristóteles  utiliza  dúas  palabras  para  dicir  acto: “energeia”=actividade  e
“entelequia”=fin),  di  Aristóteles  "é anterior  á potencia",  é  dicir,  ten primacía sobre a potencia
(dýnamis) en tres sentidos: 
a)no noso coñecemento (só podemos coñecer que algo está en potencia despois de coñecer cal é o seu
acto: só podemos saber que a belota está en potencia de ser carballo, se previamente sabemos que é o
carballo), 
b)en dignidade e excelencia (é mellor ter perfeccións que carecer delas) e 
c)temporalmente (para que poida existir  algo  en potencia  ten que haber  un acto  anterior  no tempo
(Anque non pon este exemplo, para Aristóteles a galiña sería primeiro ca o ovo). 

4.2.5.-CONCLUSIÓN DA ONTOLOXÍA:  Analizando as  palabras gregas que Aristóteles  utiliza
para falar de potencia (dýnamis=dinamismo) e acto (energeia=actividade e entelequia= contén a palabra
"telos"=fin),  poderemos  definir  a  concepción  metafísica  de  Aristóteles:  é  unha  concepción
"dinámica" (non estática coma en Platón e Parménides) i é unha concepción teleolóxica ou finalista
coma a de Platón pero o "fin=telos" non é transcendente como en Platón, senón inmanente ós seres. O

23



acto é a finalidade=telos á que tende a potencia (dýnamis: dinamismo, cambio): todo ser tende a un fin
inmanente ao propio ser: acadar a perfección da súa forma, é dicir,  tende a actualizar as súas potencias.

ÍNTIMA RELACIÓN ENTRE A TEORÍA HILEMÓRFICA E A TEORIA POTENCIA ACTO: 
a teoría  hilemórfica  sírvelle  a  Aristóteles  para solucionar o dualismo cosmolóxico  de  Platón (o
"xorismós" ou separación de mundos), pero aínda só dende o punto de vista estático. Pero como para
Aristóteles só existe o mundo sensible, físico, e nel os seres están en constante cambio, dinamismo, este
tamén debe ser explicado: a  teoría potencia acto explica o  ser dende un punto de vista dinámico
solucionando así o problema de Parménides: a súa negación do cambio. 

Isto significa que ambas teorías están intimamente relacionadas. Así esta íntima relación entre ambas
teorías consiste en que o ser en potencia equivale á materia e o ser en acto equivale á forma. E como
dixemos que na teoría potencia-acto o acto ten absoluta primacía sobre a potencia (en tres sentidos),
logo tamén na teoría hilemórfica teremos que dicir que a forma=acto ten absoluta primacía sobre a
materia=potencia. 

 FORMA  =  ACTO           
 SUBSTANCIA      + CAMBIO
 MATERIA= POTENCIA

E isto é así porque para Aristóteles o acto e a forma explican o fin (telos) inmanente ao que tende o
cambio: acadar a perfección das formas, ou o que é o mesmo: a actualización das potencias. Vemos de
novo como,  para Aristóteles,  a concepción metafísica  de a realidade  (ontoloxía)  é  unha concepción
DINÁMICA (non estática como en Platón e Parménides) e FINALISTA, pero non transcendente (como
en Platón) senón INMANENTE: Os seres tenden a un fin inmanente ao propio ser: perfeccionar a forma,
ou o que é o mesmo: actualizar as potencias.

5-APLICACIÓN DAS TEORÍAS METAFÍSICAS Á CIENCIA FÍSICA:

5.1.-COSMOLOXÍA:sistema
aristotélico-ptolemaico:
Na  obra  “De  caelo”  explica
Aristóteles a estructura do cosmos. O
cosmos  é eterno,  circular,  finito  e
xeocéntrico  e  nel non  existe  o
espacio baleiro. É eterno no tempo,
pois  o  tempo  e  o  movemento  son
eternos,  pero finito  no  espazo:
remata  na  última  esfera  de  estrelas
fixas,  isto  é  o  nos  parece  a  simple
vista  (só a  partires  do Renacemento
con  Giordano  Bruno  se  afirma  a
infinitude  do  cosmos);  circular
porque é a figura máis perfecta e no
centro  está  a  terra  inmóbil:  É  un
sistema xeocéntrico.

24

Xúpiter

Marte

Lúa

Estrelas fixasSaturno

Venus
Mercurio

Sol

Terra

Primeiro
motor

Mundo 
supraluar

Mundo 
subluar



Aristóteles,  para  explicar  o  “movemento”  máis  complexo  do  sol  a  lúa  e  os  planetas  (que  en  grego
significa errante), veuse obrigado a supoñer a existencia de outras esferas  que se moven en sentido
contrario ó das esferas orixinais. Así a esfera das estrelas fixas é movida pola acción do Deus ou primeiro
motor, pero as esferas que xiran en sentido contrario ó primeiro ceo, deben estar movidas outros motores
distintos para cada esfera: estes serán na época medieval as “intelixencias” ou ánxeles supeditados a
Deus ou primeiro motor. En total para explicar o movemento de todos os astros precisou de 55 esferas.
Pero o centro dun corpo rotativo está en repouso: por tanto a Terra debe estar en repouso no centro do
universo. O sistema cosmolóxico aristotélico foi asumido e perfeccionado por Claudio Ptolomeo de
Alexandría, polo que se lle chama “sistema aristotélico-ptolemaico. Este sistema foi aceptado durante
toda a Idade Media ata que a partires do Renacemento naza a ciencia moderna.

XERARQUÍA DAS SUBSTANCIAS
Por  tanto as  sustancias  do  universo  presentan  unha xerarquía  de  perfección,  sendo  Deus  e  as
intelixencias as que ocupan o lugar superior na xerarquía, pois son as únicas sustancias “simples”= non
compostas de materia e forma; como non teñen materia son estudiadas pola metafísica (teoloxía).  En
cambio,  todas  as  demais  sustancias  son  estudiadas  pola  física  pois  están  “compostas”  (synolón)  de
materia e forma. Ademais, as sustancias físicas ou materiais  do universo están diferenciadas en dous
mundos  e  rexidas  por  distintas  leis:  sustancias  celestes  ou  do  mundo  supraluar  e  sustancias
terrestres ou mundo subluar: 

1) Celestes  ou  supraluares:  son  eternas  pois non  nacen  nin  morren  e  cuxo  movemento  é  o
movemento máis perfecto: o circular. A súa materia é unha materia especial: o éter.  Este é a
"quinta esencia" ou quinto elemento, ademais dos catro de Empédocles que compoñen o mundo
subluar.

2) Terrestres ou subluares: suxeitas a todo tipo de cambio. Son perecedoiras pois nacen e morren
(cambio substancial) e tamén cambian os seus accidentes (cambio accidental). A súa materia está
formada polos catro elementos de Empédocles (lume, aire, auga, terra) dous deles son elementos
liviáns (lume e aire) e os outros dous son elementos pesados (terra e auga). Por iso o movemento
natural dos elementos é vertical cara arriba (os liviáns) ou cara abaixo (os pesados). As sustancias
terrestres divídense en:
2.1.- Viventes ou "animados" (con alma= principio de vida) home, animais e vexetais.
2.2.- Non viventes ou "inanimados" (sen alma=sen vida), que poden ser:

2.2.1.- Mixtos: calquera "mestura" dos catro elementos de Empédocles.
2.2.2.- Os catro elementos de Empédocles: lume, aire, auga e terra.

5.2.-FÍSICA (MUNDO SUBLUAR): Como a Física estudia os seres cambiantes, o primeiro que deberá
tratar a física é acerca das clases de cambio que existen no mundo subluar.

TIPOS DE CAMBIO:  O cambio explicouno Aristóteles na obra “Metafísica” e tamén na “Física” como
paso do ser en potencia ao ser en acto. No mundo físico=natural hai dous grandes tipos de cambio:

5.2.1.- CAMBIO ACCIDENTAL: 
Non  afecta  á  esencia  dunha  cousa  senón só  a  un  accidente.  Pode  ser  de  tres  tipos: cuantitativo,
cualitativo ou locativo. Un exemplo de cambio accidental "cualitativo" sería o dun home que pasa de
ser analfabeto a ser alfabetizado. Neste caso o home (sustancia primeira)  é o substrato que soporta o
cambio accidental  que non afecta  á esencia  home.  E  "ser alfabetizado" é o accidente do que se está
privado (privación) e que se adquire cando se produce o cambio. Por tanto en todo cambio accidental o
substrato  que soporta  o cambio é o individuo ou sustancia  primeira  e  o  que cambia  é  un accidente.
Exemplo de cambio accidental cuantitavo sería o aumento da masa corporal de Sócrates cando pasa de

25



neno a adulto.  E un cambio locativo,  sería cando Sócrates pasea dende Atenas ata o Pireo (porto de
Atenas).

5.2.2.- CAMBIO SUBSTANCIAL: 
Si afecta á esencia ou forma da cousa: transfórmase unha substancia noutra (cando se xera ou se destrúe
una substancia).  Aristóteles dixo que para que se produza un cambio ten que haber algo que o soporte,
pois en todo cambio hai algo que cambia e algo que subxace ou soporta: o substrato. En este caso ¿cal é o
substrato  que  soporta  o  cambio  substancial? A materia  prima (primeira=última)  é  o  substrato  ou
soporte  que  perde  ou  adquire  unha forma.  Por  exemplo:  se  un  home morre,  a  "materia  prima"  é  o
substrato que perde unha forma substancial (home) e adquire outra forma substancial (po).

O CONCEPTO DE MATERIA PRIMA (PRIMEIRA OU ÚLTIMA):
 É  un  concepto  abstracto  que  Aristóteles  precisa  para  explicar  o  substrato  que  soporta  un  cambio
substancial (xeración ou corrupción dunha substancia; é dicir, nacemento e morte). Cando se produce un
cambio substancial no que cambia a forma substancial (esencia), ten que haber un "substrato" que soporte
ese cambio e ese substrato é a materia prima. Pero dado que os seres físicos=naturais son un "composto
inseparable" (synolón) de materia e forma, resulta que a materia prima nunca pode existir "separada" da
forma. Se existira separada da forma sería unha substancia, e por tanto estaría á súa vez "composta", pero
non é unha substancia senón un compoñente inseparable da sustancia. Pode dicirse que o concepto de
"materia  prima"  que  é  "substrato"  dos  cambios  substanciais  equivale  ao
"ápeiron=indeterminado"  de  Anaximandro  ou  á  "materia  caótica"  de  Platón  antes  de  que  o
Demiurgo  lle  dea "forma" ou  "orde" tomando como modelo  as  ideas. A materia  prima  é  algo
"indeterminado" que non existe endexamais separada dunha forma i é precisamente a forma a que
"determina" esa materia facendo que sexa un determinado ser.

5.3.- TEORÍA DAS CAUSAS:
Para explicar  o cambio  negado por Parménides,  Aristóteles  afirmou que consiste  no paso de  ser en
potencia (materia) a ser en acto (forma) ou que un substrato adquira una nova forma da que está privado;
isto é explicar "que é" o cambio. Pero para que a física  (que trata dos seres naturais en movemento)
sexa unha  "ciencia" (coñecemento  universal  e  necesario), non  abonda con explicar  o  “que  e”  o
cambio:  o  paso do ser  en potencia  a  ser en acto; senón que hai  que explicar tamén o "por que":
explicar as causas do cambio. 

Polo  tanto,  segundo  Aristóteles,  para explicar  algo  CIENTÍFICAMENTE non  abonda  co  "que  é"
(esencia) unha cousa, senón que ademais hai que explicar o "por que" é: é dicir, explicar as causas. 

No mundo hai seres naturais ou físicos (aqueles que posúen en si mesmos o principio do movemento) e
seres artificiais construídos polo home (posúen fóra de si o principio do cambio). 

5.3.1  SERES  ARTIFICIAIS: Para  explicar  cientificamente un  ser  artificial necesitamos  catro
causas. Dúas intrínsecas á cousa e dúas extrínsecas ou fóra da cousa:

A) Causas intrínsecas
1.- Causa material:  É aquelo do que está feita unha cousa. Por exemplo o bronce

dunha estatua
2.- Causa formal: É a forma que adquire a materia. Por exemplo a forma da estatua.

B) causas extrínsecas
3.- Causa eficiente: É o axente que produce o cambio. O escultor da estatua
4.- Causa final: É a fin coa que se fai unha cosa. A estatua faise coa  fin de adornar o
templo.

26



A estatua é  un ser  artificial e,  para  ser  explicada  cientificamente,  necesita  dúas  causas  intrínsecas
(material  e  formal)  que  explican  a  constitución  interna  da  cousa.  E  tamén  dúas  causas  extrínsecas
(eficiente e final) que explican a orixe do cambio (escultor) e a fin á que tende o cambio (adornar). 

5.3.2.- SERES NATURAIS: 
Pero no caso dos seres naturais (os que levan dentro de si o principio do cambio) a causa eficiente e a
final quedan englobadas dentro da causa formal, é dicir, todas as causas son intrínsecas. Deste xeito
para explicalos só necesitamos causa material e causa formal (que inclúe eficiente e final). A forma
ou “especie” home (causa formal) é quen enxendra ao home, e por tanto é tamén causa eficiente e causa
final. De novo vemos a primacía absoluta da forma ou acto que ao mesmo tempo é orixe e fin do
movemento (dinamismo) nos seres naturais (finalismo inmanente). 

5.3.3.- CAUSAS PRÓXIMAS (FÍSICA) E CAUSAS ÚLTIMAS (METAFÍSICA):
Por outra banda, as catro causas que explican cientificamente un cambio poden ser "próximas" ao ser
que queremos explicar e estas son estudiadas pola "física", ou ben podemos preguntarnos polas "causas
últimas ou primeiras"  remontándonos "más aló da física" buscando a orixe de todos os cambios do
mundo, estas son estudiadas polo metafísico (meta-física=máis alá da física). Estas causas últimas ou
primeiras condúcenos á outra parte da metafísica de Aristóteles: a teoloxía.

6.- TEOLOXÍA:   O MOTOR INMÓBIL (DEUS)  : 
A Física condúcenos á parte da metafísica da que aínda non temos falado: a teoloxía ou ciencia do ser
máis excelente, causa primeira ou última de todos os cambios. 

Na natureza (Physis) todo ser cambia: pasa da potencia ao acto. Pero como dixemos que  en todo cambio
o acto ten primacía sobre a potencia (no noso entendemento, en perfección e temporalmente), todo ser
que se mova ou cambie (pase de ser en potencia a ser en acto), necesita dun motor anterior en acto. 

Pero, ¿Cal é o acto do que procede todo movemento?

a)  PRINCIPIO DE CAUSALIDADE:Como o acto ten primacía sobre a potencia, entón para que
haxa un cambio ten que haber sempre un ser en acto previo. Debido a esta primacía do acto sobre a
potencia ao final da obra "Física" Aristóteles di que "todo o que se move é movido por outro" (máis
tarde a ciencia chamaralle  "principio de causalidade",  pois  equivale a dicir “todo efecto ten unha
causa”. 

Pero Aristóteles tamén afirma (ao final da Física:
b) IMPOSIBLE UN REGRESO INFINITO NAS CAUSAS: Como que é imposible que haxa unha
serie infinita de moventes movidos por outro, e que, por tanto,  o regreso nas causas non pode ser
infinito.  Entón ten que haber un "primeiro motor" en acto que sexa  orixe de todos os  cambios (o
primeiro motor é "causa" primeira ou orixe do movemento). 

c) TEMPO E MOVENTO SON ETERNOS:  que nin o movemento nin o tempo comezaron nunca:
son eternos. 

Polo tanto:
d)  PRIMEIRO MOTOR  EN ACTO:  Se todo  o  que  se  move  "é  movido  por  outro"  porque  todo
movemento procede de algo anterior en acto, pero esta serie de moventes movidos por outro non pode ser
infinita, e se, ademais, o movemento non comezou no tempo xa que tempo e movemento son eternos,

27



entón ten que haber un "primeiro motor" en acto que sexa orixe de todos os movementos, pero non
orixe no tempo pois este é eterno.

e)  CAUSA FINAL:  Logo se non pode ser orixe dos cambios  no tempo,  non pode entenderse como
“causa eficiente”, senón como CAUSA FINAL. O fin  ao que tenden todos os cambios.

f) Por outra banda: Como este primeiro motor é "inmóbil", é dicir, el move a todo o demais  pero sen
moverse el mesmo, ten tamén que ser acto sen potencia, é dicir, ACTO PURO (sen potencis), pois se
tivera potencia podería "moverse"= pasar da potencia ao acto.

g)  FORMA  SEN  MATERIA:  E como  non  ten  potencia tampouco  ten  materia  (pois
potencia=materia), logo  este acto puro é tamén FORMA SEN MATERIA. Esta é a  única sustancia
"simple" (xunto  coas  intelixencias  subordinadas=  outros  motores  inmóbiles  subordinados):  non
composta de materia e forma senón só forma. Esta única substancia simple, non composta de materia
e forma, é un resíduo da filosofía de Platón (as ideas, que son formas sen materia).

h) MOVE POR AMOR OU ATRACCIÓN:  ¿Pero como pode producir movemento sen moverse el
mesmo?  Pois movendo por "AMOR (eros, atracción ou desexo) das cousas cara el (Exemplo  d  @s  
modelos de pasarela!). 

i) PENSAMENTO DO PENSAMENTO: Pero se é acto puro ¿que clase de actividade pode realizase
sen necesidade de materia nin potencia? Só o pensar pode ser una actividade semellante. Pero o pensar
humano pensa sobre algo distinto del mesmo, algo do que carece: está en potencia ata que coñece o
obxecto. En troques, o pensar divino, como é acto puro sen potencia, non carece de nada, é perfecto.
Pero entón ¿acerca de que pensa se non carece de nada? Só pode pensar acerca de si mesmo. Logo a
actividade  do  deus  aristotélico  é  pensamento  de  si  mesmo: PENSAMENTO  AUTOPENSANTE
(gnoesis gnoeseos).

7.- CONCLUSIÓNS SOBRE O MOTOR INMÓBIL: TEOLOXÍA
a) É  distinto do Demiurgo platónico:  o demiurgo  é “CAUSA EFICIENTE” pero non causa final

coma o deus aristotélico.  o Demiurgo tampouco é "creador (coma o Deus cristián) senón “SÓ
ARTESÁN"  ou  “formador”,  por  tanto,  intervén  no  mundo  sensible  para  "modelalo"  (que  non
"crealo"!) conforme ao "modelo" das ideas (causa exemplar). Pero o deus aristotélico non substitúe
ao Demiurgo platónico: non modela nada senón que só é orixe do cambio. Por tanto, substitúe máis
ben as ideas de Platón como causa final, anque non é "causa exemplar" ou "modelo exemplar"
como si o son as ideas no sistema de Platón.

b) É tamén moi distinto do Deus cristián: en primeiro lugar, non é creador "ex nihilo" (a partires da
nada), é dicir,  non é “causa eficiente”, pois para todos os gregos o mundo é eterno e o movemento
tamén;  en  segundo lugar, tampouco intervén no mundo pois  é  "pensamento  que se pensa a  si
mesmo". Pola contra o Deus cristián intervén de moitas maneiras no mundo: veu ao mundo, fíxose
home e goberna as cousas do mundo (providencia divina).

c) O Deus cristián de Tomé de Aquino: Santo Tomé toma a idea de motor inmóbil de Aristóteles pero
terá que modificala para adaptala ao Deus cristián da Biblia. Para Tome Deus é primeiro motor
coma en Aristóteles (así na primeira vía de Tomé) e tamén coma en Aristóteles  é causa final á que
tenden os seres (5 vías de Tomé), pero contrariamente ao motor inmóbil de Aristóteles, ten que ser

28

mailto:d@s


causa eficiente (na segunda vía):  é  dicir, creador  (por iso Tomé introduce a  distinción  esencia-
existencia) e ademais intervén no mundo de diversas formas como afirman as sagradas escrituras.
Por tanto, o Deus cristián de Tomé distínguese do Demiurgo e do motor inmóbil en que é creador ,
pero recolle algunhas características de un e outro: é causa exemplar coma as ideas de Platón e
causa eficiente coma o Demiurgo, pero tamén é causa final coma o motor inmóbil: move por
amor.

8.- CONCLUSIÓNS PARA OS COMENTARIOS DE ARISTÓTELES

8.1.- XERAIS

- É un sistema realista, porque nega o mundo das ideas e considera como única realidade o mundo dos
seres físicos. Oponse ao idealismo de Platón   

- É un  sistema empirista,  contrario ao racionalismo de Platón. Non acepta a existencia de ideas
innatas  á  razón  nin,  por  tanto,  a  teoría  da  reminiscencia  de  Platón,  senón  que  o  empirismo  de
Aristóteles  afirma  que  o  noso  entendemento  (paciente)  é  "tábula  rasa"  e,  por  tanto,  que  todo  o
coñecemento que adquire o home ten a súa orixe na experiencia subministrada polos sentidos.

- Elimina o dualismo de Platón. Tanto o dualismo  cosmolóxico, pois baixa as ideas ou formas de
Platón  do  mundo  intelixible  ao  mundo  sensible  (as  formas  están  unidas  á  materia  formado  un
composto  inseparable:  substancia).  Tamén  elimina  o  dualismo  antropolóxico de  Platón:  pois
Aristóteles aplica a teoría hilemórfica tamén ao home: alma=forma, corpo=materia; ambos forman
unha  sustancia  inseparable  (anque  unha  parte  da  alma  "entendemento  axente"  é  inmortal  en
Aristóteles)

- O  modelo  biolóxico (seres  vivos)  é  o  que  dirixe  a  filosofía  de  Aristóteles,  fronte  ao  modelo
matemático de Platón.

- É un sistema finalista (teleolóxico) pero inmanente: o fin dos seres é inmanente (actualización das
potencias  ou  perfección  das  formas),  fronte  á  explicación  teleolóxica  pero  transcendente  de
Platón.

8.2.- INFLUENCIAS POR MATERIAS: 
8.2.1.- GNOSEOLOXÍA: 

a)É o primeiro sistema empirista da historia: critica as ideas innatas do racionalismo de Platón e
afirma que o noso entendemento ao nacer é unha “tábula rasa” e, polo tanto, o coñecemento humano
ten a súa orixe na información subministrada polos sentidos: experiencia. 

b)  Fronte  a  el  temos  o  primeiro  sistema racionalista  da  historia,  o  de  Platón  que  acepta  a
existencia de ideas innatas e afirma que coñecer é recordar o que a alma viu no mundo das ideas. 

c)Ambos modelos de teoría do coñecemento terán moitos representantes ao longo da historia: 

-  RACIONALISTAS:  Na Idade  Media  foi  Agostiño;  e  na  Época  Moderna  tras  o  "xiro
subxectivista" Descartes, Spinoza e Leibniz son tamén racionalista.

- EMPIRISTAS: En troques, o empirismo de Aristóteles será continuado na Idade Media por Tomé
de Aquino e tras o "xiro subxectivista" na Época Moderna será defendido polos ingleses Locke,
Berkeley e Hume.

d)  SÍNTESE  RACIONALISMO  E  EMPIRISMO:  S.  XVIII:  na Ilustración,  Kant unirá  ou
sintetizará racionalismo e empirismo

29



e) Século XIX Nietzsche criticará tanto o racionalismo coma o empirismo, considerando a todos
como “racionalistas” e defendendo a vida (vitalismo)en contra da razón..

f) S. XIX: Algúns autores chamados "neokantianos" interpretan que Platón quixo dicir o mesmo
que Kant na súa obra "Crítica da razón pura":  as ideas de Platón serían como os "conceptos a
priori do entendemento" dos que fala Kant.

8.2.2.-ONTOLOXÍA: 
- Soluciona o dualismo cosmolóxico de Platón (xorismós) mediante a teoría hilemórfica e explica

o cambio negado por Parménides mediante a teoría ser en potencia ser en acto. 
- Inflúe  en  Tomé  de  Aquino tamén  considera  a  metafísica  como  unha  onto-teoloxía  (segundo

Heidegger).
- Tomé modificará a teoría hilemórfica: Tomé introducirá a distinción esencia (materia+forma) e

existencia para adaptar a filosofía de Aristóteles ao cristianismo: así estende a teoría potencia acto
tamén a esta nova distinción: esencia=potencia, existencia=acto. 

- Tomé acepta tamén a teoría da analoxía do ser, pero modifícaa para adaptala ao cristianismo:
en Tomé é unha analoxía non horizontal entre os distintos seres, senón que a converte nunha analoxía
vertical entre os seres creados e o Creador.

- Tomé acepta tamén a teoría das causas, pero modifica a concepción de Deus que agora se concibe
non só como causa final (Aristóteles), senón que o Deus cristián é causa eficiente e final : así
explica o concepto cristián de "creación ex nihilo). Ademais o Deus cristián é tamén "causa exemplar"
ou modelo da creación, idea tomada de Platón.

- Crítica de Ockham ao sistema aristotélico-tomista (crítica do principio de causalidade,  crítica do
concepto de substancia, crítica da teoría do coñecemento, crítica da ética (voluntarismo de Ockham,
etc.)

- En xeral na  Época Moderna empiristas criticaron a metafísica como ciencia e os racionalistas
defenden a metafísica como ciencia.

- Na ilustración Kant critica a metafísica como ciencia.

8.2.3.-FÍSICA: 
- Aceptación das teorías físicas de Aristóteles ata o século XIV: con Ockham comeza a romperse o
universo aristotélico. O desenvolvemento da ciencia moderna (Copérnico, Kepler, Galileo, Descartes,
Newton)  substituirá  o  universo  organicista  (modelo  do  organismo  vivo)  e  esencialista
aristotélico-tomista por un universo mecanicista (modelo da máquina) non esencialista.

-O  PRINCIPIO  DE  CAUSALIDADE  DE  ARISTÓTELES  A  KANT  
a)Aristóteles: final da “Física” di “todo o que se move é movido por outro”, isto leva á metafísica: a
teoloxía ou teoría do motor inmóbil, pois o regreso nas causas non pode ser infinito, ten que haber
unha primeira causa, pero que non funciona como primeira no tempo, pois tempo e movemento son
eternos, senón que funciona como “causa final”: o motor inmóbil é “gnoesis gnoeseos”: pensamento
autopensante, que atrae por amor é a orixe de todos os cambios.

b) Santo anselmo de Canterbury: utiliza o principio de causalidade para demostrar a existencia de

Deus a priori: “todos temos a idea dun ser maior que o cal nada se pode pensar, logo ten que existir”.

Vai da causa ao efecto: propter quid (en latín).

30



c) Santo Tomé de Aquino: utiliza o principio de causalidade para demostrar a existencia de Deus nas

súas 5 vías. Pero como, seguindo a Aristóteles, é empirista, demostra a existencia de Deus partindo do

efecto para chegar á causa: “quia” (en latín).

d) Guillermo de Ockham: critica por primeira vez o principio de causalidade: só é válido se temos

experiencia da causa e tamén do efecto. Polo tanto critica todas as vías de Tomé, pois todas parten

dun efecto que si se dá na experiencia, pero logo chegan á causa (Deus) que non se dá na experiencia.

Por iso, segundo Ockham, non podemos “demostrar”, utilizando a razón, a existencia de Deus, senón

que só podemos “crer” nela. Por iso a existencia de Deus xa non é un contido común á razón e á fe, un

“preámbulo”, coma en Tomé, senón que Ockham di que razón e fe non teñen contidos comúns, senón

que son fontes de coñecemento radicalmente “separadas”: os “preámbulos” de Tomé convértense en

“artigos de fe”: só podemos “crer” en Deus mediante a fe, non “demostrar” a súa existencia mediante

a razón. A isto chámaselle “fideismo” de Ockham, inglés medieval que influirá na filosofía inglesa

empirista moderna.

d)Descartes: utiliza o principio de causalidade para demostrar a existencia de Deus, pois unha das

demostracións é o “argumento ontolóxico de Santo Anselemo” e outra delas pregúntase pola “causa”

da existencia do “cógito” chegando á idea de Deus como “causa sui” (causa de si mesmo).

e) Hume: critica radicalmente o principio de causalidade: non é un principio válido nin sequera dentro

da experiencia, como dicía o seu antecedente medieval Ockham. Só é resultado do costume de velos

unidos no pasado, pero sin capacidade para predicir o futuro, (os metais poderían non dilatarse no

futuro), logo a física que se apoia no principio de causalidade para establecer  as súas leis,  non é

ciencia (só son “cuestión de feito”, empíricas, pero non científicas: universais en necesarias): isto é o

escepticismo de Hume respecto do coñecemento científico.

f) Kant: O principio de causalidade non é unha “cuestión de feito” (ou xuízo sintético a posteriori),

tampouco é unha “relación de ideas” (ou xuízo analítico a priori), senón un “xuízo sintético a priori”,

non  procede  da  experiencia,  senón  que  a  precede  a  priori,  é  a  “forma”  do  noso  coñecemento

intelectivo:  é  unha  “categoría  de  relación”  que  necesariamente  aplicamos  aos  fenómenos  da

experiencia e por iso buscamos sempre cal é a causa de calquera fenómeno empírico. Anque os feitos

varíen, a nosa “forma” de coñecelos a priori non varía. Conclusión: a física de Newton é ciencia, pois

apoiase non nos “feitos”, senón na nosa “forma de coñecelos” a priori: xiro copernicano de Kant.

9.- TEXTOS DE ARISTÓTELES 
TEXTO 1
"De todas  as  cuestións,  quizais  a  máis  difícil,  sería  explicar  que aportan  as  ideas  ós  seres  sensibles
eternos, ou ben ós seres que nacen e morren. Porque as ideas non son a causa do seu movemento nin do
seu cambio… Pero é que tampouco aportan nada ao coñecemento dos demais seres, xa que non son a

31



esencia dos mesmos, posto que non están en eles. Nin son tampouco causa da súa existencia, posto que
non se achan nos seres que participan de elas… As cousas non proceden das ideas de ningunha das
maneiras que eles adoitan admitir.  Antes ben, dicir  que elas son modelos exemplares e que todas as
demais cousas son participacións de elas, é perderse en xogos de palabras sen sentido e facer metáforas
poéticas". (Metafísica I,9)

TEXTO 2
"Hai unha ciencia que estudia o ser en canto ser e as propiedades que lle corresponden en canto tal. Non
se confunde con ningunha das chamadas ciencias particulares, porque ningunha destas outras considera
en  xeral  o  ser  en  canto  ser,  senón  que,  recortando  unha  certa  parte  do  ser,  investiga  sómente  as
propiedades esenciais desa parte".                    
(Metafísica, IV)

TEXTO 3
"Cal é a sustancia sensible e como é: unha é a materia, outra é a forma…, outra, en fin, é o conxunto de
ambas, a materia e a forma. 
Por materia  entendo,  por exemplo,  o bronce;  por forma,  a figura ideal  que se vai a representar;  por
composto, a estatua xa realizada.
Unha forma xeral determinada, realizada nunha carne e nuns ósos concretos, é o que da lugar a Sócrates
ou a Calias. Son seres diversos pola materia, pois en ambos é distinta a materia, pero a forma é idéntica".
(Metafísica)

TEXTO 4
"Tócanos agora dicir que só desta maneira pode darse solución as dificultades que suscitan os antigos.
En efecto,  os filósofos primitivos,  ao buscar  a verdade e a  natureza  dos  seres,  equivocáronse,  como
arrastrados pola falta de experiencia cara a un camiño distinto do verdadeiro. Afirman que ningunha das
cousas que existen se produce ou morre, posto que é necesario que o que se produce ou se fai, se faga ou
ben a partir do ser ou ben a partir do non-ser;  agora ben, non pode facerse ou proceder de ningunha
destas dúas cousas: porque o ser non se fai nin se produce, por existir xa; e da nada non pode proceder nin
facerse nada, porque é necesaria a presencia dun suxeito en todo facerse…
Nosoutros, en troques, e aínda eles mesmos, dicimos certamente que nada se produce absolutamente a
partir do non-ser, pero que, con todo, algo si se produce accidentalmente do non-ser; en efecto, a partir da
privación prodúcese ou ven a ser algún ser, e a privación é en si mesma un non-ser, ao non existir en
aquelo en que ven a ser ou se fai.  Pero isto é sobrado motivo de admiración, e desta maneira parece
imposible que se produza algunha cousa a partir do non-ser…
O único modo, por conseguinte, de dar unha solución á dificultade é este. Outro, á súa vez, é o seguinte:
que unhas mesmas cousas poden afirmarse segundo a súa potencia e segundo o seu acto".
(Física I,8)

TEXTO 5
Feitas estas distincións, cómpre examinar as causas, cales e cantas son. E xa que se trata de coñecer, e non
cremos ter coñecemento de algo sen antes ter captado en cada caso o porqué (e isto vén sendo captar a 
causa primeira), é evidente que nós temos que facelo coa xeración e a destrución e con todo cambio 
natural, a fin de que, coñecendo os seus principios, intentemos encamiñar ata eles cada unha das nosas 
investigacións. Nun sentido (1) chámase causa a ese constitutivo inherente do que se fai algo, coma tal o 
bronce da estatua e a prata da copa e os seus xéneros. Noutro sentido (2) é a forma e o modelo, é dicir, a 
definición da esencia e os seus xéneros (así a causa da octava é a relación de dous a un, e en xeral o 
número), e tamén as partes da definición. E tamén (3) é aquilo de onde xorde o principio primeiro do 
cambio ou do repouso; así quen toma unha resolución é causa, o pai e causa do fillo, e en xeral o que fai é

32



causa do feito e o que produce un cambio é causa do cambiado. E aínda máis (4), é o fin, aquilo para o 
que é algo, como a saúde con relación ó paseo. Pois, por que paseamos? Dicimos que para ter saúde e, ó 
falar así, cremos indicar a causa. E son un medio para o fin todas as cousas que outro move; así o 
adelgazamento ou a purga, os medicamentos ou os instrumentos cirúrxicos, todos eles son medios para a 
saúde, pero hai diferenzas entre eles, xa que uns son accións e outros instrumentos.  
ARISTÓTELES, Física, II-3, 194b-195a Trad. de Teresa Amado Rodríguez (USC)  

33


