Mito da caverna
PLATON, texto 3 Republica, Libro VII, 514a-517c

-Despois diso compara a nosa natureza respecto da sta educacién ou da sua falta de educacién
cunha experiencia como esta. Imaxina homes nunha especie de morada subterranea en forma de
caverna, cunha longa entrada aberta, en toda a sua extension, a luz e imaxina que estan ali dende
nenos coas pernas e o pescozo encadeados de maneira que tefien que permanecer ali e mirar
unicamente cara adiante, pois as cadeas impidenlles xirar a cabeza. Mais lonxe a luz dun lume que
arde mais arriba, detras deles e entre o lume e os encadeados un camifio mais alto; e ao longo do
camifio imaxina que foi construido un muro, como as cortinas que se levantan entre 0s
monicrequeiros e o publico, para amosar por encima delas os bonecos. -Xa o vexo. -Pois ben,
contempla agora, ao longo dese pequeno muro, uns homes que transportan toda clase de obxectos
que sobresaen por encima do muro, e figurifias de homes e doutros animais, feitas de pedra e de
madeira e doutros materiais e como é natural, entre estes carrexadores, uns van falando e outros
calan. -Que estrafia comparacion fas, e que prisioneiros estrafios! -Semellantes a nos. Pois en
primeiro lugar, cres que tales homes tefien visto de si mesmos e dos outros outra cousa senon as
sombras proxectadas polo lume sobre a parte da caverna que esta fronte a eles? -Pois como, se
durante toda a sua vida foron obrigados a manter as cabezas inmébiles? -E non sucede o mesmo cos
obxectos transportados? -Sen dubida. -E se puideran falar uns cos outros non pensas que crerian que
0 que ven son as cousas reais? -Forzosamente. -E, se a prision tivese un eco que vifiese da parede de
en fronte deles, non cres que, cada vez que un dos que pasan emitise un son, pensarian eles que o
que oen provén da sombra que pasa diante deles? -Por Zeus;j si. -Daquela, non hai dibida de que
tales homes non poderian pensar 4 outra cousa que non sexa que o verdadeiro son as sombras dos
obxectos fabricados. -Necesariamente. - Considera, agora, que pasaria se fosen liberados das stas
cadeas e curados da suia ignorancia e, se consonte a sua natureza, lles ocorrese isto: que un deles
fose ceibado e obrigado de stipeto a levantarse, a voltar o pescozo, a camifiar e a mirar cara a luz e
que, ao facer isto, sufrise e que a causa do escintileo da luz non fose quen de percibir aquelas cousas
das que ata enton via sombras. Que cres que responderia se alguén lle dixese que ata enton so tifia
visto bagatelas e que agora, en cambio, mais préximo ao real e volto de cara a obxectos mais reais,
mira mais correctamente? E ademais se se lle mostrasen cada unha das cousas que pasan e se lle
obrigase a contestar as preguntas acerca do que é cada unha, non cres que se acharia en apuros e que
consideraria que as cousas que via antes eran mais verdadeiras que as que agora se lle amosan? -
Moito mais. -E se se lle forzase a mirar a luz mesma, non cres que lle doerian os ollos e que fuxiria
virando cara ao que pode contemplar e que creria que estas son mais claras que as que se lle
amosan? -Asi é. -E se alguén o levase a forza pola esgrevia e empinada subida e non o soltase ata
chegar a luz do sol, non adoeceria e se irritaria por ser arrastrado e, despois de chegar a luz, teria os
ollos cegados, sen poder ver sequera un s6 dos obxectos que agora chamamos verdadeiros? -
Certamente, polo menos de inmediato. -Necesitaria afacerse, creo eu, para ser quen de ver as cousas
de arriba. E primeiramente veria con mais facilidade as sombras e, despois, as imaxes de homes e
doutros obxectos reflectidos nas augas, e por tltimo os homes e as cousas mesmas. E despois diso,
contemplaria mais doadamente pola noite as cousas do ceo e o mesmo ceo, dirixindo a mirada a luz
das estrelas e da lua, mais doadamente que durante o dia o sol e o que a el lle pertence. -Como non?
-E por ultimo, creo eu, seria o sol, non as stias imaxes reflectidas nas augas ou noutro lugar alleo,
senon o sol en si mesmo e no seu propio lugar, o que poderia ver e contemplar. -Necesariamente. -E
enton, xa poderia deducir, respecto del, que é el quen produce as estacions e os anos e rexe todo o
da rexién visible e é a causa de todo o que eles tifian visto. -E evidente que despois daquilo chegaria
a isto. -Entén que? E se el recordase a primeira morada e a ciencia de ali e os seus compafieiros de
carcere, non cres que estaria ledo co cambio e que se compadeceria deles? -Xa o creo que si. -E se
houbese entre eles honores e gabanzas duns aos outros e unha recompensa para quen discernise con
mais agudeza as sombras, e para quen recordase mellor cales adoitaban pasar diante ou detras a vez,
e destes para quen fose capaz de profetizar o porvir, paréceche que estaria desexoso desas cousas e
envexaria aos que recibisen eses honores e poderes, ou que lle ocorreria o mesmo que a Homero e



preferiria mais que nada “ser labrego ao servizo doutro home sen bens” ou padecer calquera outro
destino antes que ter meras opinions e vivir aquela vida? -Iso é o que creo eu, que aceptaria soportar
todo antes que vivir aquela vida. -E agora repara nisto: se descendese de novo e sentase no mesmo
lugar, non cres que se lle encherian os ollos de tebras, despois de chegar de supeto do sol? - Vaia
que si. -E se tivese que disputar de novo cos que permaneceran sempre encadeados, opinando sobre
aquelas sombras, no momento no que ainda € corto de vista antes de aclimatar os ollos a situacion, e
ese tempo non seria breve, non daria risa e non se diria del que por subir arriba chegara cos ollos
estragados e que por iso non convifia intentar sequera esa subida? E non darian morte a quen
intentase desatalos e facelos subir, se puidesen botarlle a man e matalo? -Sen dubida. -Pois ben,
meu querido Glaucon, esa imaxe debémola aplicar totalmente ao dito anteriormente; hai que
comparar a rexion que se manifesta por medio da vista coa morada do cércere e esa luz do lume co
poder do sol; compara a subida ao mundo de arriba e a contemplacion das cousas deste coa
ascension da alma a rexién do intelixible e non erraras respecto do que espero que € o que ti desexas
oir. Mais é a divindade a que sabe se isto € realmente verdade. O que a min me parece é que no
mundo intelixible o tltimo que se percibe, e con dificultade, é a idea do ben, pero, unha vez
percibida, hai que colixir que é a causa de todo o recto e fermoso que hai en todas as cousas e que
no mundo visible xerou a luz e ao sefior desta e que no mundo intelixible xerou a verdade e o
cofiecemento e que conven, pois, vela para poder proceder con sabiduria tanto na vida privada como
publica. PLATON; Reptblica, Libro VII, 514a-517c Trad. de Teresa Mifiambres Gémez, I.E.S.
Eduardo Pondal (Santiago de Compostela)



