
Mito da caverna
PLATÓN, texto 3 República, Libro VII, 514a-517c 

-Despois diso compara a nosa natureza respecto da súa educación ou da súa falta de educación 
cunha experiencia como esta. Imaxina homes nunha especie de morada subterránea en forma de 
caverna, cunha longa entrada aberta, en toda a súa extensión, á luz e imaxina que están alí dende 
nenos coas pernas e o pescozo encadeados de maneira que teñen que permanecer alí e mirar 
unicamente cara adiante, pois as cadeas impídenlles xirar a cabeza. Máis lonxe a luz dun lume que 
arde máis arriba, detrás deles e entre o lume e os encadeados un camiño máis alto; e ao longo do 
camiño imaxina que foi construído un muro, como as cortinas que se levantan entre os 
monicrequeiros e o público, para amosar por encima delas os bonecos. -Xa o vexo. -Pois ben, 
contempla agora, ao longo dese pequeno muro, uns homes que transportan toda clase de obxectos 
que sobresaen por encima do muro, e figuriñas de homes e doutros animais, feitas de pedra e de 
madeira e doutros materiais e como é natural, entre estes carrexadores, uns van falando e outros 
calan. -Que estraña comparación fas, e que prisioneiros estraños! -Semellantes a nós. Pois en 
primeiro lugar, cres que tales homes teñen visto de sí mesmos e dos outros outra cousa senón as 
sombras proxectadas polo lume sobre a parte da caverna que está fronte a eles? -Pois como, se 
durante toda a súa vida foron obrigados a manter as cabezas inmóbiles? -E non sucede o mesmo cos
obxectos transportados? -Sen dúbida. -E se puideran falar uns cos outros non pensas que crerían que
o que ven son as cousas reais? -Forzosamente. -E, se a prisión tivese un eco que viñese da parede de
en fronte deles, non cres que, cada vez que un dos que pasan emitise un son, pensarían eles que o 
que oen provén da sombra que pasa diante deles? -Por Zeus¡ si. -Daquela, non hai dúbida de que 
tales homes non poderían pensar 4 outra cousa que non sexa que o verdadeiro son as sombras dos 
obxectos fabricados. -Necesariamente. - Considera, agora, que pasaría se fosen liberados das súas 
cadeas e curados da súa ignorancia e, se consonte á súa natureza, lles ocorrese isto: que un deles 
fose ceibado e obrigado de súpeto a levantarse, a voltar o pescozo, a camiñar e a mirar cara á luz e 
que, ao facer isto, sufrise e que a causa do escintileo da luz non fose quen de percibir aquelas cousas
das que ata entón vía sombras. Que cres que respondería se alguén lle dixese que ata entón só tiña 
visto bagatelas e que agora, en cambio, máis próximo ao real e volto de cara a obxectos máis reais, 
mira máis correctamente? E ademais se se lle mostrasen cada unha das cousas que pasan e se lle 
obrigase a contestar ás preguntas acerca do que é cada unha, non cres que se acharía en apuros e que
consideraría que as cousas que vía antes eran máis verdadeiras que as que agora se lle amosan? -
Moito máis. -E se se lle forzase a mirar á luz mesma, non cres que lle doerían os ollos e que fuxiría 
virando cara ao que pode contemplar e que crería que estas son máis claras que as que se lle 
amosan? -Así é. -E se alguén o levase á forza pola esgrevia e empinada subida e non o soltase ata 
chegar á luz do sol, non adoecería e se irritaría por ser arrastrado e, despois de chegar á luz, tería os 
ollos cegados, sen poder ver sequera un só dos obxectos que agora chamamos verdadeiros? -
Certamente, polo menos de inmediato. -Necesitaría afacerse, creo eu, para ser quen de ver as cousas
de arriba. E primeiramente vería con máis facilidade as sombras e, despois, as imaxes de homes e 
doutros obxectos reflectidos nas augas, e por último os homes e as cousas mesmas. E despois diso, 
contemplaría máis doadamente pola noite as cousas do ceo e o mesmo ceo, dirixindo a mirada á luz 
das estrelas e da lúa, máis doadamente que durante o día o sol e o que a el lle pertence. -Como non? 
-E por último, creo eu, sería o sol, non as súas imaxes reflectidas nas augas ou noutro lugar alleo, 
senón o sol en si mesmo e no seu propio lugar, o que podería ver e contemplar. -Necesariamente. -E
entón, xa podería deducir, respecto del, que é el quen produce as estacións e os anos e rexe todo o 
da rexión visible e é a causa de todo o que eles tiñan visto. -É evidente que despois daquilo chegaría
a isto. -Entón que? E se el recordase a primeira morada e a ciencia de alí e os seus compañeiros de 
cárcere, non cres que estaría ledo co cambio e que se compadecería deles? -Xa o creo que si. -E se 
houbese entre eles honores e gabanzas duns aos outros e unha recompensa para quen discernise con 
máis agudeza as sombras, e para quen recordase mellor cales adoitaban pasar diante ou detrás á vez,
e destes para quen fose capaz de profetizar o porvir, paréceche que estaría desexoso desas cousas e 
envexaría aos que recibisen eses honores e poderes, ou que lle ocorrería o mesmo que a Homero e 



preferíria máis que nada “ser labrego ao servizo doutro home sen bens” ou padecer calquera outro 
destino antes que ter meras opinións e vivir aquela vida? -Iso é o que creo eu, que aceptaría soportar
todo antes que vivir aquela vida. -E agora repara nisto: se descendese de novo e sentase no mesmo 
lugar, non cres que se lle encherían os ollos de tebras, despois de chegar de súpeto do sol? - Vaia 
que si. -E se tivese que disputar de novo cos que permaneceran sempre encadeados, opinando sobre 
aquelas sombras, no momento no que aínda é corto de vista antes de aclimatar os ollos á situación, e
ese tempo non sería breve, non daría risa e non se diría del que por subir arriba chegara cos ollos 
estragados e que por iso non conviña intentar sequera esa subida? E non darían morte a quen 
intentase desatalos e facelos subir, se puidesen botarlle a man e matalo? -Sen dúbida. -Pois ben, 
meu querido Glaucón, esa imaxe debémola aplicar totalmente ao dito anteriormente; hai que 
comparar a rexión que se manifesta por medio da vista coa morada do cárcere e esa luz do lume co 
poder do sol; compara a subida ao mundo de arriba e a contemplación das cousas deste coa 
ascensión da alma á rexión do intelixible e non errarás respecto do que espero que é o que ti desexas
oir. Mais é a divindade a que sabe se isto é realmente verdade. O que a min me parece é que no 
mundo intelixible o último que se percibe, e con dificultade, é a idea do ben, pero, unha vez 
percibida, hai que colixir que é a causa de todo o recto e fermoso que hai en todas as cousas e que 
no mundo visible xerou a luz e ao señor desta e que no mundo intelixible xerou a verdade e o 
coñecemento e que convén, pois, vela para poder proceder con sabiduría tanto na vida privada como
pública. PLATÓN; República, Libro VII, 514a-517c Trad. de Teresa Miñambres Gómez, I.E.S. 
Eduardo Pondal (Santiago de Compostela) 


