
3  

 

ORIXES DA FILOSOFÍA: PASO DO MITO AO LOGOS 
Dise que a filosofía comezou en Grecia arredor do século VI a. C, cando se abandona a 
explicación da realidade por medio de mitos e substitúese polo intento de dar unha 
explicación racional (logos) da realidade. Vexamos cal é o contexto histórico no que se fai 
posible esta explicación racional=filosofía=logos. 
1.- Contexto histórico (Rodeira, Everest) 
a) Civilización minoica: ten lugar entre los séculos XXVI y XVI a. C.  Así chamada porque 

o seu fundador foi el rei Minos. Ten o seu centro na illa de Creta e a súa capital foi 
Cnosos. Caracterizábase por ser unha cultura matriarcal, pacífica e naturalista (as pinturas 
conservadas non representan escenas guerreiras, senón xardíns, festas, toros, homes áxiles 
e mulleres estilizadas). Para eles a cor negra simboliza a vida (terra fértil e húmida), a cor 
branca, a morte (cor dos ósos e da terra desértica, falla de vida). O seu deus máis 
importante foi unha muller: a Deusa-nai que habita a terra, símbolo da vida e a fertilidade. 
Esta civilización pacífica e matriarcal foi destruída por unha explosión volcánica (s. XVI 
a. C.) A súa escritura é o lineal A. 

b) Civilización micénica: Comeza coa invasión dos Aqueos (pobos indoeuropeos) s. XX a 
C. (esplendor: s. SVII - XII a. C) que asimilan algúns elementos da civilización minoica, 
pero manteñen elementos propios: por exemplo a súa lingua, que é a forma primitiva do 
grego (lineal B). Así chamada porque Micenas (cidade situada en el Peloponeso) foi a 
polis más importante destes invasores chamados "minios". 
É unha civilización guerreira formada por reinos independentes controlados desde un 
palacio ou fortaleza por unha casta militar que dominaba varias aldeas. A fusión de ambas 
culturas provocou conflictos entre divindades, modelos de vida e valores dominantes. A 
deusa-nai, que habita no interior da terra dos pacíficos minoicos, entra en conflicto co 
patriarcal e dominante Zeus que habita no ceo dos guerreiros micénicos. Deste conflicto 
resulta victorioso o modelo micénico de home guerreiro e culto e a sociedade  organizase 
arredor dos palacios. As historias do pobo Aqueo contra Troia, relatada en la Ilíada, e o 
regreso á casa do heroe Odisea, relatada en la Odisea, sitúanse a finais da época micénica, 
anque foron escritas por Homero anos despois (s. VIII a. C, aínda na época escura). A 
civilización micénica constaba de dúas clases sociais: os aristócratas ou clase superior, 
que conduce ao pobo en tempos de guerra, e o pobo, dedicado á agricultura y gandería. A 
civilización caracterizouse polo ideal aristocrático de home (aristoi=os mellores). O 
aristócrata é o que por natureza e de nacemento é o mellor, o bo, o virtuoso, o nobre, pero 
que durante a súa vida debe ratificar esta excelencia=virtude. Só os aristoi posúen a areté 
(virtude, excelencia) e por iso só eles podían gozar de éxito, fama, poder, honor. Este 
modelo aristocrático amosase nos heroes Aquiles, Héctor, Agamenón, Ulises etc. 
Tamén é característico da civilización micénica a explicación mitolóxica da realidade que 
será substituída na época arcaica pola explicación racional: "logos"=filosofía. 

c) Invasión dos dorios: Tamén indoeuropeos, pero máis militarizados, arrasaron a 
civilización micénica arredor do s. XII a C. Os micénicos que sobreviviron colonizaron 
Xonia (costa de Asia Menor), onde posteriormente xurdirá a Filosofía,  pero denantes 
Grecia pasará por unha época escura da que sabemos moi pouco. Sabemos que 
desaparecen as castas militares gobernantes e os pazos-fortaleza, facendo que as aldeas 
agrícolas se independicen, pérdese a escritura que estaba ao servicio do pazo e tamén a 
arte antiga desaparece sendo substituída por decoracións a base de figuras xeométricas. 

d) A Grecia arcaica (s. VIII-VI a. C.) Fonda transformación social. As aldeas da época 
escura fóronse unindo en pequenas comunidades: as polis. Moi lentamente  democratizase 
a vida pública facéndose máis participativa. Aparece un novo tipo de escritura ao adoptar 
o alfabeto fenicio. Florece o comercio e a moeda. As viaxes traen novos coñecementos 
técnicos e contactos con outras culturas e formas de vida. Isto fai que o ideal aristocrático 
quede desfasado porque o comercio esixe certas normas de xustiza e dereito nun plano de 



4  

 

igualdade: imposible dentro da cultura aristocrática. Xurde a poesía e literatura gregas, e 
finalmente a filosofía (prodúcese o paso do mito ao logos). 

 
2.- Xurdimento da Filosofía: Paso do mito ao logos (Navarro Cordón) 
2.1.-Mito:  Conxunto de narracións tradicionais dos poetas (Homero e Hesíodo) acerca de 
toda a realidade: home, mundo, deuses, etc. 
Características: 
a) É unha explicación total: resposta ás preguntas i enigmas máis acuciantes para o home: 

orixe do universo, do ser humano, da técnica etc. A filosofía (logos) conservará este trazo 
do mito, pero substituíndo a explicación divina pola racional. 

b) As forzas naturais (lume, vento etc.) son personificadas nos distintos deuses 
c) Os fenómenos do universo dependen da vontade (arbitrio) dos deuses: arbitrariedade 
d) Nembargantes, existe unha forza que domina incluso sobre os deuses: o destino 

("moira").  O destino, ao ser algo ao que incluso os deuses están sometidos, oponse á idea 
de arbitrariedade da vontade dos deuses e establece certa idea de necesidade (aquelo que 
ocorre así e non pode ocorrer doutra maneira). A idea de necesidade que se encerra na de 
destino será conservada pola filosofía, pero transformada eliminado o seu carácter ilóxico, 
irracional. 

Consecuencias: Os sucesos da natureza e da conducta humana son imprevisibles: suceden de 
modo arbitrario= vontade antolladiza dos deuses. Isto fai imposible a ciencia e a filosofía: 
só é posible cando se supón que hai regularidades, leis necesarias (contrario de arbitrarias: que 
ocorren sempre así e non poden ocorrer doutra maneira). Pero a arbitrariedade dos sucesos 
naturais non é total, pois a idea de destino encerra "certa necesidade", anque aínda 
inexplicable e ilóxica. 
 
2.2.- Logos=explicación racional=filosofía 
Prodúcese cando se abandona o mito como explicación e se producen os primeiros intentos de 
dar unha explicación racional, lóxica, do conxunto da realidade.  
Características: 
a) Recolle do mito o feito de ser unha explicación total.  
b) As forzas naturais non se personifican tanto nos deuses, senón que comezan a  

considerarse como fenómenos naturais sen máis. 
c) Os fenómenos do universo non dependen da vontade dos deuses, non son arbitrarios, 

senón que ocorren de forma regular: estacións do ano, movementos dos astros, etc. Por 
tanto a idea de arbitrariedade é substituída pola idea de necesidade: As cousas ocorren así 
e non poden ocorrer doutra maneira. 

d) Esta idea de necesidade está relacionada coa vella idea de destino, xa presente de forma 
ilóxica no mito, pero agora explicada de forma lóxica ("logos"=razón). É, por tanto, unha 
explicación racional. 

Consecuencias:  
O universo concíbese como un "cosmos" (en grego=orde) suxeito a leis necesarias, non como 
un "caos" (desorde). O primeiros filósofos inician un estudio racional da "natureza" (en grego 
"physis"). A natureza ten dous significados en grego: o conxunto das cousas naturais e a forza 
ou principio do que xorden estas cousas. Anque as cousas naturais aparentemente cambian 
constantemente, comezase a crer que nelas hai tamén algo que non cambia, que permanece= 
o ser. O que permanece a través dos cambios aparentes é a esencia: o que a cousa 
verdadeiramente é, fronte ás aparencias dos sentidos. Suponse que todas as cousas naturais 
proceden do mesmo principio ou principios (arxé=principio), e por tanto que, anque na 
natureza parece haber múltiples cousas diversas, no fondo todas elas se reducen á unidade. 
Así, os filósofos opinarán que mentres os nosos sentidos (vista, oído, olfacto, gusto, tacto) 
nos ofrecen información "aparente" da natureza (physis) percibida como unha multiplicidade 



5  

 

de cousas diversas, a nosa razón (logos) descobre que todas elas teñen unidade porque todas 
elas proceden do mesmo principio (arxé) ou principios.    
 
2.3.- Temática dos primeiros filósofos 
Así pois, os primeiros filósofos pregúntanse polo principio ou arxé primeiro e último de todo 
o real (physis ou natureza), pregúntanse polo “un” que é común ao múltiple, pola esencia das 
cousas que hai baixo as súas aparencias, polo “ser permanente” que hai debaixo de todos os 
cambios.  
Por tanto: o coñecemento (gnoseoloxía) da realidade (ontoloxía) ten como obxecto a 
natureza (physis) e esta aglutina os seguintes pares de contrarios: 
-Unidade fronte a multiplicidade 
-O permanente fronte ao cambiante 
- A esencia (o que unha cousa é=o ser) fronte ás aparencias (o que parece ser). Comezase a 
entender o coñecemento humano (gnoseoloxía) acerca das cousas naturais é un proceso que 
consta de dous niveis: sentidos e razón ou entendemento. Crese que os sentidos enganan e non 
abondan para coñecer o que as cousas son verdadeiramente (a súa esencia), senón que é 
necesario, ademais, un esforzo racional (logos, intelecto) para acadar o verdadeiro ser das 
cousas. Podemos esquematizar as dúas fontes do coñecemento humano así: 
 
     unidade 
   Razón  o permanente 

    o que a cousa é=esencia 
Coñecemento            Realidade (physis) 
     pluralidade 
   Sentidos o cambiante  
     o que a cousa parece ser: aparencia 
 
3.- Períodos da filosofía grega 
        Tales 
   Escola xónica o milesia (físicos) Anaximandro  monismo materialista 

      Anaxímenes 
  Escola pitagórica (Matemáticas) Pitágoras dualismo formalista 

   
   Heráclito (o devir, o lume)    monismo dinámico 
Período cosmolóxico 
(Presocráticos       
s. VI-V a. C.)       Xenófanes 

  Escola Eleática (o ser)    monismo estático 
Parménides 

Empédocles (4 elementos+ amor e odio)   
  Anaxágoras (spermata) 

        Leucipo pluralistas  
   Escola atomista (átomos)  Demócrito 
 
 
    Os sofistas 
Período antropolóxico    Preocupación polo home ánthropos) 
(s. V a. C.)   Sócrates 
 
 



6  

 

 
Período sistemático,   Platón  
ontolóxico ou metafísico    Preocupación polo cosmos+o home 
(S. V-IV a. C)   Aristóteles 
 
        Epicúreos: Epicuro  
    helenismo filosófico  Estoicos: Zenón de Citio 

(ética)   Escépticos: Pirrón de Elis 
Período helenístico   
(s. IV - II a. C.)      Euclides   ética 
(Destrucción das polis     Arquímedes           ciencia 
Imperio de Alexandre) helenismo científico  Aristarco de Samos 
     (ciencia)  Eratóstenes 
        Claudio Ptolomeo 
     
4- Escola xonia o milesia 
Trala invasión doria que acabou coa cultura micénica, os superviventes micénicos colonizaron 
a rexión de Asia Menor á beira do mediterráneo. Una vez transcorridos os séculos escuros, 
prodúcese una fonda transformación na cultura aristocrática debido ao comercio e á moeda, e 
este novo florecemento da cultura en Xonia propiciará o nacemento da filosofía. Os filósofos 
milesios ocuparanse de buscar o principio (arxé) do que xurde toda a natureza=physis, por iso 
Aristóteles os bautizou como "físicos". 
 
4.1.- Tales de Mileto "o despistado" (S. VI a. C. / 624-546) 
Conta Platón na obra "Teeteto" a seguinte anécdota atribuída a Tales: vendo un vella como 
Tales caeu nun pozo cando ía contemplando as estrelas, esta mofouse del. Nesta anécdota 
fúndase a crenza (que perdurou ata hoxe ao longo da historia) de que os filósofos andan 
sempre despistados e tan abstraídos nos seus pensamentos que non deparan nas cousas máis 
cotiáns.  
Tales foi filósofo, matemático, astrónomo, político e home práctico. 
a)Filosofía: busca o primeiro principio (arxé) da physis=natureza e considera que é a auga, 
quizá ao ver que todo se nutre do húmido como fonte de vida. Tamén nas cosmoloxías 
orientais se falaba dun caos acuoso primordial, ao que se refiren Homero i Hesíodo. Para 
Tales a multiplicidade de seres naturais cambiantes teñen en común que son formas do único 
elemento material: a auga. A auga é principio, arxé, do que todo procede, a unidade á que se 
reduce o múltiple. 
É o primeiro defensor do "hilozoísmo" (hylé=materia; zoon=ser vivo): todas as cousas da 
natureza están vivas, toda a materia está "animada" (ánima=alma en latín, principio de vida). 
Isto exprésao Tales na frase: "Todas as cousas están cheas de deuses". Así explicou que o 
imán ten vida, alma (está animado) por atraer ao ferro. 
b)Cosmoloxía: O cosmos explícao da seguinte maneira: a terra ten 
forma dun prato oblongo cos bordes un pouco levantados, cuberto pola 
bóveda das estrelas, e todo isto flota sobre a auga como un navío. 
 
c)Matemático: Viaxou a Exipto, onde estudiou xeometría 
(significa: "medida da terra", inventada polos Exipcios 
para medir de novo as terras tralas crecidas do Nilo). 
Xunto con Pitágoras, é o fundador da matemática grega. 
É o responsable do teorema que leva o seu nome: Se 

  r 
r' A 

 

B C 
A' B' C' 



7  

 

AB = A'B' 
BC B'C' 
 

A 

B 

a 

b 

a = A 
b B 

 

O 

C 

A 

B 

dúas rectas (r e r') son cortadas por varias paralelas, a razón (proporción) dos segmentos 
resultantes sobre r (AB e BC) é igual á razón (proporción) dos resultantes sobre r' (A'B' e 
B'C'):                                                                                           
                                                                                                                                                                 
Outras curiosidades matemáticas:                                                                                                                                                                       
- Tamén como matemático, asombrou aos exipcios ao 
medir a altura das pirámides utilizando a sombra dun 
bastón: a altura (A) é o que queremos calcular, e posto 
que se pode medir a altura (a) do bastón, así coma a 
sombra que proxecta o bastón (b) e tamén a distancia 
(B); e dado que a relación que existe entre os catetos de 
dos triángulos semellantes (ámbolos dous teñen os 
mesmos ángulos) é una proporción, por conseguinte 
podemos calcular a altura (A) segundo a fórmula 
proporcional do esquema.  
 
Foi tamén o inventor do método deductivo: extrae deduccións matemáticas a partir de certas 
premisas evidentes. Por exemplo: 
- Premisa evidente: é evidente que dous diagonais dun rectángulo (é dicir, un 

cuadrilátero de ángulos rectos) teñen a mesma lonxitude e córtanse en dúas 
metades. 

- De aí  dedúcese que todo cuadrilátero con estas propiedades é un rectángulo. 
- Por tanto, se trazamos dous diámetros calquera nun círculo con centro en O, estes 

formarán un rectángulo. 
- Se nos quedamos con unha metade do rectángulo, obtemos un triángulo e 

deducimos o seguinte teorema: se C é calquera punto do arco dun semicírculo 
subtendido polo diámetro AB, entón o ángulo ACB é necesariamente un 
ángulo recto. 

c)Astrónomo: Curiosidades: predicíu un eclipse de sol o 28 de maio do 585 a. C; elaborou 
tamén un almanaque (calendario); introduciu en Grecia a práctica fenicia de orientarse pola 
osa menor nas navegacións, e inventou un método para medir a distancia entre dous navíos no 
mar mediante a suma de triángulos semellantes. 
e) Político: Herodoto relata que impulsou aos Xonios a unirse nun estado federal. 
f) Home práctico: Soemos pensar que os filósofos dedícanse a estudiar cousas que non 

serven para nada, pero esto no é certo. Para corroboralo, Aristóteles relata na súa 
"Política" que Tales, previndo una abundante colleita de olivas, arrendou con antelación 
tódolos muíños formando un monopolio, e cando chegou a grande colleita volveu a 
arrendalos aos seus propios propietarios a un prezo moito más elevado, facéndose rico. 
Con esta anécdota demostra Aristóteles que a filosofía  non é inútil. 

A Tales atribúenselle estas palabras ao morrer "Alábote, oh Zeus, porque me achegas a ti. Por 
ter envellecido non podía ver xa as estrelas sobre a Terra". O seu nome encabeza a "lista dos 7 
sabios" que circulaba polo mundo grego e aparece xunto a grandes homes como o lexislador 
Solón de Atenas e  Mirón. 
4.2.- Anaximandro (S. VI a. C./ 610-545) "Antecesor da teoría evolucionista" 
Era tamén de Mileto e discípulo de Tales. Foi filósofo, precursor do evolucionismo, 
astrónomo, xeógrafo e como case todos os filósofos presocráticos escribiu unha obra titulada 
"Sobre a natureza". 
a)Filósofo: Como filósofo buscou o primeiro principio, o arxé, da natureza (physis). Segundo 
Anaximandro o arxé non pode ser, como para Tales, algo material concreto, porque se o fose 
sería só un dos contrarios; a auga=o húmido eliminaría o seu contrario: o seco. Por iso, para 
el, o arxé ten que ser algo anterior, do que xorden todos os contrarios (húmido-seco; frío-

 

 



8  

 

calor; nacer-morrer; etc.); este principio é o ápeiron (a=non; peiron=determinado;) que se 
traduce por o indeterminado ou ilimitado. Cando o indeterminado se converte nas distintas 
cousas da physis, pasa a ser determinado.   
De Anaximandro conservamos o fragmento máis antigo da filosofía occidental: "De onde as 
cousas teñen a súa orixe, cara aló ten lugar tamén o seu perecer, segundo a necesidade; pois 
dan xustiza e pago unhas a outras segundo a orde do tempo". Este texto expresa a filosofía de 
Anaximandro mediante a idea de ciclo cósmico eterno do universo: do ápeiron xorden todas 
as cousas e a el volverán completando o ciclo cósmico. Para Anaximandro o predominio dun 
dos contrarios en loita equivale a unha inxustiza: o calor comete inxustiza no verán e o frío no 
inverno; tal inxustiza repárase ao retornar ó ápeiron. Todo o que sucede está suxeito a unha 
orde (cosmos) necesaria, non arbitrario, como di o texto "segundo necesidade". Por iso o 
restablecemento da igualdade ou xustiza cósmica entre contrarios prodúcese no tempo 
mediante unha lei cíclica que fai retornar tódalas cousas ao seu primeiro principio: ao ápeiron.  
Cosmoloxía: explica a formación do cosmos da seguinte forma: O ápeiron axitase en 
movemento eterno (“apocrisis” ou separación clasificatoria) que produce remuíños (“diné” ou 
movemento arremuiñado) que fan que se separen as cousas (o pesado como a terra e a auga 
que esta no centro sae despedido cara o exterior e o aire queda en medio) desprendéndose 
porcións (sepáranse os contrarios) que forman infinitos mundos ou cosmos esféricos 
limitados. A Terra é un cilindro de pouca altura como un tambor de columna con movemento 
de rotación e situada no centro do cosmos esférico xunto a outros infinitos cosmos esféricos. 
Estes mundos nacen e destrúense periodicamente pagando a inxustiza que supón o seu 
desprendemento do ápeiron (doutrina do eterno retorno que influirá en Nietzsche). 
A doutrina do ápeiron é un adianto con respecto á de Tales, porque supera calquera 
elemento material determinado. Pero os críticos discuten acerca de se é algo só conceptual 
abstracto ou algo material non concreto quizá precursor da doutrina da "materia prima" de 
Aristóteles. 
b) Precursor do evolucionismo: Algúns autores considera que Anaximandro anticipa 
algunhas ideas do evolucionismo, como a de que os seres vivos precisan de unha adaptación o 
medio e que o ser humano precisa de un longo período de lactancia sen o cal non podería 
sobrevivir. Un dato anecdótico é a explicación de Anaximandro acerca da orixe do ser 
humano: da lama primitiva, mestura de terra e auga, nacen todos os seres viventes, primeiro 
os mariños e logo os terrestres. Os homes proveñen de unha especie de monstros mariños 
envoltos en caparazón escamoso, dentro de cada un dos cales había un home. Cando o sol 
secou unha parte das augas, estes caparazóns quedaron varados na terra, e coa calor estalaron 
saíndo os primeiros homes e mulleres. Debido a esta explicación algúns historiadores 
consideran a Anaximandro como antecesor das teorías da evolución do século XIX. 
c) Astrónomo: Iniciador de la astronomía grega, pois atribúeselle ter medido as distancias 
entre as estrelas e o cálculo da súa magnitude. 
d)Xeógrafo: Confeccionou un mapa do mundo habitado para a navegación dos milesios polo 
Mar Negro. 
e) Política: participou en política e conduciu unha expedición colonizadora a Apolonia. 
4.3.- Anaxímenes (S. VI a. C. /585-524) 
Filosofía: Discípulo de Anaximandro e tamén de Mileto. A doutrina filosófica de 
Anaxímenes supón un retroceso con respecto á de Anaximandro, pois retorna á explicación do 
arxé como algo material concreto: para el o arxé e o aire. 
De Anaxímenes conservamos o seguinte fragmento: "Así como a nosa alma, sendo aire, nos 
mantén unidos, así tamén o alento e o aire circundan todo o cosmos". No texto establecese a 
comparación entre o aire necesario para a vida "animada" do home, co aire necesario para a 
vida do cosmos. Explicar de qué maneira todo procede do aire non é cousa doada. Para iso 
utiliza as nocións de condensación e rarefacción e explícao así:  



9  

 

TERRA 

SOL 
ESTRELAS FIXAS 

"O aire enrarecido tórnase lume; condensado, vento; despois, 
nubes; logo, aínda máis condensado, auga, terra e pedra, y de aí 
todo o demais". O aire e invisible, pero faise visible no proceso de 
condensación e rarefacción. Cando o aire se enrarece ou dilata por 
acción do calor, convértese en lume; e cando se condensa polo frío 
convértese en vento, nubes, auga, terra e pedras. Isto e debido a 
que a condensación enfría o aire e a dilatación quéntao. 
Anaxímenes cree que unha proba de que esta teoría é certa e a 
seguinte: cando expelemos o aire coa boca cerrada (condensación) 
sobre unha man é frío, e quente cando o exhalamos coa boca aberta (rarefacción). 
 
Cosmoloxía: A terra, xunto cos demais astros, é un disco 
plano que flota no aire como unha folla. As estrelas fixas 
están suxeitas con cravos ardentes. 
 
Meteoroloxía: Fronte ás explicacións mitolóxicas de 
Homero, quen explica o arco iris  como a divina mensaxeira 
dos deuses, Anaxímenes da unha explicación cuasi-científica do arco iris.: prodúcese cando os 
raios de sol caen sobre unha nube espesa que non pode atravesar.  
 
5.- Escola pitagórica (530-496: finais do s. VI a C.) 
O seu fundador foi Pitágoras (570-?: s. VI), natural de Samos (Xonia), pero que fuxiu á 
Magna Grecia (Sur de Italia) por mor das guerras cos persas e da dictadura de Polícrates en 
Samos.  
En Crotona (Magna Grecia) Pitágoras fundou unha comunidade de carácter místico-relixioso,  
músico-matemático, filosófico e político. 
a) Carácter místico-relixioso: A comunidade pitagórica tivo un carácter místico-religioso 
durante a súa primeira etapa. Nesta etapa a escola pitagórica veuse influída polo “orfismo” 
(seguidores do poeta Orfeo S. VI a. C., que defenden a transmigración da alma: a alma pasa a 
outro corpo como premio ou castigo polo comportamento anterior, polo que se debe actuar 
ben para elevarse ás formas superiores de vida: finalidade ética do orfismo). As ideas 
fundamentais desta etapa da escola que influirán en Platón e, en parte, no cristianismo son 
a idea da inmortalidade da alma, a idea de purificación ou liberación da alma con respecto 
ao corpo que posibilita a súa salvación e a doutrina da reencarnación ou transmigración das 
almas (metempsicosis).  
Como anécdota podemos dicir que esta primeira comunidade dos pitagóricos tiña certa 
semellanza cos mosteiros da Idade Media, na medida en que gardaba certas regras de 
comportamento, prescribía hábito branco, promovía a austeridade e as prácticas da virtude. 
Por exemplo, crese que algunhas das regras eran: prohibición de comer carne ou fabas. O 
historiador antigo Dióxenes Laercio conta a anécdota de que Pitágoras, vendo como alguén 
golpeaba a un can díxolle que non seguira facéndoo, porque creu recoñecer a voz dun amigo 
nos xemidos do animal. Isto explicase pola transmigración das almas. 
Por tanto, pode dicirse que a finalidade principal desta primeira etapa da Escola era ética: 
purificación e salvación inspirada nas doutrinas da inmortalidade, e transmigración  da alma. 
b) Carácter matemático e músico:  
Nunha etapa posterior, os pitagóricos concedéronlle moita importancia ás matemáticas e a 
música, mais este carácter matemático e músico da segunda etapa está intimamente 
relacionado co aspecto místico-relixioso da primeira escola. Os pitagóricos consideraban que 
as matemáticas e a música están relacionadas con la mítica relixiosa, pois serven para 
purificar a alma: mediante a práctica das matemáticas e a música a alma prepárase para 
purificase ou liberase do corpo.  

AIRE 

RAREFACCIÓN LUME 

CONDENSACIÓN 

VENTO 
NUBES 
AUGA 

TERRA 
PEDRAS 



10  

 

1= . 

3=  
2= _________ 

 

4=  

. 
          .      . 
       .     .      .                    
   .      .      .       . 

Tetraktis 
 

Números cadrados 
impares 

.  .  . 

.  .  . 

.  .  . 
.   .   .   . 
.   .   .   . 
.   .   .   .    

Números rectangulares 
pares 

h 

c 

c 

Música: Unha das cousas que máis lles impresionou foi que os intervalos musicais das cordas 
da lira poden expresarse numericamente, matematicamente, pois dependen da lonxitude da 
parte da corda que vibra (1/2 da corda= soa unha oitava máis alta; 2/3 da corda=unha quinta 
máis alta etc.). Así pensaron que a harmonía musical depende do número e que o mesmo 
ocorre coa harmonía do universo: tamén o movemento dos astros produce unha música de 
sons harmónicos (como ocorre cando movemos un corpo velozmenente no aire, por exemplo 
unha vara), só que, segundo eles, os homes non o percibimos por estar habituados a escoltar 
este son desde o nacemento.  
Matemáticas: a importancia que lle concederon as matemáticas (o mesmo que a súa 
concepción da inmortalidade da alma) influirá poderosamente en Platón (quen na porta da súa 
“Academia” mandou inscribir o seguinte lema: “Que non entre aquí o que non sexa 
xeómetra") e, a través de Platón, as matemáticas terán forte influencia na ciencia moderna 
(S. XVI-XVIII): con ela producirase un renacemento do pitagorismo e platonismo.  
A Pitágoras debémosllelo teorema que leva o seu nome: h2=c2+c2 e a 
invención da táboa de multiplicar.  
Mais hai que salientar que os pitagóricos non entendían os números tal e 
como os concibimos actualmente (como abstraccións puramente 
aritméticas), senón que os números tiñan para eles tamén unha 
dimensión espacial (xeométrica). Así consideraban que o 1 é a expresión 
do punto, o 2 expresa a liña, o 3 a superficie e o 4 o volume. Estes 
primeiros catro números son os números "ontolóxicos", porque son eles os 
que forman os entes, as cousas. Por exemplo o 4 e a expresión numérica de 
todo corpo porque representa todo volume, pero todo volume está tamén composto de puntos, 
liñas e superficies (1,2,3).  
A máis diso, consideraban que o número 10 é o máis perfecto, e o 
número divino, porque resulta da suma dos 4 primeiros números: 
1+2+3+4=10, e representábano mediante unha figura sagrada que 
chamaban "tetraktis" (tretra=4; porque por calquera lado que se mire 
está composta de catro puntos). 
 
Tamén adoitaban representa os números con pedriñas 
("cálculos") obtendo así os "números cadrados" que 
son os números impares porque conservan sempre 
unha figura cadrada (limitada), e os "números 
rectangulares" que son os pares porque non 
conservan a forma senón que esta cambia 
constantemente alongándose continuamente (ilimitada) 
a medida que engadimos novas liñas. 
Cos últimos pitagóricos, esta mística dos números sufriu un 
duro golpe ao descubriren que a diagonal dun cadrado é 
incomensurable cos seus lados: se dividimos “c” en calquera 
número de unidades iguales, “d” nunca coincide con un número 
exacto desas unidades, pois √2 é un número “irracional”. Por 
iso tiveron que admitir a infinita divisibilidade do espacio. Resultou pois que, se os 
números non son enteiros senón infinitamente divisibles, deixa de ter sentido que as cousas 
estean representadas por números (punto, liña, superficie, volume), por iso trataron de manter 
en segredo este descubrimento. Zenón utilizará a infinita divisibilidade do espacio para 
criticar ós pitagóricos nas súas célebres aporías, defendendo así a doutrina do seu mestre 
Parménides: o movemento e pluralidade defendidas polos pitagóricos non existen, son 
ilusións dos sentidos.  
 

d 

c 

 c 

d2=c2+c2 

 d= √2c2 

d=c√2 
√2 es un nº irracional 



11  

 

Xúpiter 
Marte 

Lúa 

Estrelas fixas 
Saturno 

Venus 

Mercurio 

Sol 

Terra Antiterra 
Lume central 

c) Filosofía:  A súa filosofía sintetiza as ideas místico-relixiosas e as matemáticas; ambas 
influirán decisivamente en Platón. A alma debe purificarse do corpo e para tal fin serven 
tamén as matemáticas, pois exercitan a alma (razón) desvinculándoa do corpo (coma cando 
concentrados resolvemos un problema matemático ou físico, esquecemos o corpo). 
Consideran que o arxé non é o número, senón algo anterior do que os números se compoñen: 
o par e o impar; por iso a súa filosofía é dualista. E, dado que engadindo a unidade a un 
número impar obtemos un par e viceversa, consideran que o 1 é asemade par e impar . 
 
e)Cosmoloxía: Máis anecdótico é a súa explicación da orixe do cosmos e a súa estructura. 
Formación: Na orixe había un "pneuma ilimitado" (reúne as ideas de Anaxímenes: aire ou 
pneuma+Anaximandro: ápeiron ou ilimitado) en movemento eterno que é o “ser” ou realidade 
e que está rodeado de espacio  baleiro. O cosmos é unha esfera vivinte dotado de respiración 
que se forma inhalando o pneuma ilimitado e o baleiro; desta forma, a partires da unidade 
orixinaria formada polo pneuma ilimitado prodúcese a pluralidade das cousas, pois o espacio 
baleiro ó mesturarse co pneuma ilimitado, serve para separar e limitar as cousas 
situándoas en distintos lugares do espacio. Cada unha destas cousas é un número. Por tanto, 
admiten que o baleiro existe e, anque non teña o mesmo grao de realidade que o ser 
(pneuma ilimitado), serve para que se forme a pluralidade a partires da unidade.  
Estructura:  O cosmos é unha esfera en 
cuxo centro hai un lume orixinario e 
arredor del móvense 10 corpos celestes 
(número sagrado). Encomezando polos 
máis lonxanos temos primeiro as 
estrelas fixas, logo os 5 planetas 
coñecidos na época (Saturno, Xúpiter, 
Marte, Venus, Mercurio), a 
continuación o sol, que é como unha 
lente que recolle os raios do lume 
central, logo a lúa, despois a Terra e, finalmente, a "Antiterra" (planeta hipotético, ideado por 
eles para completar o número sagrado 10).  
Algúns historiadores consideran ós pitagóricos precursores de Copérnico, por afirmar que 
a Terra móvese arredor dun "lume central" malia que este non é o sol. 
 
d) Política: Os pitagóricos posicionáronse en política ao lado da aristocracia, polo que, logo 
dunha revolta democrática, foron perseguidos polos demócratas e a moitos déuselles morte; 
Pitágoras tivo que fuxir a Metaponto (“tacón” de Italia). 
6.- Heráclito de Éfeso (Finais do s.VI a.C;  544-484)     "O escuro" 
Naceu en Éfeso (Xonia) de familia nobilísima, non tivo mestre nin escola, foi autodidacta. De 
carácter altivo y temperamento melancólico viviu solitario, depreciando á plebe e tamén ós 
personaxes eminentes. Coma a maioría dos presocráticos escribiu un libro titulado "Sobre á 
natureza" do que conservamos bastantes fragmentos. Polo seu estilo metafórico, denso e moi 
difícil de entender foi alcumado dende a antigüidade "o escuro". A súa vida solitaria e o 
costume de escribir moitas sentencias ferintes aseméllano ao filósofo alemán do século XIX, 
Nietzsche, en quen influíu poderosamente. Un exemplo anecdótico destas sentencias é "os 
médicos, que curtan, queiman, pican e torturan ao enfermo, piden por isto un salario que non 
merecen".  
a) Filosofía: A súa doutrina resúmese en catro ideas: “todo cambia”, “loita de contrarios”, “o 
logos universal” e “o lume como arxé”.  
- A principal idea recóllese na frase que resume a súa filosofía: "todo flúe, nada permanece", 
é dicir, todas as cousas están en constante cambio= movemento= devir, e nada permanece 
fixo. Esta idea exemplifícaa Heráclito dicindo que "non podemos entrar dúas veces no mesmo 



12  

 

río"; pois cando quixesemos facelo a auga sería outra e nós mesmos tamén seriamos outros. 
Esta idea influirá poderosamente no “mundo sensible” de Platón.  
- A segunda idea é que todo cambio débese a unha certa tensión entre contrarios (dialéctica 
entendida como loita de contrarios). Todo o que sucede no mundo é unha loita de forzas 
contrapostas, por iso di Heráclito "Convén saber que a guerra é común a tódalas cousas e a 
loita é a xustiza, e que todo se enxendra e morre mediante a loita". A realidade é unha loita 
entre opostos, unha tensión entre contrarios; pero os contrarios son inseparables: si se separan 
cométese inxustiza e destruiríase o mundo. Por defender a idea de loita entre opostos, Hegel 
(S. XIX) considerou a Heráclito como inventor da dialéctica entendida como loita de 
contrarios. 
- A terceira idea é que este constante movemento non ocorre ó azar, senón que está suxeito a 
unha lei natural que Heráclito chama "logos universal". É dicir, existe un logos universal ou 
unha razón que rexe o cambio do universo. Esta razón non é en principio a razón dos 
homes, senón unha especie de razón, medida, ou lei que rexe o universo; máis ben ocorre que 
a razón humana debe chegar a entender o logos universal e non deixarse guiar só pola súa 
razón individual. É dicir, que o mundo é de natureza racional e o home debe descubrir esta 
razón que goberna o universo. Nembargantes, esta razón universal atópase agochada baixo os 
acontecementos do universo, porque como di Heráclito "a natureza gusta de ocultarse". Os 
iusnaturalistas posteriores que falan da "lei natural" remítense, en última instancia, a este 
logos universal de Heráclito. 
- Para exemplificar a idea de que todo cambia, a idea de tensión de contrarios e a idea de 
logos universal, Heráclito utiliza a metáfora do lume como arxé ou principio de tódalas 
cousas. Elixiu o lume porque chispea nun constante movemento; observamos ademais que 
vive alimentándose de obxectos que vai transformando, cambiando (madeira-cinzas), e, en 
terceiro lugar, vive só mentres existe combustible para transformar (tensión de opostos), en 
caso contrario extínguese, destrúese (se non existisen os opostos en loita destruiríase o 
universo). Por esta razón escribe "O mundo é un eterno lume vivinte, que se acende e se 
extingue conforme a medida". Por tanto, o lume é o arxé do que todo procede e extínguese 
"conforme a medida", é dicir, segundo o logos universal. Anque Heráclito considera que o 
cosmos é eterno, os Estoicos posteriores do período helenístico atribuirállela idea de que cada 
certo tempo o universo destrúese nunha "conflagración universal" e vólvese a orixinar do 
lume: é a idea de que no universo prodúcense "ciclos cósmicos" xa suxerida por 
Anaximandro; é a vella idea de que o universo esténdese no tempo entendido como un círculo 
no que cada punto é á vez principio e fin e que todo é un "eterno retorno": esta idea influirá 
en Nietzsche.  
Cosmoloxía: O universo non ten unha orixe absoluta e primeira senón que é como un círculo; 
neste círculo todo parte do lume e todo 
retorna ó lume. Heráclito fala de unha vía 
descendente a partires do lume e unha vía 
ascendente que retorna ó lume; ámbalas dúas 
forman un círculo. "O lume vive da morte do 
aire, e o aire da morte do lume; a auga vive da 
morte da terra e a terra da morte da auga (frg. 
76) "Tódalas cousas cámbianse en lume e o 
lume en tódalas cousas" (frag. 90) 
 
 
7.- Escola eleática (finais do VI a. C.-principios do V a. C) 
Chámase así porque foi fundada na cidade de Elea (Sur de Italia=Magna Grecia). O seu 
fundador foi Xenófanes, pero o seu representante máis importante é Parménides. 
 

LUME 

AIRE 

AUGA 

AIRE 

AUGA 

TERRA 

Vía 
descendente 

Vía 
ascendente 



13  

 

7.1.- Xenófanes de Colofón (Mediados VI-principios do V a C./ 570-475 a. C.) 
A súa importancia radica no feito de que parece ter sido o fundador da Escola. No seu 
poema sobre a natureza di que o arxé de tódalas cousas é a terra e que os viventes nacen do 
lama: terra mesturada con auga. Pero na súa teoloxía Xenófanes apunta cara algo que non é 
material, por iso a súa filosofía é de tendencia metafísica (meta=máis aló de; 
physis=natureza). Xenófanes ridiculiza o antropomorfismo de Homero i Hesíodo e fala do 
Un, ou divindade que está por riba de tódolos deuses e non se asemella en nada ós homes. 
Deus é un, único, non ten límites i é inmutable. Malia destas ideas, non podemos considerar a 
Xenófanes claramente monoteísta (un único Deus), pois a súa concepción da divindade 
presenta trazos panteístas (pan=todo; theos=Deus; panteísmo=todo é Deus) xa que identifica 
a Deus coa natureza (terra), o un queda identificado co todo. Non obstante, algúns 
historiadores consideran que inicia o camiño cara o coñecemento racional de Deus. 
 
7.2.- Parménides (Finais do VI -principios do V a. C/ 540-470) 
Oriúndo de Elea (Magna Grecia), foi probablemente discípulo de Xenófanes. Parece que 
primeiro foi pitagórico e logo enfrontouse a eles e a Heráclito. Escribiu un poema sobre a 
natureza en verso (hexámetros). Consta dunha introducción, unha primeira parte onde 
enumera dous camiños: o da verdade e o do erro, e unha segunda parte onde enumera un 
terceiro camiño: o da opinión. 
A introducción presenta a Parménides sobre un carro arrastrado por cabalos alados, guiados 
polas Fillas do Sol (luz=verdade), as cales abandonan as moradas da noite, apartándose os 
veos (tebras=erro) da cabeza. Ao chegar a unha bifurcación na que se separan os camiños da 
noite e o día, cuxas portas garda a Xustiza Vingadora, esta abre as portas que conducen á 
morada da deusa que garda a verdade na casa da luz, a cal acolle ao poeta e diríxelle o seu 
discurso. A deusa enumera tres camiños: o da verdade (aletheia): que o ser existe i é 
imposible que non exista, o do erro: que o ser non existe i é necesario que non exista e o da 
opinión (doxa): que o ser existe e non existe á vez. 
Na primeira parte do poema trátanse os dous primeiros camiños. o camiño da verdade é a 
ontoloxía parmenídea e afirma que o ser é (existe) e non pode non ser (non existir); o 
camiño do erro afirma que o non-ser existe e alude ós pitagóricos que defendían o espacio 
baleiro, contra os que se sitúa Parménides. A segunda parte trata o camiño da opinión que 
afirma que o ser existe e non existe á vez, aludindo a Heráclito, quen admitía a unidade do ser 
como logos universal pero en constante movemento (ser=logos: permanente; non-ser:cambio). 
A segunda parte do poema é unha parodia da física dos seus contemporáneos. 
 
Filosofía: Parménides desbota a testemuña dos sentidos e só considera verdadeiro o 
dictado da razón (logos). Segundo el, o ser existe, pero non como o perciben os sentidos 
(múltiple, móbil, plural), senón como o concibe a intelixencia, o logos, a razón. Por iso afirma  
"ser e pensar son o mesmo", querendo dicir que como o non-ser non se pode pensar 
(logos=razón), entón non existe. Que o non-ser non se pode pensar demóstrao a partires da 
afirmación: "o ser é i o non-ser (cambio) non é". O seu razoamento demostrativo utiliza o 
“método de reducción ó absurdo” que aínda hoxe se utiliza na lóxica. Este método consiste en 
partir dun suposto ou hipótese e razoar ata chegar a unha contradicción ou un “absurdo”; se 
conseguimos chegar a unha contradicción isto significa que o suposto ou hipótese de partida e 
falso e que, polo tanto, o seu contrario é verdadeiro. Parménides, para demostrar que “o ser é i 
o non-ser non é” comeza supoñendo o contrario para ver se chega a unha contradicción 
lóxica. O contrario é: “supoñamos que algo comece a ser (cambiase = pasase de non-ser a 
ser)”; e razoa do seguinte xeito: se algo comeza a ser (cambia), unha de dúas: a) ou procede 
do ser,  b) ou procede do non-ser. Se ocorrese a), é dicir, se o ser ven do ser, entón xa é, e por 
tanto non comeza a ser (contradicción, absurdo). Se ocorrese b), é dicir, se o ser ven do non-
ser, entón o ser non é nada porque da nada (non-ser) non pode saír nada (contradicción, 



14  

 

absurdo). Por tanto, partindo do suposto de que o ser comeza (cambia), e razoando as únicas 
dúas posibilidades a) e b), chegamos polos dous camiños a un absurdo ou contradicción. 
Logo, segundo o método de reducción ó absurdo hai que afirmar que ese suposto é falso e que 
o seu contrario ten que ser verdadeiro  Conclusión: o ser é i o non ser non é.  
Consecuencias deste razoamento lóxico: o cambio e a pluralidade son ilusorios, meras 
aparencias dos sentidos, mentres que a verdade é o que a razón (logos) testemuña. A filosofía 
de Parménides é contraria á de Heráclito. 
Desta afirmación deduce Parménides as seguintes características do ser: 
a) O ser é un: pois se houbera dous seres ¿que habería entre eles?: o non-ser. Pero dicir que 

hai o non-ser é dicir que o non-ser é. Esto é absurdo, contradictorio (contra a razón). 
b) O ser é eterno: no ten nacido nin pode perecer, pois nacer é pasar do non-ser ó ser e 

morrer é pasar do ser ó non-ser. Pero como do non-ser nada pode nacer, logo se existe o 
ser é que non tivo principio. E o ser tampouco pode pasar ó non-ser, pois dixemos que o 
non-ser non é (non existe,), isto sería absurdo. Conclusión: o ser no tivo principio nin 
pode ter fin. 

c) O ser é inmutable: toda mutación=cambio (cualitativo ou cuantitativo) é o paso de ser 
algo a non-ser ese algo, é dicir, o paso do ser ó non-ser. Pero como o non-ser non existe, 
entón non hai cambio=mutación. 

d) O ser é inmóbil: Para que se dera o movemento local tería que existir o espacio baleiro. 
Pero o espacio baleiro ou é ser ou é non-ser. Si é non-ser, o ser moveríase na nada. Si é ser 
o ser moveríase dentro de si mesmo, o cal é imposible, absurdo. Logo non pode darse o 
movemento (contra os pitagóricos i Heráclito).  

e) O ser é indivisible: pois se fose divisible estaría dividido polo non-ser ou espacio baleiro, 
pero dixemos que non existe o non-ser nin o baleiro (contra os pitagóricos). 

f) O ser é homoxéneo: é igualmente ser en tódalas súas partes: non é nin raro, nin denso 
(contra Anaxímenes), pois se ocorrese o contrario o ser estaría mesturado co non ser: 
absurdo. 

g) O ser é esférico: é una esfera ben redondeada, chea, compacta, homoxénea en tódalas súas 
partes. 

 
Conclusión xeral: Parménides parte dun principio lóxico (do logos=razón): o principio de 
identidade: unha cousa é idéntica a si mesma (A=A, ou ser=ser), por tanto, o ser é ser i non 
pode non ser, pois violaría o principio de identidade que rexe a nosa razón. Deste principio 
“lóxico” (do logos ou razón) extrae unha afirmación ontolóxica (acerca do existente, do 
real): só o ser (garantido pola razón, logos) é real e por tanto a testemuña dos sentidos é 
aparencia, ilusión. Como consecuencia nega que o movemento e a pluralidade de seres 
exista: isto é aparencia dos sentidos. Este razoamento de Parménides, oposto radicalmente a 
Heráclito, influirá no mundo das ideas de Platón. 
O problema suscitado por Parménides (temos que negar a existencia do movemento e da 
pluralidade de seres) será solucionado pola teoría da analoxía del ser e a teoría da potencia-
acto de Aristóteles. 
 
7.3.- Zenón de Elea (S. V a. C./ 489-430) "O fermoso" "o dialéctico" 
Nacido en Elea, discípulo e defensor da doutrina de Parménides. Escribiu "Discusións", 
"Contra os físicos", "Sobre a natureza", "Explicación crítica de Empédocles". Foi famoso pola 
súa fermosura. Interveu en política dando leis á súa patria. O historiador antigo Dióxenes 
Laercio conta que conspirou contra o tirano Nearco en defensa da liberdade, foi encarcerado e 
torturado para que confesara o nome dos seus compañeiros de complot; mais cando sentiu que 
a dor o vencía mordeu a lingua e escupéullela á cara do torturador, morrendo valentemente na 
tortura. Aristóteles cualifícao como o inventor da dialéctica entendida como un razoamento 



15  

 

falso ou falaz. Hegel (XIX) cre que a dialéctica de Zenón é imperfecta e compáraa coas 
antinomías de Kant. 
 
Filosofía: Mediante a dialéctica, Zenón dedicouse a defender a doutrina de Parménides 
contra os pitagóricos. A estratexia de Zenón é o método de reducción ó absurdo: consiste 
en supor a tese contraria a que el defende e tratar de chegar a unha contradicción (absurdo) 
mostrando así que a tese da que partiu é insostible por lo cal conclúe afirmando a tese 
contraria. Seguindo este método ideou argumentos falsos chamados aporías, paradoxos ou 
epiqueremas que levan a contradiccións irresolubles cando se parte do suposto de que existe 
o movemento e a pluralidade defendida polos pitagóricos. Algúns destes paradoxos van 
dirixidos contra os primeiros pitagóricos quen afirman que as cousas están formadas por 
unidades numéricas indivisibles. Outras diríxense contra os últimos pitagóricos quen 
descubriran a inconmensurabilidade dos lados coa diagonal do cadrado (magnitudes 
inconmensurables: √2) e, por iso tiveran que admitir a infinita divisibilidade do espacio. Nos 
seus argumentos, Zenón fai ver que cando se supón a infinita divisibilidade, o movemento e a 
pluralidade non existen, tal e como afirma o seu mestre Parménides. 
Tódolos paradoxos de Zenón utilizan o método de reducción ó absurdo e poden dividirse en 
tres clases: 
1.- As dirixidas contra a divisibilidade e a pluralidade admitida polos pitagóricos 
Extensión ou non extensión das unidades que compoñen a realidade; dirixida contra a 
pluralidade defendida polos pitagóricos. Razoamento: se, como din os primeiros 
pitagóricos, a realidade consta de unidades (pluralismo), estas terán magnitude ou non. Se a 
teñen, unha liña será infinitamente divisible pois calquera división seguirá tendo magnitude e 
será divisible, logo a liña constará dun número infinito de unidades extensas, é dicir, será 
infinitamente grande; pero deste xeito tódalas cousas do universo serán infinitamente grandes 
e o propio universo será infinitamente grande. Pola contra, se supoñemos que as unidades non 
teñen magnitude, entón resultará que tódalas cousas do mundo carecen de magnitude extensa, 
pois por máis que xuntemos unidades que non teñen magnitude a súa unión tampouco a terá; 
logo o universo carecerá de magnitude, é dicir, será infinitamente pequeno. Conclusión: é 
falso supor, como fan os pitagóricos, que a realidade consta de unidades (pluralidade), pois 
isto lévanos a conclusións absurdas: que o mundo é infinitamente grande ou pequeno. Logo a 
doutrina de Parménides non é absurda: o ser é un e indivisible, non múltiple.  
 
2.- Os paradoxos dirixidos contra a doutrina pitagórica da existencia do espacio baleiro 
Se, como fan os pitagóricos, supoñemos que existe un espacio baleiro no que están os seres, 
este espacio baleiro será a nada ou será algo. Se é a nada entón os seres non poderán estar nel, 
pois dicir que o ser está no non-ser=nada é absurdo. E, se o espacio é algo, este algo terá que 
estar tamén nun espacio, i este espacio estará así mesmo noutro espacio e así ata o infinito, o 
cal é absurdo. Conclusión: afirmar, cos pitagóricos, que os seres están no espacio baleiro leva 
a conclusións absurdas, logo Parménides ten razón ó negar a existencia do espacio baleiro: 
só o ser é i o non-ser (nada=baleiro) non é. 
3.- Paradoxos contra o movemento: son as máis célebres 
Argumento de Aquiles e a Tartaruga (quizais o máis famoso). O corredor máis veloz, 
Aquiles, nunca poderá acadar ó corredor máis lento, a tartaruga se lle deixa un paso de 
vantaxe. Para ilustrar este argumento supoñamos nosoutros que Aquiles corre tras da tartaruga 
a unha velocidade 10 veces superior á desta e concédelle unha vantaxe de, por exemplo, 10 
metros. Cando Aquiles teña percorrido 10 metros a tartaruga terá percorrido dez veces menos, 
é dicir, 1 metro, cando Aquiles teña percorrido ese metro, a tartaruga terá percorrido 0,1 
metros, cando Aquiles teña percorrido ese 0,1 metros, a tartaruga percorreu 0,01 m, cando 
Aquiles teña percorrido ese 0,01 m., a tartaruga terá percorrido 0,001 e así ata o infinito: logo 



16  

 

Aquiles endexamais acadará á tartaruga, o cal é absurdo; por tanto Parménides ten razón: o 
movemento non existe. 
  

  Aquiles                          10 metros    Tartaruga 
 

10  metros ………………………………………1  metro 
1  metro……………………………………….. 0,1  metros 
0,1 metros……………………………………….0,01 metros 
0,01  metros……………………………………….0,001 metros 

 
O paradoxo baséase en que supoñendo a infinita divisibilidade de espacio e tempo 
(Pitagóricos), para acadar á tartaruga Aquiles ten que percorrer un número infinito de puntos 
espaciais para o cal precisaríase un número infinito de instantes temporais, o cal é imposible. 
A confusión está en que anque un espacio ou tempo finitos se poida dividir infinitamente, non 
por iso son infinitos: o finito pode ser dividido infinitamente: unha división infinita de puntos 
ou instantes non necesariamente forman un espacio ou tempo infinitos. Solución de 
Aristóteles: un continuo (espacio ou tempo) pódese dividir infinitamente pero só en potencia, 
non en acto. 
En resumen: A fama de Zenón foi referida por Timón cando alude á "gran forza difícil de 
abater do bífido". Os paradoxos suscitadas por Zenón deixaron perplexos en máis dunha 
ocasión os seus oíntes. Quizais a anécdota máis pintoresca sexa a protagonizada por 
Antístenes: non sabendo como rebater os argumentos contra o movemento, resolveu erguerse 
e poñerse a andar para demostralo. Probablemente sexa esta a orixe do nosa frase feita "o 
movemento demostrase andando".  
 
 
 
 
8.- Os Pluralistas 
Despois da doutrina de Parménides, cuxas consecuencias son a negación do movemento e a 
pluralidade, ningún outro filósofo puido ser xa monista se pretendía non caer na negación 
do movemento e a pluralidade. Así pois había que admitir máis dun arxé para poder afirmar 
o movemento e a pluralidade. Por esta razón os pluralistas intentan conciliar a 
inmutabilidade co cambio (conciliar a Parménides i Heráclito), de aí que se lles chame 
conciliadores. Porque negan que a physis xurda dun só principio e admiten que a realidade 
provén dunha pluralidade de principios primixenios que non se xeran nin destrúen senón que 
se combinan e recombinan,  chámaselles pluralistas. 
 
8.1.- Empédocles de Agrixento (Akragas: en Sicilia) (S. V a. C. /ca. 482-430) “os 4 
elementos” 
De familia nobre, tomou parte na vida política da súa cidade como dirixente do partido 
demócrata contra a oligarquía. Sobreveu a reacción e foi desterrado marchando 
probablemente cara o Peloponeso (segundo Timeo). Sobre a súa morte correron fábulas 
fantásticas como a de que se suicidou guindándose ó volcán Etna para ser considerado coma 
un deus, pero como apareceu unha das súas sandalias con sóelas de bronce á beira do volcán  
creuse que non foi así. 
Empédocles foi considerado como un home de personalidade estraña: por un lado, 
dedicouse á ciencia positiva (físico e médico) e por outro foi considerado un místico, 
taumaturgo (mago) e poeta influenciado pola doutrina relixiosa dos órficos e pitagóricos: 
purificación da alma, transmigración etc. 



17  

 

Escribiu dous poemas: a)"Sobre a natureza" e b)"Purificacións". No primeiro trata do 
problema cosmolóxico de maneira semellante á dos demais presocráticos. O segundo é de 
estilo máis altisonante, no que se presenta como un taumaturgo ou un deus. 
 
A)Filosofía: A súa actitude consiste en conciliar ou sintetizar as tendencias existentes no seu 
tempo (xónicos, pitagóricos, eleatas i Heráclito. No seu poema sobre a natureza concibe o ser 
como eterno e indestructible formado por catro elementos ou "raíces": auga (Tales) aire 
(Anaxímenes) lume (Heráclito) e terra (Xenófanes) e identifícaos cos deuses: Zeus, Helios 
ou Hephaistos representa o lume, a divinizade siciliana da auga Nestis ou Hera representan o 
aire e Aidoneus ou Hades representan a terra. Ó aceptar de Parménides que non é posible 
nacer do non-ser=nada, ¿como explicar o nacer e morrer, o cambio? Empédocles entende 
que nacer no es máis cá unión ou mestura dos catro elementos e morrer a separación. Por 
tanto, acepta tanto a testemuña da razón=logos (Parménides) como a dos sentidos (Heráclito). 
La idea de que as cousas están formadas por catro elementos será aceptada por Aristóteles e 
pervivirá en Europa ata que apareza a química moderna no s. SVIII. ¿De onde procede o 
movemento que posibilita a unión e separación das catro raíces para formar e destruír os 
distintos seres? Empédocles recorre á mitoloxía dicindo que existen dúas forzas eternas e 
antagónicas: o Amor e o Odio (ou a Harmonía e a Discordia) concibidas como forzas 
materiais: atracción e repulsión. A súa concepción non é “teleolóxica” (telos=finalidade) pois 
o amor e odio non son forzas conscientes dunha finalidade (telos). 
 
Cosmoloxía: O cosmos non tivo unha orixe senón que é un proceso cíclico eterno suxeito a 
necesidade e este proceso cíclico chamouno o "gran ano", que dura tres veces 10.000 años= 
30.000. As súas fases son: 
a) Predominio do amor (unidade): os elementos permanecen unidos e mesturados dentro do 

ser (un, inmóbil, esférico etc., como o de Parménides) 
b) Loita do amor e o odio: o odio loita contra o amor e produce a pluralidade dos seres, 

anque non se disgregan completamente os elementos porque tamén actúa o amor. 
c) Triunfo da discordia ou odio: tende a producir a desunión de tódalas cousas (acosmia). 
d) Triunfo do amor: Pero o amor (Afrodita) ou forza de atracción non permite que o odio 

triúnfe por completo, pois isto produciría a disgregación total, volvendo por tanto a unir os 
seres. 

O cosmos, tal e como o coñecemos nós, está a medio camiño entre a esfera primitiva e a fase 
total de separación. Ó comezar a formarse a terra a partir da esfera, o primeiro elemento que 
se separou foi o aire, logo o lume, despois a terra e a auga foi lanzada cara afora pola rapidez 
coa que xira o mundo. 
 
Gnoseoloxía: Aristóteles di que Empédocles non distingue entre percepción sensible e 
pensamento. O discípulo de Aristóteles, Teofrasto, recolle a teoría da visión de Empédocles 
que foi utilizada por Platón no Timeo: a visión  prodúcese por unha conxunción de dous 
elementos: un que emana do noso interior e outro que procede do exterior. Das cousas do 
exterior emanan uns efluvios que penetran polos poros dos nosos órganos sensoriais cando 
estes poros teñen o tamaño conveniente. Do interior do ollo procede o lume (o ollo está 
composto de lume e auga separados por unha membrana de poros pequenísimas que permiten 
a saída do lume pero impiden a entrada da auga) que sae ó encontro dos efluvios procedentes 
do exterior e ambos combinados producen a visión. Algo semellante dirán os atomistas. 
Médico: practicou a disección anatómica. 
 
Teoloxía: No poema sobre a natureza identifica a deus coa natureza (panteísmo) e rexeita o 
antropomorfismo (que Deus teña forma humana), coma Xenófanes. 



18  

 

B)En troques, no segundo poema "Purificacións" Empédocles non se presenta como simple 
filósofo, senón coma taumaturgo divino dotado de poderes marabillosos. No poema aparecen 
elementos característicos do orfismo e pitagorismo: preexistencia da alma, pecado, caída do 
home dende o estado celeste á terra, pesimismo sobre a existencia terrea do home "envolto na 
túnica do seu corpo”, transmigración das almas, purificación, tendencia moral. Aquí fala de 
deus de maneira distinta que na física: é un concepto máis espiritual: " un espírito sagrado e 
inefable, que penetra o mundo enteiro co pensamento veloz". 
 
8.2.- Anaxágoras de Clazomene (Asia Menor) (S. V a. C. /500-428) "o nous" 
Nacido en Clazómene, anque grego, seguramente foi súbdito persa, pois a cidade fora 
sometida polos persas. Incluso é posible que chegase a Atenas formando parte do exército 
persa (na batalla de Salamina), sendo o primeiro filósofo que abriu escola en Atenas 
frecuentada pola aristocracia. O gran lexislador Pericles foi discípulo e amigo seu, o cal 
explica que fose acusado polos adversarios políticos de Pericles para danar a este. Foi levado 
ós tribunais acusado de ser partidario dos persas ("medizar", pois os persas eran chamados 
“medos”) e de impiedade (asebeia en grego) por ensinar que o sol é unha pedra quentada ata o 
vermello branco e a lúa é de terra (e non deuses, como se cría). Posiblemente foi Pericles quen 
pagou para que saíra do cárcere e se retirase a Lámpsaco (Xonia), onde fundou unha escola. 
Os seus concidadáns estimárono tanto que na súa honra erixiron dous altares (un dedicado á 
verdade e outro á mente=nous) e durante moito tempo o seu aniversario foi día de vacación 
para os nenos das escolas. 
Caracterizouse pola súa despreocupación da patria, sendo cosmopolita: ós que lle 
reprochaban que non lle interesaba a patria contestáballes "a miña patria impórtame 
moitísimo", sinalando cara o cosmos. Interesouse pola ciencia teórica sen preocupacións 
morais nin relixiosas nin interese pola actividade práctica. Por iso, para dedicarse ás súas 
investigacións deixou canto posuía ós seus parentes e cando foi interrogado sobre o obxectivo 
da súa vida, contestou orgullosamente que vivía "para contemplar o sol, a lúa e o ceo". O 
historiador antigo Sexto Empírico deulle o alcume de "o fisicísimo" e outros chamárono "o 
nous" (mente, intelixencia). O seu talante científico e antirrelixioso móstrase na 
impasibilidade coa que recibiu a noticia da morte do seu fillo exclamando "xa sabia eu que 
enxendrara a un mortal". Escribiu unha obra titulada "Sobre a natureza" da que se conservan 
bastantes fragmentos. As súas últimas palabras foron: "en todas partes hai a mesma distancia 
ó Hades". 
 
Filosofía: Pregúntase polo cambio que se produce na asimilación dos alimentos polo corpo; 
¿como é posible que do que non é pelo saia pelo e do que non é carne saia carne? E contesta 
"No manxar que comemos están contidas tódalas cousas". Anaxágoras non cre que existan 
unicamente catro elementos como afirma Empédocles, senón que son infinitos. Estes infinitos 
elementos son "sementes" (spermata) de tódalas cousas. Estas sementes son 
cualitativamente distintas entre si e son "infinitas tanto en número coma en pequenez". Por 
tanto, son infinitamente divisibles (contra os átomos de Demócrito). Aristóteles  chamou a 
estas sementes das que fala Anaxágoras "homeomerías" (partes semellantes que 
predominan nun corpo: nun todo): hai corpos homeómeros como o ouro que se son cortados 
en dúas partes obtemos anacos de ouro, e corpos anhomeómeros, coma por exemplo un can, 
que si se é cortado non obtemos dous cans).  
O nacemento e a morte non son más cá unión (mestura) e a separación de homeomerías 
"os helenos non entenden ben o nacemento e a morte, pois nada nace nin morre, senón que se 
dá unha mestura e separación das cousas que existen". Nos obxectos da experiencia hai 
homeomerías de tódalas cousas, o que ocorre é que en cada cousa predominan as 
homeomerías dun tipo; por exemplo, se a herba se converte en carne, é porque na herba hai 
homeomerías de carne e de tódalas demais cousas, pero na herba predominan as homeomerías 



19  

 

de herba e na carne as de carne. Por iso di Anaxágoras "todo está en todo". Por tanto, o 
mesmo que para Empédocles, a materia é indestructible e o cambio explícase pola mestura ou 
unión de homeomerías para formar os seres e a separación de homeomerías para destruílos. 
Deste xeito, acepta a doutrina de Parménides de que o ser existe desde sempre; pero, 
asemade, Anaxágoras explica o cambio como unión ou separación de homeomerías. 
Ata aquí a filosofía de Anaxágoras non é más ca unha variante da de Empédocles para 
solucionar o problema de Parménides. Pero a importancia de Anaxágoras débese a que para 
explicar como comezou o movemento introduce a noción de "Nous"= mente ou intelixencia 
ordenadora. Os seres fórmanse por unión de homeomerías, pero esta unión non se produce 
de maneira caótica, senón que os seres presentan unha ordenación das partículas elementais 
con vistas a determinados fins (a pata do animal para correr, o ollo para ver etc.). Por tanto, é 
necesario supoñer unha causa ordenadora semellante ó plan trazado por unha intelixencia 
humana, sendo o primeiro filósofo que introduce un principio intelixente ou espiritual, algo 
así coma unha intelixencia divina separada do mundo e causa da orde do cosmos (unha causa 
final, precedente do demiúrgo de Platón e do deus aristotélico (o chamado “motor inmóbil” ou 
“pensamento que se pensa a si mesmo”). 
Non obstante, a teoría do Nous foi matizada xa dende a antigüidade: anque Anaxágoras fala 
dun principio ordenador, aínda non o é claramente, pois tamén di que é algo material ("a máis 
tenue de todas as cousas") e que ocupa un espacio; ademais, na práctica das súas explicacións 
no o utiliza como principio ordenador, senón só para dar comezo ó primeiro movemento 
rotatorio do "torbellino" que pon en movemento a masa orixinaria composta de todos os 
elementos xuntos. Por iso Platón (na obra Fedón), logo de poñer moitas esperanzas no Nous 
de Anaxágoras como causa ordenadora, síntese decepcionado ao darse conta de que "non 
empregaba para nada o Nous. Non lle atribuía ningún poder causal na ordenación das cousas". 
Tamén Aristóteles (na obra Metafísica) alaba a Anaxágoras, pero logo dáse conta de que 
sómente utiliza o Nous como un "deus ex machina" (Deus separado da máquina) para explicar 
a formación do mundo e unicamente o utiliza cando non ten outra explicación, pois na 
maioría dos casos atribúe a causa do movemento a calquera cousa antes que ó Nous. Por 
tanto, en Anaxágoras non está clara aínda a posterior división entre “espírito” e “materia”. 
 
8.3.- Escola atomista (S. V-IV a. C) (C,F, a) 
O fundador da Escola parece que foi Leucipo, pero o seu representante máis importante foi 
Demócrito. 
 
8.3.1.- Leucipo (V a C.?): Algúns autores antigos como Epicuro e modernos como E. Rhode 
y W. Nestle cren que Leucipo nunca existiu. Pero Aristóteles e o seu discípulo Teofrasto 
afirman que foi o fundador da Escola atomista e parece difícil crer que erraran. Teofrasto 
afirma que foi discípulo de Parménides e o historiador antigo Dióxenes Laercio di que foi 
discípulo de Zenón. Parece que debeu nacer probablemente en Mileto, anque algúns din que 
era de Abdera e outros de Elea. A súa vida debeu desenvolverse durante o século V a. C. e 
quizais as obras "Gran diakosmos" e "Sobre a mente" que aparecen posteriormente baixo as 
obras de Demócrito, pertenzan a Leucipo. En calquera caso parece que debeu formular as 
ideas fundamentais da escola e Demócrito perfeccionounas. 
 
8.3.2.- Demócrito de Abdera (S. V-IV a. C./ 460-370) "O risoño” “o despistado"  
Foi discípulo de Leucipo, anque viviu en época bastante posterior, pois sobreviviu a Sócrates 
e foi contemporáneo de Platón, quen, anque coñeceu as súas obras, nunca o nomeou; por iso 
non é moi exacto clasificalo entre os presocráticos. Foi famoso polo seu sorriso continuo e 
corre a lenda de que cara a fin da súa vida quitouse os ollos para non rirse de todo. Horacio 
conta que como home de ciencia que foi era despistado: mentres a súa mente vagaba lonxe, as 
manadas de gando saqueaban os seus campos pacendo. Quixo recibir a súa herdanza en 



20  

 

metálico gastándoo todo en longas viaxes por Exipto, Caldea, Atenas, etc. Fundou a súa 
escola en Abdera e foi un escritor moi fecundo (90 obras); conservamos fragmentos das 
seguintes "Pequeno diakosmos", "Das formas", "Do entendemento", "Do bo ánimo", 
"Preceptos" etc. 
 
Filosofía: Segundo os atomistas o arxé, o principio de todo son os átomos (significado: 
a=non; tomos: dividir; por tano significa "indivisibles"). Os átomos son infinitos e tan 
pequenos que os sentidos non poden percibilos. Non teñen calidades diferentes: todos  son 
sólidos e impenetrables. Só difiren en tamaño, forma y posición. Os atomistas admiten 
tamén a existencia do espacio baleiro no que se moven os átomos. Os pitagóricos admitiran 
xa o baleiro como non-ser que identificaban co aire atmosférico, e Empédocles mostrou que o 
aire é corpóreo, e dicir: é ser (unha raíz, ou elemento). Os atomistas, en troques, afirman que o 
espacio baleiro non é corpóreo pero é tan real coma os corpos, existe, é ser. Segundo 
Aristóteles, os atomistas parece que crían que os átomos móvense en todas direccións coma as 
motas de po á luz dun raio de sol, xa que non habería arriba nin abaixo. Nembargantes, 
posteriormente, os epicúreos asumiron a doutrina atomista pero modificárona asignándollela 
calidade do peso ós átomos dicindo que por iso se moven cara abaixo, incorporando así a idea 
aristotélica das direccións absolutas no espacio: arriba e abaixo. 
Temos pois os átomos, o seu movemento e o espacio baleiro no que se moven. ¿Como se 
forman os corpos? Houbo un intre no que se produciron choques entre os átomos facendo que 
os átomos adquirisen diversas formas: picudas, ganchudas, alongadas etc. Deste xeito uns 
trábanse cos outros agrupándose e dando lugar a un torbellino (como tamén afirma 
Anaxágoras) comezando así o proceso de formación dos “infinitos mundos”. O movemento 
do torbellino no baleiro fai que os átomos de tamaños e formas semellantes se reúnan igual 
que "as olas do mar van amontoando as pedras longas xunto ás longas e as redondas xunto ás 
redondas". Desta maneira formáronse os catro elementos: aire, auga, terra, lume (de 
Empédocles). Os corpos nacen por agregación de átomos e destrúense por disgregación, 
pero os átomos mesmos son inalterables e indestructibles. Por tanto, tódolos corpos 
compóñense dos mesmos elementos, pero cada corpo distínguese pola súa forma e pola 
orde e posición dos átomos. Aristóteles ilustra esta idea dos atomistas comparando os 
átomos coas letras do alfabeto: os átomos distínguense pola súa forma igual que as letras A e 
N se distinguen pola súa forma; tamén ocorre cos átomos o que coas letras AN e NA, que se 
distinguen pola súa orde e, por último, tamén os átomos se distinguen pola posición igual que 
as letras H e I se distinguen pola súa posición. 
Os atomistas cren que non se necesita supoñer ningunha forza motriz ou “causa eficiente” 
do movemento primordial; polo tanto non falan nin das forzas de amor e odio de 
Empédocles, nin do nous de Anaxágoras. Para os atomistas non existe o azar nin a fortuna, os 
choques e unións entre átomos prodúcense por necesidade cega (sen intervención dunha 
intelixencia ordenadora coma o nous ou o “motor inmóbil” de Aristóteles): todo sucede por 
necesidade debido a un movemento puramente mecánico (“automatón”: automático), 
debido a unha lei fixa e necesaria: "Nada acontece sen razón, antes ben todo acontece por 
unha razón e por unha necesidade” (Leucipo). Todo o que existe é materia (non espírito) e 
todo o que sucede está determinado e non existe a liberdade nin a inmortalidade. Este 
materialismo mecanicista e o determinismo dos atomistas influirá no nacemento da 
ciencia moderna (s. XVI-XVIII). 
En resumen: A filosofía atomista é un materialismo mecanicista. O arxé son os infinitos 
átomos que están en movemento dende a eternidade, e que se moven no espacio baleiro. Non 
existe ningunha forza ou intelixencia externa que sexa causa do movemento. Todo se reduce a 
átomos, movemento e baleiro. Todo está determinado e non existe finalidade na natureza. 
 



21  

 

Teoría do coñecemento: Segundo Demócrito o movemento dos átomos explica tamén o 
coñecemento humano. Demócrito explica as sensacións de modo mecanicista. Xa 
Empédocles explicara o sentido da vista como efluvios que saen dos obxectos e chegan ós 
ollos. Demócrito di que toda sensación é un choque dos átomos cos órganos dos cinco 
sentidos, polo cal toda a sensibilidade se reduce ó tacto: estes efluvios dos que falaba 
Empédocles son para Demócrito átomos que forman imaxes pequenísimas que os obxectos 
emiten sen cesar. Estas imaxes entran polos poros dos sentidos e chocan coa alma que tamén 
está composta de átomos moi sutís. Ao atravesar o aire as imaxes defórmanse, por iso os 
obxectos moi lonxanos non se perciben ben. Tamén a audición se explica de xeito semellante: 
o corpo que resoa produce unha corrente de átomos que á súa vez provocan un movemento no 
aire situado entre o obxecto e o oído. E de xeito semellante explicaba as sensacións 
procedentes dos demais sentidos. Por tanto, a sensación sonora que o suxeito ten non é máis 
ca un movemento de átomos; as cores tamén se deben ó movemento dos átomos e a sensación 
de calor é só un movemento rápido de átomos. Por iso Demócrito distingue dous tipos de 
calidades:  

a) calidades secundarias (sabor, olor, color) que non están realmente no obxecto, senón 
que só existen no suxeito, pois prodúcense ó chocar os átomos cos órganos dos 
sentidos; é dicir, as calidades secundarias non son obxectivas (non son reais, non están 
no obxecto), senón subxectivas (só existen no suxeito).  

b) Só b)as calidades primarias son obxectivas, reais: volume, figura e peso. A 
distinción entre calidades primarias e secundarias influirá en Galileo e en Descartes 
cando naza a ciencia na Modernidade. 

Por tanto o coñecemento proporcionado polos sentidos é falso (opinión: doxa): "en 
verdade, nada sabemos de nada, antes ben a cada cal a opinión venlle dende fóra". Pero o 
intelecto, o “coñecemento intelixible” pode discernir o verdadeiro máis aló das aparencias 
dos sentidos: a intelixencia é superior á sensación porque descubre a verdade: o baleiro, os 
átomos e o seu movemento. Para Demócrito o coñecemento sensible (ou bastardo) e o 
intelectual (ou lexítimo) son ambos mecánicos e, por tanto, entre eles só existe unha 
diferencia de grao. 
 
Ética: A súa ética ten pouca relación coa súa física atomista. Para un materialista coma 
Demócrito a felicidade estará limitada a esta vida sen recorrer a normas transcendentes nin 
sancións futuras. A idea central da súa ética é a felicidade (eudaimonía) que consiste no bo 
estado de ánimo. O fin do home na vida é acadar a felicidade, o bo ánimo. Demócrito 
anticípase a Epicuro ó dicir que a felicidade consiste en buscar o pracer e evitar a dor. É, 
pois, hedonista (hedoné=pracer), pero este pracer debe ser regulado pola razón. Os praceres 
dos sentidos non son os verdadeiros praceres, senón que o pracer reside na alma, no bo 
estado de ánimo resultante de sopesar as cousas mediante a razón. Hai que seguir o principio 
de harmonía e moderación para conseguir o equilibrio corporal e a tranquilidade da alma. 
Esta calma ou sosego encóntrase sobre todo nos bens da alma que é o máis divino. Hai que 
procurar o dominio de si mesmo e non aspirar ó inaccesible. É un precursor da ética cínica, 
estoica i epicúrea. 
 
Política: Contrariamente ó que fará logo no período helenístico Epicuro, Demócrito recalcou 
a importancia do Estado e da vida política. As leis son un mal pois limitan a liberdade 
natural, pero son necesarias para obrigar ós homes a obrar ben. Sen embargo, o sabio non ten 
necesidade delas e debe vivir libremente; tamén debe dedicarse á investigación científica, por 
iso non debe ter familia; ademais o matrimonio ao estar baseado en relacións sexuais diminúe 
o dominio do home sobre si mesmo. A forma de goberno preferible é a democracia porque 
deixa máis liberdade. O sabio non ten patria: é cosmopolita; o ideal de sabio cosmopolita 
rexurdirá na filosofía helenística posterior a Aristóteles. 



22  

 

O problema da ética de Demócrito é que a súa defensa da liberdade na ética non encaixa co 
determinismo do seu atomismo físico.  
 
 

9.- Período antropolóxico 
9.1.- Introducción 
No  século V a. C. prodúcese o triunfo da democracia de Pericles (462-42 ) en Atenas. Aos 
cidadáns atenienses ábresllela posibilidade de participar na vida política da cidade, para o cal 
será de vital importancia a retórica. Abandónase os problemas cosmolóxicos do período 
anterior por falla de acordo entre os filósofos e céntranse agora nos asuntos políticos e 
éticos, máis achegados ó home do momento, por iso este períodos recibe o nome de período 
antropolóxico. 
Mentres que en Esparta domina un réxime militar suxeito á orde, disciplina, eficacia e forza 
física, en Atenas acádase a democracia, o que implica a igualdade dos cidadáns perante a lei 
(isonomía). A democracia vaise acadando nun proceso relativamente lento: primeiro no 
século VII a c. as leis promulgadas por Dracón poñen límites á aristocracia; logo, no século 
VI  a C. a constitución de Solón continúa limitando os intereses da aristocracia anque tamén 
do pobo; no século VI a C. prodúcense as famosas reformas de Clístenes; a continuación, no 
século V a. C. entramos na “Atenas clásica do grande Pericles”: neste século os 
atenienses gañan as guerras contra os persas (chamados “medos”), as guerras médicas 
(Batallas de Maratón 490, Salamina 483 contra Jerjes e Platea 482). Esta victoria dos 
atenienses contra os persas resulta coma unha ratificación divina da democracia que impera en 
Atenas. Atenas entra nun período de enorme esplendor: constrúese o Partenón e fórmase a 
“Liga de Delos” entre varias polis gregas na que Atenas vai adquirindo máis protagonismo ata 
converterse en imperialismo. 
Cara finais do século V producirase a famosa guerra entre Atenas e Esparta, a chamada 
“Guerra do Peloponeso” 431-404 (na que quizais participou o mozo Platón) da que Esparta 
sae vencedora na batalla de Egospótamos e instaura en Atenas o famoso “goberno dos 30 
tiranos” no 403, entre os que había dous parentes de Platón: Critias e Cármides; anque axiña 
se restaurou unha democracia corrupta que será a que condene a morte a Sócrates no 
399, sendo esta a causa de que Platón no se dedique a política senón á filosofía. 

    
9.2.- Os Sofistas 
O termo sofista deriva do grego „sophos“=sabio. Foi usado primeiro en termos eloxiosos no s. 
V a C., pero cos sofistas pasou a ser sinónimo de charlatán, embaucador, prestidixitador da 
palabra; de aí provén tamén o termo „sofisma“: argumento falso.  
Os sofistas non se ocupan da natureza ou do cosmos senón do home e os seus problemas más 
achegados: os problemas ético-políticos. 
Trala victoria sobre os Persas nas guerras médicas, durante a maior parte do século V a. C. 
Atenas convértese nun centro esplendoroso e rico, ó que acoden os filósofos de todo o mundo 
grego. Coa chegada da Democracia e a participación de tódolos cidadáns nos asuntos da 
polis, a oratoria ou arte da palabra faise imprescindible para triunfar na política e defenderse 
en asuntos legais. Así as familias nobres atenienses demandaban unha boa educación para os 
seus fillos, aparecendo así os primeiros educadores pagados da historia: os sofistas. Estes 
foron os inventores da retórica ou arte de persuadir, independentemente das razóns aducidas: 
tratan de convencer, non de demostrar (separan a ética da política). A educación sofística 
constaba de: oratoria y erística (arte da argumentación). 
Características xerais dos sofistas: 
Son defensores do relativismo: nada hai que sexa absoluto nin estable; as cousas son relativas 
a cada individuo. 



23  

 

Subxectivismo: No existe verdade obxectiva, cada suxeito ten unha opinión tan válida coma 
outra (Protágoras). 
Escepticismo: No podemos coñecer nada con certeza (Gorxias), a verdade non existe. 
Indiferentismo moral y relixioso: non hai cousas boas nin malas en si mesmas. En asuntos 
relixiosos profesan o ateísmo ou o indiferentismo. 
Contraposición physis-nomos (natureza-convención): As leis xurídicas da democracia son 
simples convencións ou acordos acadados polos homes, non teñen fundamento na natureza 
(physis).  
Utilitarismo: utilízanse tódolos medios ó servicio do interese particular. 
Frivolidade intelectual: prestidixitadores intelectuais 
Venalidade: Vendían caras as súas leccións por diñeiro. 
Humanismo: interese polos problemas humanos ético-políticos: problemas prácticos da polis 
do momento. 
Méritos: Perfección da dialéctica (dia-logos= dúas razóns discutindo) 
Inventores do concepto de educación (paideia) e saber polifacético (polimathia) 

 
9.2.1.- Protágoras de Abdera (Tracia, cerca do Mar Negro; s. V a C.) 
Defende o subxectivismo e relativismo ó afirmar que „O home é a medida de tódalas 
cousas“, querendo dicir con isto que para cada suxeito existe unha verdade distinta, isto 
significa que non hai unha única verdade universal, senón tantas opinións coma suxeitos; só é 
posible emitir opinións todas respectables. 
Relativismo ético: Protágoras no só se refire ó relativismo do coñecemento (relativismo 
gnoseolóxico), senón tamén ó relativismo dos valores morais: non existe un ben e unha 
xustiza fixos e universais; o que a uns lles parece bo a outros paréceslle malo. Contra este 
relativismo ético enfrontaranse violentamente Sócrates e Platón. 
Polo tanto, para Protágoras toda opinión é verdadeira. 

 
9.2.2.- Gorxias de Leontinos (Sicilia, S. V. a C.) 
Para Gorxias toda opinión é falsa. Renegou da filosofía e dedicouse á retórica (foi un orador 
moi brillante) pois para el: 
„Non existe nada, se existise o ser non poderiamos coñecelo, e aínda cando puideramos 
coñecelo, non poderiamos comunica o noso coñecemento“. A este escepticismo esaxerado 
que defende Gorxias tamén se lle chama nihilismo (afirmación de que “nada  existe; nihil= 
nada en latín). 

 
9.2.3.- Sofistas de segunda xeración 
Trala morte de Pericles, estes sofistas comezaron a deostar o carácter convencional das leis e, 
por tanto, da democracia (anque, en xeral, tódolos sofistas aceptaban o carácter convencional 
das leis). Crían que por enriba das leis convencionais da cidade (constitución) está a „lei 
suprema da natureza” (e, por tanto, tamén da „natureza humana“). Esta „natureza humana 
entendíana como o único inmutable e común ós seres humanos. 
Sen embargo, a partires deste mesmo principio algún, coma Antifonte en favor da 
democracia, opinaba que a maioría das leis son contrarias á natureza humana e pretendía así 
defender el igualitarismo entre escravos e homes libres. Pero outros, coma Calicles en contra 
da democracia, crían que, fronte ás leis convencionais da polis creadas para defender ós 
débiles (a maioría dos cidadáns, en democracia) a natureza afirma o dereito natural do máis 
forte. Calicles e Trasímaco poñen como exemplos do que é a natureza humana ó neno e ó 
animal, prescindindo dos elementos culturais adquiridos. Da natureza do neno e do animal 
deducen que só existen dúas formas “naturais” de comportamento: 
A procura do pracer (como fai o neno); e o dominio do máis forte como ocorre entre os 
animais. Estas dúas ideas influirán na filosofía do alemán Nietzsche no século XIX. 



24  

 

Chama a atención como un mesmo principio (natureza humana) poida ser utilizado para 
defender doutrinas tan opostas: igualitarismo de Antifonte, dominio do máis forte de Calicles 
e Trasímaco. 

 
10.- Sócrates (470- 339, século V a C.) „Só sei que non sei nada“ 
Sócrates foi o antagonista máis pertinaz dos sofistas ó rexeitar o relativismo ético dos sofistas. 
Fronte a eles, Sócrates cría que por enriba das opinións particulares existe unha verdade 
única e absoluta, que pode ser descuberta no interior de cada un. 
Aristóteles di de Sócrates que a el se lle deben dous grandes adiantos científicos (en teoría do 
coñecemento): 
A) A invención das definicións universais: A Sócrates chamoulle a atención o carácter 
constante, permanente das definicións. Por exemplo, o home defínese como „animal racional“ 
e anque cada home posúe distintas dotes, sen embargo a definición destes animais dotados de 
razón é aplicable a tódolos homes. O concepto universal ou definición de „home“ posúe 
carácter constante, permanente: pois aínda que desaparecesen tódolos homes a definición de 
„home“ como „animal racional“ permanecería idéntica. O mesmo ocorre coas definicións 
matemáticas: da liña, o círculo etc. Pero Sócrates concentrouse nas definicións de conceptos 
morais: e dicir, trata de responder a preguntas como ¿que é a xustiza?, ¿Qué é o ben? etc. 
 
B) O método de razoamento inductivo: O método de Sócrates baseábase no diálogo. Por 
exemplo: parábase pola rúa e entaboaba unha conversación con alguén sobre un concepto, 
coma o de valentía. O propio Sócrates declarábase ignorante e procuraba mediante preguntas 
dirixidas ó seu interlocutor que este respondese cunha definición. Logo ía poñendo 
obxeccións a esta primeira definición porque non recollía tódolos casos posibles de valentía. 
A continuación o interlocutor perfeccionaba esta definición e así sucesivamente ata acadar a 
definición universal: aquela que é válida para tódolos casos posibles de valentía. Por tanto, ía 
dunha definición menos adecuada a outra máis adecuada, ou o que é o mesmo, avanzaba 
dende casos particulares cara a unha definición universal. Nisto consiste o método inductivo. 
Por iso se pode dicir que Sócrates é o primeiro que define a ciencia como saber acerca do 
universal (aplicable a tódolos individuos ou cousas) e necesario (o que non pode ser doutra 
maneira, o que ten que ser necesariamente así). Por o tanto, a filosofía consiste para Sócrates 
nunha busca colectiva, nun diálogo. 
Este método inductivo constaba de dúas partes: 
Primeiro paso: En primeiro lugar a IRONÍA: Comeza Sócrates facendo preguntas que lle 
fagan descubrir ó interlocutor a súa ignorancia. A persoa que cría estar en posesión do saber, 
cae na conta de que non sabe nada acurralado polas preguntas de Sócrates. Esta persoa vese 
así liberada do falso saber ou prexuízos que lle impiden acadar a verdade (de aí a famosa frase 
de Sócrates: “eu só sei que non sei nada”. A ironía prepara para a maiéutica. 
O segundo paso do método inductivo é a MAIÉUTICA (ou arte da comadroa: alude ó oficio 
da súa nai): Consiste en facer preguntas tales que o outro chegue a „dar a luz“ ideas 
verdadeiras dos conceptos morais con vistas a poder realizar accións xustas. 
 
C) Hai un terceiro adianto que non nomea Aristóteles: O intelectualismo moral. Consiste 
en afirmar que só pode obrar ben o que posúe saber do que é o ben. Así pois, Sócrates 
identifica a virtude (obrar ben) co saber (propio do intelecto que é o que define os conceptos 
morais). O sabio, o que coñece (mediante o intelecto) a virtude, e o único capaz de actuar de 
forma virtuosa. Quen actúa con maldade é porque non coñece que é o ben para o home: a 
felicidade ou eudaimonía. Por tanto, da teoría de Sócrates dedúcese que quen actúa mal 
debería ingresar nunha escola (para adquirir o saber do que é o ben) e non a un cárcere. 

 
O XUÍZO DE SÓCRATES 



25  

 

Anitos y Melitos acusaron a Sócrates de corromper ós mozos, que realmente era a acusación 
de fomentar o espírito de crítica nos mozos contra a democracia ateniense, a cal era a 
realmente corrompida. 
No xuízo, Sócrates defendeuse a si mesmo e puido conmutar a pena de morte polo desterro; e 
incluso os seus amigos tiveron tempo de organizar unha evasión. Sócrates negouse a fuxir 
afirmando que ía en contra dos seus principios. Pasou as súas últimas horas discutindo cos 
seus amigos acerca da inmortalidade (relato de Platón no diálogo “Fedón”). Moribundo, 
despois de beber a cicuta, dixo ó seu amigo: „Critón, debemos un galo a Esculapio; págallelo“ 
Sócrates pasou á historia como home consecuente cos seus principios ata a morte, a pesares 
de ser acusado inxustamente. 
Sócrates influirá moito no seu discípulo Platón: a súa defensa da verdade obxectiva mediante 
definicións de conceptos universais morais e a súa oposición ó relativismo ético dos sofistas 
serán recollidas por Platón, cuxa filosofía xira arredor, ademais, da idea de acadar unha 
organización política ideal e xusta na que non fose posible a condena inxusta de Sócrates.  

 


	Empédocles (4 elementos+ amor e odio)

