ORIXES DA FILOSOFIA: PASO DO MITO AO LOGOS

Dise que a filosofia comezou en Grecia arredor do século VI a. C, cando se abandona a
explicacion da realidade por medio de mitos e substitlese polo intento de dar unha
explicacion racional (logos) da realidade. Vexamos cal é o contexto histérico no que se fai
posible esta explicacion racional=filosofia=logos.

1.- Contexto historico (Rodeira, Everest)

a)

b)

d)

Civilizacion minoica: ten lugar entre los séculos XXVIy XVI a. C. Asi chamada porque
o seu fundador foi el rei Minos. Ten o seu centro na illa de Creta e a sua capital foi
Cnosos. Caracterizabase por ser unha cultura matriarcal, pacifica e naturalista (as pinturas
conservadas non representan escenas guerreiras, senon xardins, festas, toros, homes axiles
e mulleres estilizadas). Para eles a cor negra simboliza a vida (terra fértil e humida), a cor
branca, a morte (cor dos 6sos e da terra desértica, falla de vida). O seu deus mais
importante foi unha muller: a Deusa-nai que habita a terra, simbolo da vida e a fertilidade.
Esta civilizacion pacifica e matriarcal foi destruida por unha explosién volcanica (s. XVI
a. C.) A sua escritura é o lineal A.
Civilizacion micénica: Comeza coa invasion dos Aqueos (pobos indoeuropeos) s. XX a
C. (esplendor: s. SVII - XII a. C) que asimilan alguins elementos da civilizacion minoica,
pero mantefien elementos propios: por exemplo a sta lingua, que é a forma primitiva do
grego (lineal B). Asi chamada porque Micenas (cidade situada en el Peloponeso) foi a
polis mas importante destes invasores chamados "minios".
E unha civilizacion guerreira formada por reinos independentes controlados desde un
palacio ou fortaleza por unha casta militar que dominaba varias aldeas. A fusion de ambas
culturas provocou conflictos entre divindades, modelos de vida e valores dominantes. A
deusa-nai, que habita no interior da terra dos pacificos minoicos, entra en conflicto co
patriarcal e dominante Zeus que habita no ceo dos guerreiros micénicos. Deste conflicto
resulta victorioso 0 modelo micénico de home guerreiro e culto e a sociedade organizase
arredor dos palacios. As historias do pobo Aqueo contra Troia, relatada en la lliada, e o
regreso a casa do heroe Odisea, relatada en la Odisea, sitianse a finais da época miceénica,
anque foron escritas por Homero anos despois (s. VIII a. C, ainda na época escura). A
civilizacion micenica constaba de duas clases sociais: 0s aristocratas ou clase superior,
gue conduce ao pobo en tempos de guerra, e 0 pobo, dedicado & agricultura y ganderia. A
civilizacion caracterizouse polo ideal aristocratico de home (aristoi=os mellores). O
aristocrata € o que por natureza e de nacemento é o mellor, o bo, o virtuoso, o nobre, pero
que durante a sua vida debe ratificar esta excelencia=virtude. SO os aristoi posten a areté
(virtude, excelencia) e por iso sé eles podian gozar de éxito, fama, poder, honor. Este
modelo aristocratico amosase nos heroes Aquiles, Hector, Agamendn, Ulises etc.
Tamén é caracteristico da civilizacion micénica a explicacion mitoloxica da realidade que
sera substituida na época arcaica pola explicacion racional: "logos"=filosofia.
Invasion dos dorios: Tamén indoeuropeos, pero mais militarizados, arrasaron a
civilizacion micénica arredor do s. X1l a C. Os micénicos que sobreviviron colonizaron
Xonia (costa de Asia Menor), onde posteriormente xurdird a Filosofia, pero denantes
Grecia pasard por unha época escura da que sabemos moi pouco. Sabemos que
desaparecen as castas militares gobernantes e os pazos-fortaleza, facendo que as aldeas
agricolas se independicen, pérdese a escritura que estaba ao servicio do pazo e tamén a
arte antiga desaparece sendo substituida por decoracions a base de figuras xeométricas.
A Grecia arcaica (s. VIII-VI a. C.) Fonda transformacion social. As aldeas da época
escura foronse unindo en pequenas comunidades: as polis. Moi lentamente democratizase
a vida publica facendose mais participativa. Aparece un novo tipo de escritura ao adoptar
o0 alfabeto fenicio. Florece o comercio e a moeda. As viaxes traen novos cofiecementos
técnicos e contactos con outras culturas e formas de vida. Isto fai que o ideal aristocratico
guede desfasado porgque o comercio esixe certas normas de xustiza e dereito nun plano de
3



igualdade: imposible dentro da cultura aristocratica. Xurde a poesia e literatura gregas, e
finalmente a filosofia (prodlcese o paso do mito ao logos).

2.- Xurdimento da Filosofia: Paso do mito ao logos (Navarro Cordon)

2.1.-Mito: Conxunto de narracions tradicionais dos poetas (Homero e Hesiodo) acerca de

toda a realidade: home, mundo, deuses, etc.

Caracteristicas:

a) E unha explicacion total: resposta &s preguntas i enigmas mais acuciantes para o home:
orixe do universo, do ser humano, da técnica etc. A filosofia (logos) conservara este trazo
do mito, pero substituindo a explicacion divina pola racional.

b) As forzas naturais (lume, vento etc.) son personificadas nos distintos deuses

c) Os fendmenos do universo dependen da vontade (arbitrio) dos deuses: arbitrariedade

d) Nembargantes, existe unha forza que domina incluso sobre os deuses: o destino
("moira™). O destino, ao ser algo ao que incluso o0s deuses estan sometidos, oponse a idea
de arbitrariedade da vontade dos deuses e establece certa idea de necesidade (aquelo que
ocorre asi € non pode ocorrer doutra maneira). A idea de necesidade que se encerra na de
destino sera conservada pola filosofia, pero transformada eliminado o seu caracter iloxico,
irracional.

Consecuencias: Os sucesos da natureza e da conducta humana son imprevisibles: suceden de

modo arbitrario= vontade antolladiza dos deuses. Isto fai imposible a ciencia e a filosofia:

SO € posible cando se supon que hai regularidades, leis necesarias (contrario de arbitrarias: que

ocorren sempre asi e non poden ocorrer doutra maneira). Pero a arbitrariedade dos sucesos

naturais non é total, pois a idea de destino encerra “certa necesidade”, anque ainda
inexplicable e ildxica.

2.2.- Logos=explicacion racional=filosofia

Producese cando se abandona o mito como explicacion e se producen 0s primeiros intentos de

dar unha explicacion racional, l6xica, do conxunto da realidade.

Caracteristicas:

a) Recolle do mito o feito de ser unha explicacion total.

b) As forzas naturais non se personifican tanto nos deuses, sen6n que comezan a
considerarse como fendmenos naturais sen mais.

c) Os fendomenos do universo non dependen da vontade dos deuses, non son arbitrarios,
sendn que ocorren de forma regular: estaciéns do ano, movementos dos astros, etc. Por
tanto a idea de arbitrariedade € substituida pola idea de necesidade: As cousas ocorren asi
e non poden ocorrer doutra maneira.

d) Esta idea de necesidade esta relacionada coa vella idea de destino, xa presente de forma
il6xica no mito, pero agora explicada de forma loxica ("logos"=razon). E, por tanto, unha
explicacién racional.

Consecuencias:

O universo concibese como un "cosmos™ (en grego=orde) suxeito a leis necesarias, non como

un "caos" (desorde). O primeiros fildsofos inician un estudio racional da "natureza” (en grego

"physis™). A natureza ten dous significados en grego: o conxunto das cousas naturais e a forza

ou principio do que xorden estas cousas. Anque as cousas naturais aparentemente cambian

constantemente, comezase a crer que nelas hai tamén algo que non cambia, que permanece=

0 ser. O que permanece a traves dos cambios aparentes € a esencia: 0 que a cousa

verdadeiramente é, fronte as aparencias dos sentidos. Suponse que todas as cousas naturais

proceden do mesmo principio ou principios (arxé=principio), e por tanto que, angque na
natureza parece haber multiples cousas diversas, no fondo todas elas se reducen & unidade.

Asi, os filésofos opinardn que mentres os nosos sentidos (vista, oido, olfacto, gusto, tacto)

nos ofrecen informacién "aparente” da natureza (physis) percibida como unha multiplicidade

4



de cousas diversas, a nosa razon (logos) descobre que todas elas tefien unidade porque todas
elas proceden do mesmo principio (arxé) ou principios.

2.3.- Tematica dos primeiros fil6sofos

Asi pois, os primeiros filosofos preguntanse polo principio ou arxé primeiro e Gltimo de todo
o real (physis ou natureza), pregntanse polo “un” que é comun ao multiple, pola esencia das
cousas que hai baixo as suas aparencias, polo “ser permanente” que hai debaixo de todos os
cambios.

Por tanto: o cofiecemento (gnoseoloxia) da realidade (ontoloxia) ten como obxecto a
natureza (physis) e esta aglutina os seguintes pares de contrarios:

-Unidade fronte a multiplicidade

-O permanente fronte ao cambiante

- A esencia (0 que unha cousa €=0 ser) fronte as aparencias (0 que parece ser). Comezase a
entender o cofiecemento humano (gnoseoloxia) acerca das cousas naturais € un proceso que
consta de dous niveis: sentidos e razon ou entendemento. Crese que 0s sentidos enganan e non
abondan para cofiecer o que as cousas son verdadeiramente (a sUa esencia), sendn que €
necesario, ademais, un esforzo racional (logos, intelecto) para acadar o verdadeiro ser das
cousas. Podemos esquematizar as duas fontes do cofiecemento humano asi:

( unidade

Razén 0 permanente _—l
0 que a cousa é=esencia

Cofiecemento < Realidade (physis)
pluralidade f
Sentidos 0 cambiante

S 0 que a cousa parece Ser: aparencia

3.- Periodos da filosofia grega
Tales
[ Escola x6nica o milesia (fisicos)  Anaximandrormonismo materialista
Anaximenes
Escola pitagorica (Matematicas) Pitagoras dualismo formalista

Heréclito (o devir, o lume) monismo dindmico
Periodo cosmoldxico
(Presocraticos
s.VI-Va.C)) < Xendfanes
Escola Eleatica (o ser) monismo estatico
Parmeénides

Empédocles (4 elementos+ amor e odio)
Anaxagoras (spermata)

Leucipo pluralistas
\ Escola atomista (4tomos) Demdcrito
Os sofistas
Periodo antropoldxico Preocupacion polo home anthropos)
(s.Va.C) Sécrates



Periodo sistematico, Plat6n

ontoldxico ou metafisico < Preocupacion polo cosmos+o home
(S.V-IVa.C) Aristoteles
Epicureos: Epicuro N
(" helenismo filos6fico Estoicos: Zenon de Citio
(ética) Escépticos: Pirron de Elis
Periodo helenistico
(s.IV-1llaC) { Euclides > ética
(Destruccion das polis Arquimedes ciencia
Imperio de Alexandre) helenismo cientifico Aristarco de Samos
(ciencia) Eratdstenes
\ Claudio Ptolomeo )

4- Escola xonia o milesia

Trala invasion doria que acabou coa cultura micénica, 0s superviventes micénicos colonizaron
a rexion de Asia Menor a beira do mediterrdneo. Una vez transcorridos os séculos escuros,
proddcese una fonda transformacion na cultura aristocratica debido ao comercio e & moeda, e
este novo florecemento da cultura en Xonia propiciara o nacemento da filosofia. Os fil6sofos
milesios ocuparanse de buscar o principio (arxe) do que xurde toda a natureza=physis, por iso
Aristételes os bautizou como "fisicos".

4.1.- Tales de Mileto "o despistado™ (S. VI a. C. / 624-546)

Conta Platdn na obra "Teeteto™ a seguinte anécdota atribuida a Tales: vendo un vella como
Tales caeu nun pozo cando ia contemplando as estrelas, esta mofouse del. Nesta anécdota
fandase a crenza (que perdurou ata hoxe ao longo da historia) de que os filésofos andan
sempre despistados e tan abstraidos nos seus pensamentos que non deparan nas cousas mais
cotians.

Tales foi filésofo, matematico, astrbnomo, politico e home practico.

a)Filosofia: busca o primeiro principio (arxé) da physis=natureza e considera que é a auga,
quiza ao ver que todo se nutre do humido como fonte de vida. Tamén nas cosmoloxias
orientais se falaba dun caos acuoso primordial, ao que se refiren Homero i Hesiodo. Para
Tales a multiplicidade de seres naturais cambiantes tefien en comdn que son formas do Unico
elemento material: a auga. A auga é principio, arxé, do que todo procede, a unidade & que se
reduce o maltiple.

E o primeiro defensor do "hilozoismo" (hylé=materia; zoon=ser vivo): todas as cousas da
natureza estan vivas, toda a materia esta "animada” (anima=alma en latin, principio de vida).
Isto exprésao Tales na frase: "Todas as cousas estan cheas de deuses". Asi explicou que o
iman ten vida, alma (esta animado) por atraer ao ferro.

b)Cosmoloxia: O cosmos explicao da seguinte maneira: a terra ten

forma dun prato oblongo cos bordes un pouco levantados, cuberto pola

boveda das estrelas, e todo isto flota sobre a auga como un navio. S

c)Matematico: Viaxou a Exipto, onde estudiou xeometria
(significa: "medida da terra”, inventada polos Exipcios '
para medir de novo as terras tralas crecidas do Nilo).

Xunto con Pitagoras, € o fundador da matematica grega. —¢ A| B C|
E o responsable do teorema que leva 0 seu nome: Se



duas rectas (r e r') son cortadas por varias paralelas, a razon (proporcion) dos segmentos
resultantes sobre r (AB e BC) ¢ igual a razon (proporcién) dos resultantes sobre r' (A'B' e
B'C'): _AB _ AB

BC B'C'

Outras curiosidades matematicas:

- Tamén como matematico, asombrou aos exipcios ao
medir a altura das piramides utilizando a sombra dun N |/
baston: a altura (A) é o que queremos calcular, e posto — O
que se pode medir a altura (a) do bastdn, asi coma a /
sombra que proxecta o baston (b) e tamén a distancia  a
(B); e dado que a relacion que existe entre os catetos de P
dos triangulos semellantes (d&mbolos dous tefien o0s }a
mesmos angulos) & una proporcion, por conseguinte

podemos calcular a altura (A) segundo a formula — b _
proporcional do esquema.

X

Foi tameén o inventor do método deductivo: extrae deduccions matematicas a partir de certas

premisas evidentes. Por exemplo:

- Premisa evidente: é evidente que dous diagonais dun rectangulo (é dicir, un
cuadrilatero de angulos rectos) tefien a mesma lonxitude e cortanse en ddas
metades.

- Deai deducese que todo cuadrilatero con estas propiedades é un rectangulo.

- Por tanto, se trazamos dous diametros calquera nun circulo con centro en O, estes
formaran un rectangulo.

- Se nos quedamos con unha metade do rectangulo, obtemos un tridngulo e
deducimos o seguinte teorema: se C é calquera punto do arco dun semicirculo 0
subtendido polo diametro AB, enton o angulo ACB é necesariamente un
angulo recto.

c)Astronomo: Curiosidades: prediciu un eclipse de sol o 28 de maio do 585 a. C; elaborou

tamén un almanaque (calendario); introduciu en Grecia a préactica fenicia de orientarse pola

0sa menor nas navegacions, e inventou un método para medir a distancia entre dous navios no
mar mediante a suma de tridngulos semellantes.

e) Politico: Herodoto relata que impulsou aos Xonios a unirse nun estado federal.

f) Home practico: Soemos pensar que os filésofos dedicanse a estudiar cousas que non
serven para nada, pero esto no é certo. Para corroboralo, Aristoteles relata na sua
"Politica” que Tales, previndo una abundante colleita de olivas, arrendou con antelacién
todolos muifios formando un monopolio, e cando chegou a grande colleita volveu a
arrendalos aos seus propios propietarios a un prezo moito mas elevado, facéndose rico.
Con esta anécdota demostra Aristoteles que a filosofia non € inutil.

A Tales atribuenselle estas palabras ao morrer "Alabote, oh Zeus, porque me achegas a ti. Por

ter envellecido non podia ver xa as estrelas sobre a Terra". O seu nome encabeza a "lista dos 7

sabios™ que circulaba polo mundo grego e aparece xunto a grandes homes como o lexislador

Solon de Atenas e Mirdn.

4.2.- Anaximandro (S. VI a. C./ 610-545) ""Antecesor da teoria evolucionista'

Era tamén de Mileto e discipulo de Tales. Foi filésofo, precursor do evolucionismo,

astronomo, xedgrafo e como case todos os filosofos presocraticos escribiu unha obra titulada

"Sobre a natureza".

a)Filésofo: Como filésofo buscou o primeiro principio, o arxe, da natureza (physis). Segundo

Anaximandro o arxé non pode ser, como para Tales, algo material concreto, porque se o fose

seria s0 un dos contrarios; a auga=0 humido eliminaria o seu contrario: o seco. Por iso, para

el, o arxé ten que ser algo anterior, do que xorden todos os contrarios (himido-seco; frio-

7

G




calor; nacer-morrer; etc.); este principio € o apeiron (a=non; peiron=determinado;) que se
traduce por o indeterminado ou ilimitado. Cando o indeterminado se converte nas distintas
cousas da physis, pasa a ser determinado.

De Anaximandro conservamos o fragmento mais antigo da filosofia occidental: “De onde as
cousas tefien a sta orixe, cara alo ten lugar tamén o seu perecer, segundo a necesidade; pois
dan xustiza e pago unhas a outras segundo a orde do tempo". Este texto expresa a filosofia de
Anaximandro mediante a idea de ciclo cdsmico eterno do universo: do apeiron xorden todas
as cousas e a el volveran completando o ciclo csmico. Para Anaximandro o predominio dun
dos contrarios en loita equivale a unha inxustiza: o calor comete inxustiza no veran e o frio no
inverno; tal inxustiza reparase ao retornar 6 apeiron. Todo 0 que sucede esta suxeito a unha
orde (cosmos) necesaria, non arbitrario, como di o texto "segundo necesidade”. Por iso 0
restablecemento da igualdade ou xustiza cdsmica entre contrarios proddcese no tempo
mediante unha lei ciclica que fai retornar tddalas cousas ao seu primeiro principio: ao apeiron.
Cosmoloxia: explica a formacion do cosmos da seguinte forma: O apeiron axitase en
movemento eterno (“apocrisis” ou separacion clasificatoria) que produce remuifios (“diné” ou
movemento arremuifiado) que fan que se separen as cousas (0 pesado como a terra e a auga
que esta no centro sae despedido cara o exterior e 0 aire queda en medio) desprendéndose
porciéns (separanse os contrarios) que forman infinitos mundos ou cosmos esféricos
limitados. A Terra é un cilindro de pouca altura como un tambor de columna con movemento
de rotacién e situada no centro do cosmos esférico xunto a outros infinitos cosmos esféricos.
Estes mundos nacen e destruense periodicamente pagando a inxustiza que supén o Seu
desprendemento do apeiron (doutrina do eterno retorno que influira en Nietzsche).

A doutrina do apeiron é un adianto con respecto a de Tales, porque supera calquera
elemento material determinado. Pero os criticos discuten acerca de se € algo s6 conceptual
abstracto ou algo material non concreto quiza precursor da doutrina da "materia prima' de
Aristoteles.

b) Precursor do evolucionismo: Alguns autores considera que Anaximandro anticipa
algunhas ideas do evolucionismo, como a de que 0s seres vivos precisan de unha adaptacion o
medio e que o ser humano precisa de un longo periodo de lactancia sen o cal non poderia
sobrevivir. Un dato anecdético é a explicacion de Anaximandro acerca da orixe do ser
humano: da lama primitiva, mestura de terra e auga, nacen todos 0s seres viventes, primeiro
0s marifios e logo os terrestres. Os homes provefien de unha especie de monstros marifios
envoltos en caparazén escamoso, dentro de cada un dos cales habia un home. Cando o sol
secou unha parte das augas, estes caparazons quedaron varados na terra, e coa calor estalaron
saindo os primeiros homes e mulleres. Debido a esta explicacion alguns historiadores
consideran a Anaximandro como antecesor das teorias da evolucion do século XIX.

c) Astronomo: Iniciador de la astronomia grega, pois atribleselle ter medido as distancias
entre as estrelas e o célculo da stia magnitude.

d)Xedgrafo: Confeccionou un mapa do mundo habitado para a navegacion dos milesios polo
Mar Negro.

e) Politica: participou en politica e conduciu unha expedicién colonizadora a Apolonia.

4.3.- Anaximenes (S. VI a. C. /585-524)

Filosofia: Discipulo de Anaximandro e tamén de Mileto. A doutrina filosofica de
Anaximenes supdn un retroceso con respecto & de Anaximandro, pois retorna & explicacion do
arxé como algo material concreto: para el 0 arxé e o aire.

De Anaximenes conservamos o seguinte fragmento: "Asi como a nosa alma, sendo aire, nos
mantén unidos, asi tamén o alento e o aire circundan todo o cosmos". No texto establecese a
comparacion entre o aire necesario para a vida "animada" do home, co aire necesario para a
vida do cosmos. Explicar de qué maneira todo procede do aire non é cousa doada. Para iso
utiliza as nocions de condensacion e rarefaccion e explicao asi:

8



"O aire enrarecido tornase lume; condensado, vento; despois,
nubes; logo, ainda mais condensado, auga, terra e pedra, y de ai
todo o demais”. O aire e invisible, pero faise visible no proceso de
condensacion e rarefaccion. Cando o aire se enrarece ou dilata por
accion do calor, convértese en lume; e cando se condensa polo frio
convértese en vento, nubes, auga, terra e pedras. Isto e debido a
que a condensacion enfria o aire e a dilatacion quentao. v
Anaximenes cree que unha proba de que esta teoria é certa e a
seguinte: cando expelemos o aire coa boca cerrada (condensacion)
sobre unha man ¢é frio, e quente cando o exhalamos coa boca aberta (rarefaccion).

LUME_J RAREFACCION

CONDENSACION

ESTRELAS FIXAS

Cosmoloxia: A terra, xunto cos demais astros, & un disco
plano que flota no aire como unha folla. As estrelas fixas
estan suxeitas con cravos ardentes.

Meteoroloxia: Fronte as explicacions mitoloxicas de
Homero, quen explica o arco iris como a divina mensaxeira
dos deuses, Anaximenes da unha explicacion cuasi-cientifica do arco iris.: proddcese cando 0s
raios de sol caen sobre unha nube espesa que non pode atravesar.

5.- Escola pitagorica (530-496: finaisdo s. VI aC.)

O seu fundador foi Pitdgoras (570-?: s. V1), natural de Samos (Xonia), pero que fuxiu a
Magna Grecia (Sur de Italia) por mor das guerras cos persas e da dictadura de Policrates en
Samos.

En Crotona (Magna Grecia) Pitagoras fundou unha comunidade de caracter mistico-relixioso,
musico-matematico, filosofico e politico.

a) Caracter mistico-relixioso: A comunidade pitagérica tivo un caracter mistico-religioso
durante a sla primeira etapa. Nesta etapa a escola pitagérica veuse influida polo “orfismo”
(seguidores do poeta Orfeo S. VI a. C., que defenden a transmigracion da alma: a alma pasa a
outro corpo como premio ou castigo polo comportamento anterior, polo que se debe actuar
ben para elevarse &s formas superiores de vida: finalidade ética do orfismo). As ideas
fundamentais desta etapa da escola que influiran en Platdn e, en parte, no cristianismo son
a idea da inmortalidade da alma, a idea de purificacidn ou liberacion da alma con respecto
ao corpo que posibilita a sua salvacion e a doutrina da reencarnacién ou transmigracion das
almas (metempsicosis).

Como anecdota podemos dicir que esta primeira comunidade dos pitagoricos tifia certa
semellanza cos mosteiros da Idade Media, na medida en que gardaba certas regras de
comportamento, prescribia habito branco, promovia a austeridade e as practicas da virtude.
Por exemplo, crese que algunhas das regras eran: prohibicion de comer carne ou fabas. O
historiador antigo Didxenes Laercio conta a anécdota de que Pitadgoras, vendo como alguen
golpeaba a un can dixolle que non seguira facéndoo, porque creu recofiecer a voz dun amigo
nos xemidos do animal. Isto explicase pola transmigracion das almas.

Por tanto, pode dicirse que a finalidade principal desta primeira etapa da Escola era ética:
purificacion e salvacion inspirada nas doutrinas da inmortalidade, e transmigracion da alma.
b) Caracter matematico e musico:

Nunha etapa posterior, 0s pitagoricos concedéronlle moita importancia &s matematicas e a
masica, mais este caracter matematico e musico da segunda etapa estd intimamente
relacionado co aspecto mistico-relixioso da primeira escola. Os pitagoricos consideraban que
as matematicas e a masica estan relacionadas con la mitica relixiosa, pois serven para
purificar a alma: mediante a préactica das matematicas e a masica a alma preparase para
purificase ou liberase do corpo.

9



Musica: Unha das cousas que mais lles impresionou foi que os intervalos musicais das cordas
da lira poden expresarse numericamente, matematicamente, pois dependen da lonxitude da
parte da corda que vibra (1/2 da corda= soa unha oitava mais alta; 2/3 da corda=unha quinta
mais alta etc.). Asi pensaron que a harmonia musical depende do nimero e que 0 mesmo
ocorre coa harmonia do universo: tamén o0 movemento dos astros produce unha muasica de
sons harmonicos (como ocorre cando movemos un corpo velozmenente no aire, por exemplo
unha vara), s6 que, segundo eles, 0s homes non o percibimos por estar habituados a escoltar
este son desde o0 nacemento.

Matematicas: a importancia que lle concederon as matematicas (0 mesmo que a sua
concepcién da inmortalidade da alma) influira poderosamente en Platon (quen na porta da sta
“Academia” mandou inscribir o seguinte lema: “Que non entre aqui 0 que non sexa
xeometra") e, a traves de Platon, as matematicas terdn forte influencia na ciencia moderna
(S. XVI-XVIII): con ela producirase un renacemento do pitagorismo e platonismo.

A Pitagoras debémosllelo teorema que leva 0 seu nome: h?=c’+c? e a hi .
invencion da tdboa de multiplicar. -

Mais hai que salientar que os pitagoricos non entendian os numeros tal e 1=

como o0s concibimos actualmente (como abstraccions puramente o=

aritméticas), senén que 0s numeros tiflan para eles tamén unha E
dimension espacial (xeométrica). Asi consideraban que o 1 é a expresion 3=
do punto, o 2 expresa a lifla, o 3 a superficie e 0 4 o volume. Estes
primeiros catro nimeros son 0s ndmeros "ontoloxicos"”, porque son eles os 4=
que forman os entes, as cousas. Por exemplo 0 4 e a expresion numérica de
todo corpo porque representa todo volume, pero todo volume esta tamén composto de puntos,
lifias e superficies (1,2,3).

A mais diso, consideraban que o numero 10 é o mais perfecto, e o

namero divino, porque resulta da suma dos 4 primeiros nimeros:

1+2+3+4=10, e representabano mediante unha figura sagrada que

chamaban "tetraktis" (tretra=4; porque por calquera lado que se mire .

esta composta de catro puntos). Tetraktis

Tamén adoitaban representa 0os nimeros con pedrifias
("célculos™) obtendo asi os ""numeros cadrados™ que L -
son 0S NUMeros impares porque conservan sempre N N
unha figura cadrada (limitada), e o0s '‘nUmeros _| . —| )
reCtanQUIareS" qué son 0S pares porque non  ygmeros cadrados Numeros rectangulares
conservan a forma senon que esta cambia impares pares
constantemente alongandose continuamente (ilimitada)

a medida que engadimos novas lifias.
Cos Ultimos pitagdricos, esta mistica dos ndmeros sufriu un

. . L, 2_2,.2
duro golpe ao descubriren que a diagonal dun cadrado é ‘Z_‘CVZ*CZ
incomensurable cos seus lados: se dividimos “c” en calquera I v;
numero de unidades iguales, “d” nunca coincide con un numero

- V2 es un n° irracional

exacto desas unidades, pois V2 é un nimero “irracional”. Por
iso tiveron que admitir a infinita divisibilidade do espacio. Resultou pois que, se 0s
nameros non son enteiros sendn infinitamente divisibles, deixa de ter sentido que as cousas
estean representadas por nimeros (punto, lifia, superficie, volume), por iso trataron de manter
en segredo este descubrimento. Zenon utilizara a infinita divisibilidade do espacio para
criticar 0s pitagoricos nas suas celebres aporias, defendendo asi a doutrina do seu mestre
Parménides: o0 movemento e pluralidade defendidas polos pitagoricos non existen, son
ilusions dos sentidos.

10



c) Filosofia: A sua filosofia sintetiza as ideas mistico-relixiosas e as matematicas; ambas
influiran decisivamente en Platon. A alma debe purificarse do corpo e para tal fin serven
tamen as matematicas, pois exercitan a alma (razén) desvinculandoa do corpo (coma cando
concentrados resolvemos un problema matemético ou fisico, esquecemos o corpo).
Consideran que 0 arxé non é o nimero, sendn algo anterior do que 0s numeros se compofien:
0 par e o impar; por iso a sua filosofia é dualista. E, dado que engadindo a unidade a un
numero impar obtemos un par e viceversa, consideran que o 1 é asemade par e impar .

e)Cosmoloxia: Mais anecdotico é a sta explicacion da orixe do cosmos e a sUa estructura.
Formacién: Na orixe habia un "pneuma ilimitado™ (retne as ideas de Anaximenes: aire ou
pneuma+Anaximandro: apeiron ou ilimitado) en movemento eterno que € o “ser” ou realidade
e que esta rodeado de espacio baleiro. O cosmos é unha esfera vivinte dotado de respiracion
que se forma inhalando o pneuma ilimitado e o baleiro; desta forma, a partires da unidade
orixinaria formada polo pneuma ilimitado prodicese a pluralidade das cousas, pois 0 espacio
baleiro 6 mesturarse co pneuma ilimitado, serve para separar e limitar as cousas
situandoas en distintos lugares do espacio. Cada unha destas cousas € un numero. Por tanto,
admiten que o baleiro existe e, anque non tefia 0 mesmo grao de realidade que o ser
(pneuma ilimitado), serve para que se forme a pluralidade a partires da unidade.

Estructura: O cosmos ¢é unha esfera en _
Estrelas fixas

cuxo centro hai un lume orixinario e Xdpiter Saturno
arredor del mévense 10 corpos celestes N

(nimero sagrado). Encomezando polos Mercurio

mais lonxanos temos primeiro as sol {11

estrelas fixas, logo os 5 planetas Laa £ 4111 Lume central
cofiecidos na época (Saturno, Xdpiter, Tema = Antiterra
Marte, Venus, Mercurio), a

continuacion o sol, que é como unha

lente que recolle os raios do lume

central, logo a l0a, despois a Terra e, finalmente, a "Antiterra™ (planeta hipotético, ideado por
eles para completar o nimero sagrado 10).

Alguns historiadores consideran 6s pitagéricos precursores de Copérnico, por afirmar que
a Terra movese arredor dun "lume central” malia que este non € o sol.

d) Politica: Os pitagdricos posicionaronse en politica ao lado da aristocracia, polo que, logo
dunha revolta democrética, foron perseguidos polos demadcratas e a moitos déuselles morte;
Pitagoras tivo que fuxir a Metaponto (“tacon” de Italia).

6.- Heréclito de Efeso (Finais do s.VI a.C; 544-484) 'O escuro"

Naceu en Efeso (Xonia) de familia nobilisima, non tivo mestre nin escola, foi autodidacta. De
caracter altivo y temperamento melancélico viviu solitario, depreciando & plebe e tamén 0s
personaxes eminentes. Coma a maioria dos presocraticos escribiu un libro titulado "Sobre a
natureza" do que conservamos bastantes fragmentos. Polo seu estilo metaférico, denso e moi
dificil de entender foi alcumado dende a antiguidade "o escuro”. A sua vida solitaria e 0
costume de escribir moitas sentencias ferintes asemeéllano ao filésofo aleméan do século XIX,
Nietzsche, en quen influiu poderosamente. Un exemplo anecdotico destas sentencias é "0s
médicos, que curtan, queiman, pican e torturan ao enfermo, piden por isto un salario que non
merecen".

a) Filosofia: A sla doutrina resimese en catro ideas: “todo cambia”, “loita de contrarios”, “o
logos universal” e “o lume como arxé”.

- A principal idea recéllese na frase que resume a sua filosofia: "todo flte, nada permanece”,
é dicir, todas as cousas estan en constante cambio= movemento= devir, e nada permanece
fixo. Esta idea exemplificaa Heraclito dicindo que "non podemos entrar ddas veces no mesmo

11



rio"; pois cando quixesemos facelo a auga seria outra e nGs mesmos tamen seriamos outros.
Esta idea influird poderosamente no “mundo sensible” de Platén.

- A segunda idea é que todo cambio débese a unha certa tension entre contrarios (dialéctica
entendida como loita de contrarios). Todo o que sucede no mundo é unha loita de forzas
contrapostas, por iso di Heréclito "Convén saber que a guerra é comun a tédalas cousas e a
loita é a xustiza, e que todo se enxendra e morre mediante a loita". A realidade é unha loita
entre opostos, unha tension entre contrarios; pero 0s contrarios son inseparables: si se separan
cométese inxustiza e destruiriase 0 mundo. Por defender a idea de loita entre opostos, Hegel
(S. XIX) considerou a Heréclito como inventor da dialéctica entendida como loita de
contrarios.

- A terceira idea é que este constante movemento non ocorre ¢ azar, senon que esta suxeito a
unha lei natural que Heraclito chama "logos universal". E dicir, existe un logos universal ou
unha razon que rexe o cambio do universo. Esta razon non € en principio a razon dos
homes, sen6n unha especie de razon, medida, ou lei que rexe 0 universo; mais ben ocorre que
a razon humana debe chegar a entender o logos universal e non deixarse guiar s6 pola sta
razon individual. E dicir, que o mundo é de natureza racional e 0 home debe descubrir esta
razon que goberna o universo. Nembargantes, esta razon universal atdpase agochada baixo os
acontecementos do universo, porque como di Heraclito "a natureza gusta de ocultarse”. Os
iusnaturalistas posteriores que falan da "lei natural” remitense, en Ultima instancia, a este
logos universal de Heraclito.

- Para exemplificar a idea de que todo cambia, a idea de tension de contrarios e a idea de
logos universal, Heraclito utiliza a metafora do lume como arxé ou principio de tédalas
cousas. Elixiu o lume porque chispea nun constante movemento; observamos ademais que
vive alimentandose de obxectos que vai transformando, cambiando (madeira-cinzas), €, en
terceiro lugar, vive s6 mentres existe combustible para transformar (tensién de opostos), en
caso contrario extinguese, destriese (se non existisen 0s opostos en loita destruiriase o
universo). Por esta razén escribe "O mundo é un eterno lume vivinte, que se acende e se
extingue conforme a medida". Por tanto, o lume é o arxé do que todo procede e extinguese
"conforme a medida”, é dicir, segundo o logos universal. Anque Heréaclito considera que o
cosmos € eterno, 0s Estoicos posteriores do periodo helenistico atribuirallela idea de que cada
certo tempo o universo destrdese nunha "conflagracion universal™ e volvese a orixinar do
lume: é a idea de que no universo proddcense "ciclos cosmicos” xa suxerida por
Anaximandro; é a vella idea de que o universo esténdese no tempo entendido como un circulo
no que cada punto é & vez principio e fin e que todo é un "eterno retorno™: esta idea influira
en Nietzsche.

Cosmoloxia: O universo non ten unha orixe absoluta e primeira senon que € como un circulo;
neste circulo todo parte do lume e todo

retorna 6 lume. Heraclito fala de unha via LUME

descendente a partires do lume e unha via /‘\

ascendente que retorna 6 lume; &mbalas dlas Via AIRE AIRE via
forman un circulo. "O lume vive da morte do  descendente ascendente
aire, e o aire da morte do lume; a auga vive da AUGA AUG

morte da terra e a terra da morte da auga (frg.

76) "Tddalas cousas cambianse en lume e o TERRA

lume en tddalas cousas" (frag. 90)

7.- Escola eleatica (finais do VI a. C.-principios do V a. C)
Chamase asi porque foi fundada na cidade de Elea (Sur de Italia=Magna Grecia). O seu
fundador foi Xenofanes, pero o seu representante mais importante € Parmeénides.

12



7.1.- Xenofanes de Colofon (Mediados VI-principios do V a C./ 570-475 a. C.)

A sla importancia radica no feito de que parece ter sido o fundador da Escola. No seu
poema sobre a natureza di que o arxé de tddalas cousas € a terra e que 0s viventes nacen do
lama: terra mesturada con auga. Pero na sua teoloxia Xeno6fanes apunta cara algo que non é
material, por iso a sua filosofia € de tendencia metafisica (meta=mais ald de;
physis=natureza). Xendfanes ridiculiza o antropomorfismo de Homero i Hesiodo e fala do
Un, ou divindade que esta por riba de tddolos deuses e non se asemella en nada 6s homes.
Deus € un, Unico, non ten limites i é inmutable. Malia destas ideas, non podemos considerar a
Xenofanes claramente monoteista (un unico Deus), pois a sua concepcion da divindade
presenta trazos panteistas (pan=todo; theos=Deus; panteismo=todo é Deus) xa que identifica
a Deus coa natureza (terra), o un queda identificado co todo. Non obstante, algins
historiadores consideran que inicia o camifio cara o cofiecemento racional de Deus.

7.2.- Parménides (Finais do VI -principios do V a. C/ 540-470)

Oriundo de Elea (Magna Grecia), foi probablemente discipulo de Xenofanes. Parece que
primeiro foi pitagérico e logo enfrontouse a eles e a Her&clito. Escribiu un poema sobre a
natureza en verso (hexametros). Consta dunha introduccién, unha primeira parte onde
enumera dous camifios: o da verdade e o do erro, e unha segunda parte onde enumera un
terceiro camifio: o da opinion.

A introduccion presenta a Parménides sobre un carro arrastrado por cabalos alados, guiados
polas Fillas do Sol (luz=verdade), as cales abandonan as moradas da noite, apartandose 0s
veos (tebras=erro) da cabeza. Ao chegar a unha bifurcacién na que se separan 0s camifios da
noite e o dia, cuxas portas garda a Xustiza Vingadora, esta abre as portas que conducen &
morada da deusa que garda a verdade na casa da luz, a cal acolle ao poeta e dirixelle o seu
discurso. A deusa enumera tres camifios: 0 da verdade (aletheia): que o ser existe i €
imposible que non exista, 0 do erro: que o ser non existe i é necesario que non exista e 0 da
opinidn (doxa): que o ser existe e non existe a vez.

Na primeira parte do poema tratanse os dous primeiros camifios. o camifio da verdade € a
ontoloxia parmenidea e afirma que o ser & (existe) e non pode non ser (non existir); o
camifio do erro afirma que o non-ser existe e alude s pitagéricos que defendian o espacio
baleiro, contra os que se sitia Parmenides. A segunda parte trata 0 camifio da opinién que
afirma que o ser existe e non existe a vez, aludindo a Heraclito, quen admitia a unidade do ser
como logos universal pero en constante movemento (ser=logos: permanente; non-ser:cambio).
A segunda parte do poema é unha parodia da fisica dos seus contemporaneos.

Filosofia: Parménides desbota a testemufia dos sentidos e sé considera verdadeiro o
dictado da razon (logos). Segundo el, o ser existe, pero non como o perciben 0s sentidos
(maltiple, mébil, plural), sendn como o concibe a intelixencia, o logos, a razén. Por iso afirma
"ser e pensar son 0 mesmo", querendo dicir que como 0 non-ser non se pode pensar
(logos=razon), entdn non existe. Que 0 non-ser non se pode pensar demdstrao a partires da
afirmacion: "o ser é i 0 non-ser (cambio) non é". O seu razoamento demostrativo utiliza o
“método de reduccion 6 absurdo” que ainda hoxe se utiliza na loxica. Este método consiste en
partir dun suposto ou hipotese e razoar ata chegar a unha contradiccion ou un “absurdo”; se
conseguimos chegar a unha contradiccion isto significa que o suposto ou hipotese de partida e
falso e que, polo tanto, o seu contrario é verdadeiro. Parménides, para demostrar que “o ser € i
0 non-ser non €” comeza supofiendo o contrario para ver se chega a unha contradiccion
I6xica. O contrario é: “supofiamos que algo comece a ser (cambiase = pasase de non-ser a
ser)”; e razoa do seguinte xeito: se algo comeza a ser (cambia), unha de duas: a) ou procede
do ser, b) ou procede do non-ser. Se ocorrese a), € dicir, se 0 ser ven do ser, enton xa &, e por
tanto non comeza a ser (contradiccion, absurdo). Se ocorrese b), é dicir, se o ser ven do non-
ser, entdn o ser non é nada porque da nada (non-ser) non pode sair nada (contradiccion,

13



absurdo). Por tanto, partindo do suposto de que o ser comeza (cambia), e razoando as Unicas

duas posibilidades a) e b), chegamos polos dous camifios a un absurdo ou contradiccion.

Logo, segundo o método de reduccion ¢ absurdo hai que afirmar que ese suposto € falso e que

0 seu contrario ten que ser verdadeiro Conclusion: o ser é i 0 non ser non é.

Consecuencias deste razoamento I6xico: o cambio e a pluralidade son ilusorios, meras

aparencias dos sentidos, mentres que a verdade é o que a razon (logos) testemufia. A filosofia

de Parménides € contraria a de Heraclito.

Desta afirmacion deduce Parménides as seguintes caracteristicas do ser:

a) O ser € un: pois se houbera dous seres ¢que haberia entre eles?: o non-ser. Pero dicir que
hai o non-ser é dicir que o non-ser é. Esto € absurdo, contradictorio (contra a razén).

b) O ser é eterno: no ten nacido nin pode perecer, pois nacer € pasar do non-ser 0 ser e
morrer € pasar do ser 6 non-ser. Pero como do non-ser nada pode nacer, logo se existe 0
ser é que non tivo principio. E o ser tampouco pode pasar 6 non-ser, pois dixemos que 0
non-ser non é (non existe,), isto seria absurdo. Conclusion: o ser no tivo principio nin
pode ter fin.

c) O ser é inmutable: toda mutacion=cambio (cualitativo ou cuantitativo) € o paso de ser
algo a non-ser ese algo, € dicir, o0 paso do ser 6 non-ser. Pero como 0 non-ser non existe,
enton non hai cambio=mutacion.

d) O ser é inmdbil: Para que se dera 0 movemento local teria que existir o espacio baleiro.
Pero o espacio baleiro ou é ser ou é non-ser. Si é non-ser, 0 ser moveriase na nada. Si é ser
0 ser moveriase dentro de si mesmo, o cal € imposible, absurdo. Logo non pode darse o
movemento (contra os pitagoricos i Heréclito).

e) O ser é indivisible: pois se fose divisible estaria dividido polo non-ser ou espacio baleiro,
pero dixemos que non existe 0 non-ser nin o baleiro (contra os pitagoricos).

f) O ser é homoxéneo: € igualmente ser en tddalas stas partes: non € nin raro, nin denso
(contra Anaximenes), pois se ocorrese 0 contrario 0 ser estaria mesturado co non ser:
absurdo.

g) O ser é esférico: € una esfera ben redondeada, chea, compacta, homoxénea en tddalas suas
partes.

Conclusion xeral: Parmenides parte dun principio léxico (do logos=razon): o principio de
identidade: unha cousa € idéntica a si mesma (A=A, ou ser=ser), por tanto, o ser & ser i non
pode non ser, pois violaria o principio de identidade que rexe a nosa razon. Deste principio
“loxico” (do logos ou razon) extrae unha afirmacion ontoldxica (acerca do existente, do
real): s0 o ser (garantido pola razon, logos) é real e por tanto a testemufia dos sentidos é
aparencia, ilusion. Como consecuencia nega que o movemento e a pluralidade de seres
exista: isto € aparencia dos sentidos. Este razoamento de Parménides, oposto radicalmente a
Heraclito, influird no mundo das ideas de Platon.

O problema suscitado por Parménides (temos que negar a existencia do movemento e da
pluralidade de seres) sera solucionado pola teoria da analoxia del ser e a teoria da potencia-
acto de Aristoteles.

7.3.- Zendn de Elea (S. V a. C./ 489-430) O fermoso' "o dialéctico™

Nacido en Elea, discipulo e defensor da doutrina de Parménides. Escribiu "Discusions”,
"Contra os fisicos", "Sobre a natureza”, "Explicacion critica de Empédocles”. Foi famoso pola
sta fermosura. Interveu en politica dando leis a sta patria. O historiador antigo Didxenes
Laercio conta que conspirou contra o tirano Nearco en defensa da liberdade, foi encarcerado e
torturado para que confesara 0 nome dos seus compafieiros de complot; mais cando sentiu que
a dor o vencia mordeu a lingua e escupéullela a cara do torturador, morrendo valentemente na

tortura. Aristoteles cualificao como o inventor da dialéctica entendida como un razoamento

14



falso ou falaz. Hegel (XIX) cre que a dialéctica de Zenon € imperfecta e compéaraa coas
antinomias de Kant.

Filosofia: Mediante a dialéctica, Zendn dedicouse a defender a doutrina de Parménides
contra os pitagoricos. A estratexia de Zenon € o método de reduccion ¢ absurdo: consiste
en supor a tese contraria a que el defende e tratar de chegar a unha contradiccion (absurdo)
mostrando asi que a tese da que partiu € insostible por lo cal conclue afirmando a tese
contraria. Seguindo este método ideou argumentos falsos chamados aporias, paradoxos ou
epiqueremas que levan a contradiccions irresolubles cando se parte do suposto de que existe
0 movemento e a pluralidade defendida polos pitagoricos. Alguns destes paradoxos van
dirixidos contra os primeiros pitagdricos quen afirman que as cousas estan formadas por
unidades numéricas indivisibles. Outras dirixense contra o0s ultimos pitag6ricos quen
descubriran a inconmensurabilidade dos lados coa diagonal do cadrado (magnitudes
inconmensurables: V2) e, por iso tiveran que admitir a infinita divisibilidade do espacio. Nos
seus argumentos, Zenon fai ver que cando se supén a infinita divisibilidade, 0 movemento e a
pluralidade non existen, tal e como afirma o seu mestre Parmenides.

Tddolos paradoxos de Zenon utilizan o método de reduccion ¢ absurdo e poden dividirse en
tres clases:

1.- As dirixidas contra a divisibilidade e a pluralidade admitida polos pitagéricos
Extension ou non extension das unidades que compofien a realidade; dirixida contra a
pluralidade defendida polos pitagdricos. Razoamento: se, como din 0s primeiros
pitagoricos, a realidade consta de unidades (pluralismo), estas teran magnitude ou non. Se a
tefien, unha lifia seré infinitamente divisible pois calquera division seguird tendo magnitude e
sera divisible, logo a lifia constara dun numero infinito de unidades extensas, € dicir, sera
infinitamente grande; pero deste xeito tddalas cousas do universo seran infinitamente grandes
e 0 propio universo sera infinitamente grande. Pola contra, se supofiemos que as unidades non
tefien magnitude, entdn resultara que tédalas cousas do mundo carecen de magnitude extensa,
pois por mais que xuntemos unidades que non tefien magnitude a sda union tampouco a tera;
logo o universo carecera de magnitude, é dicir, serd infinitamente pequeno. Conclusion: é
falso supor, como fan os pitagoricos, que a realidade consta de unidades (pluralidade), pois
isto Iévanos a conclusions absurdas: que o mundo é infinitamente grande ou pequeno. Logo a
doutrina de Parménides non é absurda: o ser € un e indivisible, non mdaltiple.

2.- Os paradoxos dirixidos contra a doutrina pitagdrica da existencia do espacio baleiro
Se, como fan os pitagdricos, supofiemos que existe un espacio baleiro no que estan os seres,
este espacio baleiro serd a nada ou sera algo. Se € a nada entén os seres non poderan estar nel,
pois dicir que o ser esta no non-ser=nada é absurdo. E, se o espacio é algo, este algo tera que
estar tamén nun espacio, i este espacio estara asi mesmo noutro espacio e asi ata o infinito, o
cal é absurdo. Conclusién: afirmar, cos pitagoricos, que 0s seres estan no espacio baleiro leva
a conclusions absurdas, logo Parménides ten razon 6 negar a existencia do espacio baleiro:
sO o ser € i 0 non-ser (nada=baleiro) non é.

3.- Paradoxos contra 0 movemento: son as mais célebres

Argumento de Aquiles e a Tartaruga (quizais o mais famoso). O corredor mais veloz,
Aquiles, nunca podera acadar 0 corredor mais lento, a tartaruga se lle deixa un paso de
vantaxe. Para ilustrar este argumento supofiamos nosoutros que Aquiles corre tras da tartaruga
a unha velocidade 10 veces superior & desta e concédelle unha vantaxe de, por exemplo, 10
metros. Cando Aquiles tefia percorrido 10 metros a tartaruga tera percorrido dez veces menos,
é dicir, 1 metro, cando Aquiles tefia percorrido ese metro, a tartaruga terd percorrido 0,1
metros, cando Aquiles tefia percorrido ese 0,1 metros, a tartaruga percorreu 0,01 m, cando
Aquiles tefia percorrido ese 0,01 m., a tartaruga tera percorrido 0,001 e asi ata o infinito: logo

15



Aquiles endexamais acadara & tartaruga, o cal é absurdo; por tanto Parménides ten razon: o
movemento non existe.

Aquiles 10 metros Tartaruga
«— —_—

10 MNEEIOS ottt e e 1 metro
1 MO, e e 0,1 metros
0,1 MEtr0S.. ..o vvi i e i it een e eneneeen.0.0,01 metros
0,01 mMetroS.......covvvvviiiiiiiiii e i iieene.....0,001 metros

O paradoxo baséase en que supofiendo a infinita divisibilidade de espacio e tempo
(Pitagdricos), para acadar & tartaruga Aquiles ten que percorrer un numero infinito de puntos
espaciais para o cal precisariase un numero infinito de instantes temporais, o cal é imposible.
A confusion esta en que anque un espacio ou tempo finitos se poida dividir infinitamente, non
por iso son infinitos: o finito pode ser dividido infinitamente: unha divisién infinita de puntos
ou instantes non necesariamente forman un espacio ou tempo infinitos. Solucion de
Aristételes: un continuo (espacio ou tempo) pddese dividir infinitamente pero s en potencia,
non en acto.

En resumen: A fama de Zendn foi referida por Timon cando alude & “gran forza dificil de
abater do bifido". Os paradoxos suscitadas por Zenon deixaron perplexos en mais dunha
ocasion 0s seus ointes. Quizais a anécdota mais pintoresca sexa a protagonizada por
Antistenes: non sabendo como rebater os argumentos contra 0 movemento, resolveu erguerse
e pofierse a andar para demostralo. Probablemente sexa esta a orixe do nosa frase feita "o
movemento demostrase andando™.

8.- Os Pluralistas

Despois da doutrina de Parménides, cuxas consecuencias son a negacion do movemento e a
pluralidade, ningun outro filésofo puido ser xa monista se pretendia non caer na negacion
do movemento e a pluralidade. Asi pois habia que admitir mais dun arxé para poder afirmar
o0 movemento e a pluralidade. Por esta razon os pluralistas intentan conciliar a
inmutabilidade co cambio (conciliar a Parménides i Heraclito), de ai que se lles chame
conciliadores. Porque negan que a physis xurda dun so principio e admiten que a realidade
provén dunha pluralidade de principios primixenios que non se xeran nin destrden senon que
se combinan e recombinan, chamaselles pluralistas.

8.1.- Empédocles de Agrixento (Akragas: en Sicilia) (S. V a. C. /ca. 482-430) “os 4
elementos”

De familia nobre, tomou parte na vida politica da sua cidade como dirixente do partido
democrata contra a oligarquia. Sobreveu a reaccion e foi desterrado marchando
probablemente cara o Peloponeso (segundo Timeo). Sobre a sua morte correron fabulas
fantasticas como a de que se suicidou guindandose ¢ volcan Etna para ser considerado coma
un deus, pero como apareceu unha das stas sandalias con séelas de bronce & beira do volcan
creuse que non foi asi.

Empédocles foi considerado como un home de personalidade estrafia: por un lado,
dedicouse & ciencia positiva (fisico e médico) e por outro foi considerado un mistico,
taumaturgo (mago) e poeta influenciado pola doutrina relixiosa dos orficos e pitagéricos:
purificacion da alma, transmigracion etc.

16



Escribiu dous poemas: a)"Sobre a natureza" e b)"Purificacions”. No primeiro trata do
problema cosmolédxico de maneira semellante a dos demais presocraticos. O segundo é de
estilo mais altisonante, no que se presenta como un taumaturgo ou un deus.

A)Filosofia: A sua actitude consiste en conciliar ou sintetizar as tendencias existentes no seu
tempo (x6nicos, pitagoricos, eleatas i Heréclito. No seu poema sobre a natureza concibe o ser
como eterno e indestructible formado por catro elementos ou "'raices': auga (Tales) aire
(Anaximenes) lume (Heréclito) e terra (Xendfanes) e identificaos cos deuses: Zeus, Helios
ou Hephaistos representa o lume, a divinizade siciliana da auga Nestis ou Hera representan o
aire e Aidoneus ou Hades representan a terra. O aceptar de Parménides que non é posible
nacer do non-ser=nada, ¢como explicar o nacer e morrer, o0 cambio? Empeédocles entende
que nacer no es Mais ca unién ou mestura dos catro elementos e morrer a separacion. Por
tanto, acepta tanto a testemufia da razon=logos (Parménides) como a dos sentidos (Heraclito).
La idea de que as cousas estan formadas por catro elementos serd aceptada por Aristételes e
pervivira en Europa ata que apareza a quimica moderna no s. SVIII. ;De onde procede o
movemento que posibilita a union e separacion das catro raices para formar e destruir os
distintos seres? Empedocles recorre & mitoloxia dicindo que existen duas forzas eternas e
antagonicas: o Amor e o Odio (ou a Harmonia e a Discordia) concibidas como forzas
materiais: atraccion e repulsion. A sta concepcidn non é “teleoloxica” (telos=finalidade) pois
0 amor e odio non son forzas conscientes dunha finalidade (telos).

Cosmoloxia: O cosmos non tivo unha orixe senén que é un proceso ciclico eterno suxeito a
necesidade e este proceso ciclico chamouno o “gran ano", que dura tres veces 10.000 afios=
30.000. As suas fases son:

a) Predominio do amor (unidade): os elementos permanecen unidos e mesturados dentro do
ser (un, inmobil, esférico etc., como o de Parmenides)

b) Loita do amor e o odio: o odio loita contra 0 amor e produce a pluralidade dos seres,
anque non se disgregan completamente os elementos porque tamén actta o amor.

c) Triunfo da discordia ou odio: tende a producir a desunién de tédalas cousas (acosmia).

d) Triunfo do amor: Pero o amor (Afrodita) ou forza de atraccion non permite que o odio
triinfe por completo, pois isto produciria a disgregacion total, volvendo por tanto a unir 0s
seres.

O cosmos, tal e como o cofiecemos nos, estd a medio camifio entre a esfera primitiva e a fase

total de separacion. O comezar a formarse a terra a partir da esfera, o primeiro elemento que

se separou foi o aire, logo o lume, despois a terra e a auga foi lanzada cara afora pola rapidez
coa que xira 0 mundo.

Gnoseoloxia: Aristoteles di que Empédocles non distingue entre percepcion sensible e
pensamento. O discipulo de Aristételes, Teofrasto, recolle a teoria da vision de Empédocles
que foi utilizada por Platon no Timeo: a visién proddcese por unha conxuncién de dous
elementos: un que emana do noso interior e outro que procede do exterior. Das cousas do
exterior emanan uns efluvios que penetran polos poros dos nosos érganos sensoriais cando
estes poros tefien o tamafio conveniente. Do interior do ollo procede o lume (o ollo estd
composto de lume e auga separados por unha membrana de poros pequenisimas que permiten
a saida do lume pero impiden a entrada da auga) que sae 6 encontro dos efluvios procedentes
do exterior e ambos combinados producen a vision. Algo semellante diran os atomistas.
Meédico: practicou a diseccidn anatémica.

Teoloxia: No poema sobre a natureza identifica a deus coa natureza (panteismo) e rexeita o
antropomorfismo (que Deus tefia forma humana), coma Xendfanes.

17



B)En troques, no segundo poema "*Purificacions” Empédocles non se presenta como simple
filésofo, sendn coma taumaturgo divino dotado de poderes marabillosos. No poema aparecen
elementos caracteristicos do orfismo e pitagorismo: preexistencia da alma, pecado, caida do
home dende o estado celeste a terra, pesimismo sobre a existencia terrea do home "envolto na
tunica do seu corpo”, transmigracion das almas, purificacion, tendencia moral. Aqui fala de
deus de maneira distinta que na fisica: é un concepto mais espiritual: " un espirito sagrado e
inefable, que penetra 0 mundo enteiro co pensamento veloz".

8.2.- Anaxagoras de Clazomene (Asia Menor) (S. V a. C. /500-428) "*o nous"’

Nacido en Clazomene, anque grego, seguramente foi subdito persa, pois a cidade fora
sometida polos persas. Incluso é posible que chegase a Atenas formando parte do exeército
persa (na batalla de Salamina), sendo o primeiro filosofo que abriu escola en Atenas
frecuentada pola aristocracia. O gran lexislador Pericles foi discipulo e amigo seu, o cal
explica que fose acusado polos adversarios politicos de Pericles para danar a este. Foi levado
0s tribunais acusado de ser partidario dos persas ("medizar”, pois 0s persas eran chamados
“medos”) e de impiedade (asebeia en grego) por ensinar que o sol é unha pedra quentada ata o
vermello branco e a lGa é de terra (e non deuses, como se cria). Posiblemente foi Pericles quen
pagou para que saira do carcere e se retirase a Lampsaco (Xonia), onde fundou unha escola.
Os seus concidadans estimarono tanto que na sta honra erixiron dous altares (un dedicado &
verdade e outro & mente=nous) e durante moito tempo o seu aniversario foi dia de vacacién
para 0s nenos das escolas.

Caracterizouse pola sta despreocupacion da patria, sendo cosmopolita: 6s que lle
reprochaban que non lle interesaba a patria contestaballes "a mifia patria impdrtame
moitisimo", sinalando cara o cosmos. Interesouse pola ciencia tedrica sen preocupacions
morais nin relixiosas nin interese pola actividade practica. Por iso, para dedicarse as suas
investigacions deixou canto posuia s seus parentes e cando foi interrogado sobre o obxectivo
da sUa vida, contestou orgullosamente que vivia "para contemplar o sol, a lGa e o ceo”. O
historiador antigo Sexto Empirico deulle o alcume de "o fisicisimo" e outros chamérono "o
nous” (mente, intelixencia). O seu talante cientifico e antirrelixioso mostrase na
impasibilidade coa que recibiu a noticia da morte do seu fillo exclamando "xa sabia eu que
enxendrara a un mortal”. Escribiu unha obra titulada "Sobre a natureza" da que se conservan
bastantes fragmentos. As sUas Ultimas palabras foron: "en todas partes hai a mesma distancia
0 Hades".

Filosofia: Preguntase polo cambio que se produce na asimilacion dos alimentos polo corpo;
¢como é posible que do que non € pelo saia pelo e do que non € carne saia carne? E contesta
"No manxar que comemos estan contidas tddalas cousas". Anaxagoras non cre que existan
unicamente catro elementos como afirma Empédocles, senon que son infinitos. Estes infinitos
elementos son ''sementes’ (spermata) de tddalas cousas. Estas sementes son
cualitativamente distintas entre si e son “infinitas tanto en nimero coma en pequenez". Por
tanto, son infinitamente divisibles (contra os atomos de Demdcrito). Aristoteles chamou a
estas sementes das que fala Anaxagoras '“homeomerias™ (partes semellantes que
predominan nun corpo: nun todo): hai corpos homedmeros como 0 ouro que se son cortados
en duas partes obtemos anacos de ouro, e corpos anhomedmeros, coma por exemplo un can,
que si se é cortado non obtemos dous cans).

O nacemento e a morte non son mas ca unién (mestura) e a separacion de homeomerias
"0s helenos non entenden ben o nacemento e a morte, pois nada nace nin morre, senén que se
da unha mestura e separacion das cousas que existen”. Nos obxectos da experiencia hai
homeomerias de tddalas cousas, 0 que ocorre é que en cada cousa predominan as
homeomerias dun tipo; por exemplo, se a herba se converte en carne, é porque na herba hai
homeomerias de carne e de tddalas demais cousas, pero na herba predominan as homeomerias

18



de herba e na carne as de carne. Por iso di Anaxagoras '‘'todo esta en todo™. Por tanto, o
mesmo que para Empédocles, a materia € indestructible e o cambio explicase pola mestura ou
unién de homeomerias para formar os seres e a separacion de homeomerias para destruilos.
Deste xeito, acepta a doutrina de Parménides de que o ser existe desde sempre; pero,
asemade, Anaxagoras explica o cambio como union ou separacion de homeomerias.

Ata aqui a filosofia de Anaxagoras non é més ca unha variante da de Empeédocles para
solucionar o problema de Parménides. Pero a importancia de Anaxagoras débese a que para
explicar como comezou 0 movemento introduce a nocién de "*Nous''= mente ou intelixencia
ordenadora. Os seres formanse por unién de homeomerias, pero esta unién non se produce
de maneira cadtica, sendn que 0s seres presentan unha ordenacion das particulas elementais
con vistas a determinados fins (a pata do animal para correr, o ollo para ver etc.). Por tanto, €
necesario supofier unha causa ordenadora semellante ¢ plan trazado por unha intelixencia
humana, sendo o primeiro filésofo que introduce un principio intelixente ou espiritual, algo
asi coma unha intelixencia divina separada do mundo e causa da orde do cosmos (unha causa
final, precedente do demiurgo de Platdn e do deus aristotélico (o chamado “motor inmobil” ou
“pensamento que Se pensa a si mesmo”).

Non obstante, a teoria do Nous foi matizada xa dende a antigliidade: anque Anaxagoras fala
dun principio ordenador, ainda non o €é claramente, pois tamén di que é algo material ("a mais
tenue de todas as cousas™) e que ocupa un espacio; ademais, na practica das suas explicacions
no o utiliza como principio ordenador, senén s6 para dar comezo 6 primeiro movemento
rotatorio do "torbellino” que pon en movemento a masa orixinaria composta de todos 0s
elementos xuntos. Por iso Platon (na obra Feddn), logo de pofier moitas esperanzas no Nous
de Anaxagoras como causa ordenadora, sintese decepcionado ao darse conta de que "non
empregaba para nada o Nous. Non lle atribuia ningin poder causal na ordenacion das cousas".
Tamén Aristételes (na obra Metafisica) alaba a Anaxagoras, pero logo dase conta de que
somente utiliza 0 Nous como un "deus ex machina" (Deus separado da maquina) para explicar
a formacion do mundo e unicamente o utiliza cando non ten outra explicacion, pois na
maioria dos casos atrible a causa do movemento a calquera cousa antes que 6 Nous. Por
tanto, en Anaxagoras non esta clara ainda a posterior division entre “espirito” e “materia”.

8.3.- Escola atomista (S. V-1V a. C) (C,F, a)
O fundador da Escola parece que foi Leucipo, pero o seu representante mais importante foi
Demadcrito.

8.3.1.- Leucipo (V a C.?): Alguns autores antigos como Epicuro e modernos como E. Rhode
y W. Nestle cren que Leucipo nunca existiu. Pero Aristételes e o seu discipulo Teofrasto
afirman que foi o fundador da Escola atomista e parece dificil crer que erraran. Teofrasto
afirma que foi discipulo de Parménides e o historiador antigo Dioxenes Laercio di que foi
discipulo de Zenon. Parece que debeu nacer probablemente en Mileto, anque alguns din que
era de Abdera e outros de Elea. A sta vida debeu desenvolverse durante o seculo V a. C. e
quizais as obras "Gran diakosmos" e "Sobre a mente" que aparecen posteriormente baixo as
obras de Democrito, pertenzan a Leucipo. En calquera caso parece que debeu formular as
ideas fundamentais da escola e Demdcrito perfeccionounas.

8.3.2.- Demdcrito de Abdera (S. V-1V a. C./ 460-370) ""O risofio” “o despistado"’

Foi discipulo de Leucipo, anque viviu en época bastante posterior, pois sobreviviu a Socrates
e foi contemporaneo de Platon, quen, angque cofieceu as stas obras, nunca 0 nomeou; por iso
non é moi exacto clasificalo entre os presocraticos. Foi famoso polo seu sorriso continuo e
corre a lenda de que cara a fin da sta vida quitouse os ollos para non rirse de todo. Horacio
conta que como home de ciencia que foi era despistado: mentres a sia mente vagaba lonxe, as
manadas de gando saqueaban 0s seus campos pacendo. Quixo recibir a sGa herdanza en

19



metalico gastandoo todo en longas viaxes por Exipto, Caldea, Atenas, etc. Fundou a sua
escola en Abdera e foi un escritor moi fecundo (90 obras); conservamos fragmentos das
seguintes "Pequeno diakosmos”, "Das formas”, "Do entendemento”, "Do bo animo",
"Preceptos” etc.

Filosofia: Segundo os atomistas o arxé, o principio de todo son os atomos (significado:
a=non; tomos: dividir; por tano significa "indivisibles™). Os atomos son infinitos e tan
pequenos que os sentidos non poden percibilos. Non tefien calidades diferentes: todos son
solidos e impenetrables. S6 difiren en tamafio, forma y posicion. Os atomistas admiten
tamén a existencia do espacio baleiro no que se moven os atomos. Os pitagdricos admitiran
xa 0 baleiro como non-ser que identificaban co aire atmosférico, e Empédocles mostrou que o
aire é corporeo, e dicir: é ser (unha raiz, ou elemento). Os atomistas, en troques, afirman que o
espacio baleiro non é corpéreo pero € tan real coma o0s corpos, existe, € ser. Segundo
Aristoteles, os atomistas parece que crian que 0s atomos mdvense en todas direccions coma as
motas de po & luz dun raio de sol, xa que non haberia arriba nin abaixo. Nembargantes,
posteriormente, 0s epiclreos asumiron a doutrina atomista pero modificdrona asignandollela
calidade do peso 6s atomos dicindo que por iso se moven cara abaixo, incorporando asi a idea
aristotélica das direccions absolutas no espacio: arriba e abaixo.

Temos pois 0s atomos, 0 seu movemento e o espacio baleiro no que se moven. ;Como se
forman os corpos? Houbo un intre no que se produciron choques entre os atomos facendo que
os atomos adquirisen diversas formas: picudas, ganchudas, alongadas etc. Deste xeito uns
trabanse cos outros agrupandose e dando lugar a un torbellino (como tamén afirma
Anaxagoras) comezando asi o proceso de formacion dos “infinitos mundos”. O movemento
do torbellino no baleiro fai que os atomos de tamafios e formas semellantes se retinan igual
que "as olas do mar van amontoando as pedras longas xunto as longas e as redondas xunto &s
redondas”. Desta maneira formaronse os catro elementos: aire, auga, terra, lume (de
Empédocles). Os corpos nacen por agregacion de atomos e destruense por disgregacion,
pero 0s atomos mesmos son inalterables e indestructibles. Por tanto, tédolos corpos
compofiense dos mesmos elementos, pero cada corpo distinguese pola sta forma e pola
orde e posicidon dos atomos. Aristdteles ilustra esta idea dos atomistas comparando 0s
atomos coas letras do alfabeto: os atomos distinguense pola sta forma igual que as letras A e
N se distinguen pola sta forma; tamén ocorre cos atomos o que coas letras AN e NA, que se
distinguen pola sua orde e, por ultimo, tamén os a&tomos se distinguen pola posicion igual que
as letras H e | se distinguen pola sta posicion.

Os atomistas cren que non se necesita supofier ningunha forza motriz ou “causa eficiente”
do movemento primordial; polo tanto non falan nin das forzas de amor e odio de
Empédocles, nin do nous de Anaxagoras. Para 0s atomistas non existe o0 azar nin a fortuna, os
choques e unions entre atomos prodicense por necesidade cega (sen intervencion dunha
intelixencia ordenadora coma o nous ou o0 “motor inmabil” de Aristoteles): todo sucede por
necesidade debido a un movemento puramente mecanico (“automaton”: automatico),
debido a unha lei fixa e necesaria: "Nada acontece sen razén, antes ben todo acontece por
unha razon e por unha necesidade” (Leucipo). Todo o que existe € materia (non espirito) e
todo o que sucede esta determinado e non existe a liberdade nin a inmortalidade. Este
materialismo mecanicista e o determinismo dos atomistas influird no nacemento da
ciencia moderna (s. XVI-XVIII).

En resumen: A filosofia atomista € un materialismo mecanicista. O arxé son os infinitos
atomos que estan en movemento dende a eternidade, e que se moven no espacio baleiro. Non
existe ningunha forza ou intelixencia externa que sexa causa do movemento. Todo se reduce a
atomos, movemento e baleiro. Todo est4 determinado e non existe finalidade na natureza.

20



Teoria do cofiecemento: Segundo Democrito 0 movemento dos atomos explica tamén o
coflecemento humano. Demdcrito explica as sensacions de modo mecanicista. Xa
Empédocles explicara o sentido da vista como efluvios que saen dos obxectos e chegan 0s
ollos. Demdcrito di que toda sensacién é un choque dos atomos cos 6rganos dos cinco
sentidos, polo cal toda a sensibilidade se reduce ¢ tacto: estes efluvios dos que falaba
Empédocles son para Demdcrito atomos que forman imaxes pequenisimas que 0s obxectos
emiten sen cesar. Estas imaxes entran polos poros dos sentidos e chocan coa alma que tamén
esta composta de atomos moi sutis. Ao atravesar o aire as imaxes deférmanse, por iso 0s
obxectos moi lonxanos non se perciben ben. Tamén a audicion se explica de xeito semellante:
0 corpo que resoa produce unha corrente de atomos que & stia vez provocan un movemento no
aire situado entre o obxecto e o oido. E de xeito semellante explicaba as sensacions
procedentes dos demais sentidos. Por tanto, a sensacion sonora que 0 suxeito ten non é mais
ca un movemento de atomos; as cores tamén se deben 6 movemento dos 4&tomos e a sensacion
de calor é s6 un movemento rapido de atomos. Por iso Demdcrito distingue dous tipos de
calidades:

a) calidades secundarias (sabor, olor, color) que non estan realmente no obxecto, senén
que sO existen no suxeito, pois producense 6 chocar os atomos cos 6rganos dos
sentidos; é dicir, as calidades secundarias non son obxectivas (non son reais, non estan
no obxecto), senon subxectivas (S0 existen no suxeito).

b) SO b)as calidades primarias son obxectivas, reais: volume, figura e peso. A
distincion entre calidades primarias e secundarias influira en Galileo e en Descartes
cando naza a ciencia na Modernidade.

Por tanto o cofiecemento proporcionado polos sentidos é falso (opinion: doxa): "en
verdade, nada sabemos de nada, antes ben a cada cal a opinion venlle dende féra". Pero o
intelecto, 0 “cofiecemento intelixible” pode discernir o verdadeiro mais alo das aparencias
dos sentidos: a intelixencia € superior a sensacion porque descubre a verdade: o baleiro, 0s
atomos e 0 seu movemento. Para Demdcrito o cofiecemento sensible (ou bastardo) e o
intelectual (ou lexitimo) son ambos mecénicos e, por tanto, entre eles s6 existe unha
diferencia de grao.

Etica: A sla ética ten pouca relacion coa sta fisica atomista. Para un materialista coma
Democrito a felicidade estard limitada a esta vida sen recorrer a normas transcendentes nin
sancions futuras. A idea central da sta ética é a felicidade (eudaimonia) que consiste no bo
estado de animo. O fin do home na vida é acadar a felicidade, o bo &nimo. Demacrito
anticipase a Epicuro 6 dicir que a felicidade consiste en buscar o pracer e evitar a dor. E,
pois, hedonista (hedoné=pracer), pero este pracer debe ser regulado pola razén. Os praceres
dos sentidos non son os verdadeiros praceres, senén que o pracer reside na alma, no bo
estado de animo resultante de sopesar as cousas mediante a razén. Hai que seguir o principio
de harmonia e moderacidn para conseguir o equilibrio corporal e a tranquilidade da alma.
Esta calma ou sosego encéntrase sobre todo nos bens da alma que é o maéis divino. Hai que
procurar o dominio de si mesmo e non aspirar 6 inaccesible. E un precursor da ética cinica,
estoica i epiclrea.

Politica: Contrariamente 0 que fard logo no periodo helenistico Epicuro, Demacrito recalcou
a importancia do Estado e da vida politica. As leis son un mal pois limitan a liberdade
natural, pero son necesarias para obrigar 6s homes a obrar ben. Sen embargo, 0 sabio non ten
necesidade delas e debe vivir libremente; tamén debe dedicarse & investigacion cientifica, por
iso non debe ter familia; ademais o matrimonio ao estar baseado en relacions sexuais diminte
o dominio do home sobre si mesmo. A forma de goberno preferible é a democracia porque
deixa mais liberdade. O sabio non ten patria: € cosmopolita; o ideal de sabio cosmopolita
rexurdira na filosofia helenistica posterior a Aristoteles.

21



O problema da ética de Democrito é que a sta defensa da liberdade na ética non encaixa co
determinismo do seu atomismo fisico.

9.- Periodo antropoléxico
9.1.- Introduccion
No seculo V a. C. producese o triunfo da democracia de Pericles (462-42 ) en Atenas. Aos
cidadans atenienses abresllela posibilidade de participar na vida politica da cidade, para o cal
sera de vital importancia a retorica. Abanddnase os problemas cosmoldxicos do periodo
anterior por falla de acordo entre os filésofos e céntranse agora nos asuntos politicos e
éticos, mais achegados 6 home do momento, por iso este periodos recibe o nome de periodo
antropoldxico.
Mentres que en Esparta domina un réxime militar suxeito a orde, disciplina, eficacia e forza
fisica, en Atenas acadase a democracia, 0 que implica a igualdade dos cidadans perante a lei
(isonomia). A democracia vaise acadando nun proceso relativamente lento: primeiro no
século VII a c. as leis promulgadas por Dracén pofien limites & aristocracia; logo, no século
VI a C. a constitucion de Solén continta limitando os intereses da aristocracia anque tamén
do pobo; no século VI a C. prodicense as famosas reformas de Clistenes; a continuacion, no
século V a. C. entramos na “Atenas clasica do grande Pericles”: neste século os
atenienses gafian as guerras contra os persas (chamados “medos”), as guerras médicas
(Batallas de Maraton 490, Salamina 483 contra Jerjes e Platea 482). Esta victoria dos
atenienses contra os persas resulta coma unha ratificacion divina da democracia que impera en
Atenas. Atenas entra nun periodo de enorme esplendor: constriese o Partenon e férmase a
“Liga de Delos” entre varias polis gregas na que Atenas vai adquirindo mais protagonismo ata
converterse en imperialismo.
Cara finais do século V producirase a famosa guerra entre Atenas e Esparta, a chamada
“Guerra do Peloponeso” 431-404 (na que quizais participou 0 mozo Platén) da que Esparta
sae vencedora na batalla de Egospdtamos e instaura en Atenas o famoso “goberno dos 30
tiranos” no 403, entre os que habia dous parentes de Platon: Critias e Carmides; anque axifia
se restaurou unha democracia corrupta que serd a que condene a morte a Socrates no
399, sendo esta a causa de que Platon no se dedique a politica senon a filosofia.

9.2.- Os Sofistas

O termo sofista deriva do grego ,,sophos“=sabio. Foi usado primeiro en termos eloxiosos no s.
V a C., pero cos sofistas pasou a ser sinénimo de charlatan, embaucador, prestidixitador da
palabra; de ai provén tamén o termo ,,sofisma‘: argumento falso.

Os sofistas non se ocupan da natureza ou do cosmos senén do home e os seus problemas mas
achegados: os problemas ético-politicos.

Trala victoria sobre os Persas nas guerras médicas, durante a maior parte do século V a. C.
Atenas convértese nun centro esplendoroso e rico, 6 que acoden os filésofos de todo 0 mundo
grego. Coa chegada da Democracia e a participacion de todolos cidadans nos asuntos da
polis, a oratoria ou arte da palabra faise imprescindible para triunfar na politica e defenderse
en asuntos legais. Asi as familias nobres atenienses demandaban unha boa educacion para 0s
seus fillos, aparecendo asi os primeiros educadores pagados da historia: os sofistas. Estes
foron os inventores da retdrica ou arte de persuadir, independentemente das razons aducidas:
tratan de convencer, non de demostrar (separan a ética da politica). A educacion sofistica
constaba de: oratoria y eristica (arte da argumentacion).

Caracteristicas xerais dos sofistas:

Son defensores do relativismo: nada hai que sexa absoluto nin estable; as cousas son relativas
a cada individuo.

22



Subxectivismo: No existe verdade obxectiva, cada suxeito ten unha opinion tan valida coma
outra (Protagoras).

Escepticismo: No podemos cofiecer nada con certeza (Gorxias), a verdade non existe.
Indiferentismo moral y relixioso: non hai cousas boas nin malas en si mesmas. En asuntos
relixiosos profesan o ateismo ou o indiferentismo.

Contraposicion physis-nomos (natureza-convencion): As leis xuridicas da democracia son
simples convencions ou acordos acadados polos homes, non tefien fundamento na natureza
(physis).

Utilitarismo: utilizanse todolos medios 0 servicio do interese particular.

Frivolidade intelectual: prestidixitadores intelectuais

Venalidade: Vendian caras as suas leccions por difieiro.

Humanismo: interese polos problemas humanos ético-politicos: problemas practicos da polis
do momento.

Meéritos: Perfeccién da dialéctica (dia-logos= duas razons discutindo)

Inventores do concepto de educacion (paideia) e saber polifacético (polimathia)

9.2.1.- Protagoras de Abdera (Tracia, cerca do Mar Negro; s. VaC.)

Defende o subxectivismo e relativismo ¢ afirmar que ,,O home é a medida de tddalas
cousas”, querendo dicir con isto que para cada suxeito existe unha verdade distinta, isto
significa que non hai unha Unica verdade universal, senon tantas opiniéns coma suxeitos; so é
posible emitir opinions todas respectables.

Relativismo ético: Protagoras no sé se refire ¢ relativismo do cofiecemento (relativismo
gnoseoldxico), senon tamén O relativismo dos valores morais: non existe un ben e unha
xustiza fixos e universais; 0 que a uns lles parece bo a outros paréceslle malo. Contra este
relativismo ético enfrontaranse violentamente Socrates e Platon.

Polo tanto, para Protagoras toda opinion é verdadeira.

9.2.2.- Gorxias de Leontinos (Sicilia, S. V.a C.)

Para Gorxias toda opinion é falsa. Renegou da filosofia e dedicouse & retorica (foi un orador
moi brillante) pois para el:

»,Non existe nada, se existise 0o ser non poderiamos cofiecelo, e ainda cando puideramos
cofiecelo, non poderiamos comunica 0 noso cofiecemento®. A este escepticismo esaxerado
que defende Gorxias tamén se lle chama nihilismo (afirmacion de que “nada existe; nihil=
nada en latin).

9.2.3.- Sofistas de segunda xeracion

Trala morte de Pericles, estes sofistas comezaron a deostar o carcter convencional das leis e,
por tanto, da democracia (anque, en xeral, tddolos sofistas aceptaban o caracter convencional
das leis). Crian que por enriba das leis convencionais da cidade (constitucion) esta a ,,lei
suprema da natureza” (e, por tanto, tamén da ,,natureza humana“). Esta ,,natureza humana
entendiana como o Unico inmutable e comun 6s seres humanos.

Sen embargo, a partires deste mesmo principio algun, coma Antifonte en favor da
democracia, opinaba que a maioria das leis son contrarias & natureza humana e pretendia asi
defender el igualitarismo entre escravos e homes libres. Pero outros, coma Calicles en contra
da democracia, crian que, fronte as leis convencionais da polis creadas para defender 4s
débiles (a maioria dos cidadans, en democracia) a natureza afirma o dereito natural do mais
forte. Calicles e Trasimaco pofien como exemplos do que é a natureza humana 6 neno e 6
animal, prescindindo dos elementos culturais adquiridos. Da natureza do neno e do animal
deducen que sé existen duas formas “naturais” de comportamento:

A procura do pracer (como fai o0 neno); e o dominio do mais forte como ocorre entre 0s
animais. Estas duas ideas influiran na filosofia do aleméan Nietzsche no século XIX.

23



Chama a atencién como un mesmo principio (natureza humana) poida ser utilizado para
defender doutrinas tan opostas: igualitarismo de Antifonte, dominio do mais forte de Calicles
e Trasimaco.

10.- Sécrates (470- 339, século V a C.) ,,S0 sei que non sei nada“

Sécrates foi 0 antagonista mais pertinaz dos sofistas 0 rexeitar o relativismo ético dos sofistas.
Fronte a eles, Socrates cria que por enriba das opinidns particulares existe unha verdade
Unica e absoluta, que pode ser descuberta no interior de cada un.

Aristoteles di de SAcrates que a el se lle deben dous grandes adiantos cientificos (en teoria do
cofiecemento):

A) A invencion das definiciéns universais: A Sécrates chamoulle a atencidén o caracter
constante, permanente das definicions. Por exemplo, o home definese como ,,animal racional*
e anque cada home posue distintas dotes, sen embargo a definicion destes animais dotados de
razon é aplicable a tddolos homes. O concepto universal ou definicién de ,,home* poste
caracter constante, permanente: pois ainda que desaparecesen tédolos homes a definicion de
»,home*“ como ,animal racional”“ permaneceria idéntica. O mesmo ocorre coas definicions
matematicas: da lifia, o circulo etc. Pero Socrates concentrouse nas definicions de conceptos
morais: e dicir, trata de responder a preguntas como ¢que € a xustiza?, ;Qué é o ben? etc.

B) O método de razoamento inductivo: O método de Socrates basedbase no didlogo. Por
exemplo: parabase pola ria e entaboaba unha conversacion con alguén sobre un concepto,
coma o de valentia. O propio Socrates declardbase ignorante e procuraba mediante preguntas
dirixidas 6 seu interlocutor que este respondese cunha definicion. Logo ia pofiendo
obxeccions a esta primeira definicion porque non recollia tédolos casos posibles de valentia.
A continuacion o interlocutor perfeccionaba esta definicion e asi sucesivamente ata acadar a
definicion universal: aquela que é valida para tédolos casos posibles de valentia. Por tanto, ia
dunha definicion menos adecuada a outra mais adecuada, ou 0 que € 0 mesmo, avanzaba
dende casos particulares cara a unha definicién universal. Nisto consiste 0 método inductivo.
Por iso se pode dicir que Sécrates € o primeiro que define a ciencia como saber acerca do
universal (aplicable a tédolos individuos ou cousas) e necesario (0 que non pode ser doutra
maneira, 0 que ten que ser necesariamente asi). Por o tanto, a filosofia consiste para Socrates
nunha busca colectiva, nun dialogo.

Este método inductivo constaba de duas partes:

Primeiro paso: En primeiro lugar a IRONIA: Comeza Socrates facendo preguntas que lle
fagan descubrir 6 interlocutor a sGa ignorancia. A persoa que cria estar en posesion do saber,
cae na conta de que non sabe nada acurralado polas preguntas de Sdcrates. Esta persoa vese
asi liberada do falso saber ou prexuizos que lle impiden acadar a verdade (de ai a famosa frase
de Socrates: “eu so sei que non sei nada”. A ironia prepara para a maieutica.

O segundo paso do método inductivo é a MAIEUTICA (ou arte da comadroa: alude 6 oficio
da sta nai): Consiste en facer preguntas tales que o outro chegue a ,dar a luz“ ideas
verdadeiras dos conceptos morais con vistas a poder realizar accions xustas.

C) Hai un terceiro adianto que non nomea Aristoteles: O intelectualismo moral. Consiste
en afirmar que s6 pode obrar ben o que posue saber do que é o ben. Asi pois, SOcrates
identifica a virtude (obrar ben) co saber (propio do intelecto que é o que define os conceptos
morais). O sabio, o que cofiece (mediante o intelecto) a virtude, e o Unico capaz de actuar de
forma virtuosa. Quen acta con maldade é porgque non cofiece que é o ben para o home: a
felicidade ou eudaimonia. Por tanto, da teoria de Sdcrates deducese que quen actua mal
deberia ingresar nunha escola (para adquirir o saber do que é o ben) e non a un carcere.

O XUIzZO DE SOCRATES
24



Anitos y Melitos acusaron a Sécrates de corromper 6s mozos, que realmente era a acusacion
de fomentar o espirito de critica nos mozos contra a democracia ateniense, a cal era a
realmente corrompida.

No Xxuizo, Sécrates defendeuse a si mesmo e puido conmutar a pena de morte polo desterro; e
incluso os seus amigos tiveron tempo de organizar unha evasion. Socrates negouse a fuxir
afirmando que ia en contra dos seus principios. Pasou as sUas ultimas horas discutindo cos
seus amigos acerca da inmortalidade (relato de Platén no didlogo “Fedon”). Moribundo,
despois de beber a cicuta, dixo 6 seu amigo: ,,Criton, debemos un galo a Esculapio; pagallelo®
Socrates pasou a historia como home consecuente cos seus principios ata a morte, a pesares
de ser acusado inxustamente.

Saocrates influird moito no seu discipulo Platon: a sta defensa da verdade obxectiva mediante
definiciéns de conceptos universais morais e a stia oposicion 6 relativismo ético dos sofistas
seran recollidas por Platon, cuxa filosofia xira arredor, ademais, da idea de acadar unha
organizacion politica ideal e xusta na que non fose posible a condena inxusta de Socrates.

25



	Empédocles (4 elementos+ amor e odio)

