
TEMA 3: “QUE PODEMOS COÑECER”

1.- O PROBLEMA DO COÑECEMENTO

1.1.- Parménides (Finais do VI -principios do V a. C/ 540-470)
Para Parménides so o coñecemento da razón é válido e rexeita os sentidos.
Oriúndo de Elea (Magna Grecia), foi probablemente discípulo de Xenófanes. Parece que primeiro 
foi pitagórico e logo enfrontouse a eles e a Heráclito. Escribiu un poema sobre a natureza en 
verso (hexámetros). Consta dunha introducción, unha primeira parte onde enumera dous camiños: o
da verdade e o do erro, e unha segunda parte onde enumera un terceiro camiño: o da opinión.

A introducción presenta a Parménides sobre un carro arrastrado por cabalos alados, guiados polas 
Fillas do Sol (luz=verdade), as cales abandonan as moradas da noite, apartándose os veos 
(tebras=erro) da cabeza. Ao chegar a unha bifurcación na que se separan os camiños da noite e o 
día, cuxas portas garda a Xustiza Vingadora, esta abre as portas que conducen á morada da deusa 
que garda a verdade na casa da luz, a cal acolle ao poeta e diríxelle o seu discurso. A deusa 
enumera tres camiños: o da verdade (aletheia): que o ser existe i é imposible que non exista, o do 
erro: que o ser non existe i é necesario que non exista e o da opinión (doxa): que o ser existe e non 
existe á vez.

Na primeira parte do poema trátanse os dous primeiros camiños. o camiño da verdade é a 
ontoloxía parmenídea e afirma que o ser é (existe) e non pode non ser (non existir); o camiño do 
erro afirma que o non-ser existe e alude ós pitagóricos que defendían o espacio baleiro, contra os 
que se sitúa Parménides. A segunda parte trata o camiño da opinión que afirma que o ser existe e 
non existe á vez, aludindo a Heráclito, quen admitía a unidade do ser como logos universal pero en 
constante movemento (ser=logos: permanente; non-ser:cambio). A segunda parte do poema é unha 
parodia da física dos seus contemporáneos.

Filosofía: Parménides desbota a testemuña dos sentidos e só considera verdadeiro o dictado da 
razón (logos). Segundo el, o ser existe, pero non como o perciben os sentidos (múltiple, móbil, 
plural), senón como o concibe a intelixencia, o logos, a razón. Por iso afirma  "ser e pensar son o 
mesmo", querendo dicir que como o non-ser non se pode pensar (logos=razón), entón non existe. 
Que o non-ser non se pode pensar demóstrao a partires da afirmación: "o ser é i o non-ser (cambio) 
non é". O seu razoamento demostrativo utiliza o “método de reducción ó absurdo” que aínda hoxe 
se utiliza na lóxica. Este método consiste en partir dun suposto ou hipótese e razoar ata chegar a 
unha contradicción ou un “absurdo”; se conseguimos chegar a unha contradicción isto significa que 
o suposto ou hipótese de partida e falso e que, polo tanto, o seu contrario é verdadeiro. Parménides, 
para demostrar que “o ser é i o non-ser non é” comeza supoñendo o contrario para ver se chega a 
unha contradicción lóxica. O contrario é: “supoñamos que algo comece a ser (cambiase = pasase de 
non-ser a ser)”; e razoa do seguinte xeito: se algo comeza a ser (cambia), unha de dúas: a) ou 
procede do ser,  b) ou procede do non-ser. Se ocorrese a), é dicir, se o ser ven do ser, entón xa é, e 
por tanto non comeza a ser (contradicción, absurdo). Se ocorrese b), é dicir, se o ser ven do non-ser, 
entón o ser non é nada porque da nada (non-ser) non pode saír nada (contradicción, absurdo). Por 
tanto, partindo do suposto de que o ser comeza (cambia), e razoando as únicas dúas posibilidades a)
e b), chegamos polos 3dous camiños a un absurdo ou contradicción. Logo, segundo o método de 
reducción ó absurdo hai que afirmar que ese suposto é falso e que o seu contrario ten que ser 
verdadeiro  Conclusión: o ser é i o non ser non é. 

1



Consecuencias deste razoamento lóxico: o cambio e a pluralidade son ilusorios, meras 
aparencias dos sentidos, mentres que a verdade é o que a razón (logos) testemuña. A filosofía de 
Parménides é contraria á de Heráclito.
Desta afirmación deduce Parménides as seguintes características do ser:
a) O ser é un: pois se houbera dous seres ¿que habería entre eles?: o non-ser. Pero dicir que hai o 

non-ser é dicir que o non-ser é. Esto é absurdo, contradictorio (contra a razón).
b) O ser é eterno: no ten nacido nin pode perecer, pois nacer é pasar do non-ser ó ser e morrer é 

pasar do ser ó non-ser. Pero como do non-ser nada pode nacer, logo se existe o ser é que non 
tivo principio. E o ser tampouco pode pasar ó non-ser, pois dixemos que o non-ser non é (non 
existe,), isto sería absurdo. Conclusión: o ser no tivo principio nin pode ter fin.

c) O ser é inmutable: toda mutación=cambio (cualitativo ou cuantitativo) é o paso de ser algo a 
non-ser ese algo, é dicir, o paso do ser ó non-ser. Pero como o non-ser non existe, entón non hai 
cambio=mutación.

d) O ser é inmóbil: Para que se dera o movemento local tería que existir o espacio baleiro. Pero o 
espacio baleiro ou é ser ou é non-ser. Si é non-ser, o ser moveríase na nada. Si é ser o ser 
moveríase dentro de si mesmo, o cal é imposible, absurdo. Logo non pode darse o movemento 
(contra os pitagóricos i Heráclito). 

e) O ser é indivisible: pois se fose divisible estaría dividido polo non-ser ou espacio baleiro, pero 
dixemos que non existe o non-ser nin o baleiro (contra os pitagóricos).

f) O ser é homoxéneo: é igualmente ser en tódalas súas partes: non é nin raro, nin denso (contra 
Anaxímenes), pois se ocorrese o contrario o ser estaría mesturado co non ser: absurdo.

g) O ser é esférico: é una esfera ben redondeada, chea, compacta, homoxénea en tódalas súas 
partes.

Conclusión xeral: Parménides parte dun principio lóxico (do logos=razón): o principio de 
identidade: unha cousa é idéntica a si mesma (A=A, ou ser=ser), por tanto, o ser é ser i non pode 
non ser, pois violaría o principio de identidade que rexe a nosa razón. Deste principio “lóxico” (do 
logos ou razón) extrae unha afirmación ontolóxica (acerca do existente, do real): só o ser 
(garantido pola razón, logos) é real e por tanto a testemuña dos sentidos é aparencia, ilusión. Como 
consecuencia nega que o movemento e a pluralidade de seres exista: isto é aparencia dos 
sentidos. Este razoamento de Parménides, oposto radicalmente a Heráclito, influirá no mundo 
das ideas de Platón.

1.2.- Zenón de Elea (S. V a. C./ 489-430) "O fermoso" "o dialéctico"
Nacido en Elea, discípulo e defensor da doutrina de Parménides. Escribiu "Discusións", "Contra os 
físicos", "Sobre a natureza", "Explicación crítica de Empédocles". Foi famoso pola súa fermosura. 
Interveu en política dando leis á súa patria. O historiador antigo Dióxenes Laercio conta que 
conspirou contra o tirano Nearco en defensa da liberdade, foi encarcerado e torturado para que 
confesara o nome dos seus compañeiros de complot; mais cando sentiu que a dor o vencía mordeu a
lingua e escupéullela á cara do torturador, morrendo valentemente na tortura. Aristóteles cualifícao
como o inventor da dialéctica entendida como un razoamento falso ou falaz. Hegel (XIX) cre que
a dialéctica de Zenón é imperfecta e compáraa coas antinomías de Kant.

Paradoxos contra o movemento: son as máis célebres
Argumento de Aquiles e a Tartaruga (quizais o máis famoso). O corredor máis veloz, Aquiles, 
nunca poderá acadar ó corredor máis lento, a tartaruga se lle deixa un paso de vantaxe. Para ilustrar 
este argumento supoñamos nosoutros que Aquiles corre tras da tartaruga a unha velocidade 10 veces
superior á desta e concédelle unha vantaxe de, por exemplo, 10 metros. Cando Aquiles teña 
percorrido 10 metros a tartaruga terá percorrido dez veces menos, é dicir, 1 metro, cando Aquiles 
teña percorrido ese metro, a tartaruga terá percorrido 0,1 metros, cando Aquiles teña percorrido ese 

8



0,1 metros, a tartaruga percorreu 0,01 m, cando Aquiles teña percorrido ese 0,01 m., a tartaruga terá 
percorrido 0,001 e así ata o infinito: logo Aquiles endexamais acadará á tartaruga, o cal é absurdo; 
por tanto Parménides ten razón: o movemento non existe.
 

Aquiles      10 metros Tartaruga

10 metros ………………………………………1 metro
1 metro……………………………………….. 0,1 metros
0,1 metros……………………………………….0,01 metros
0,01 metros……………………………………….0,001 metros

O paradoxo baséase en que supoñendo a infinita divisibilidade de espacio e tempo (Pitagóricos), 
para acadar á tartaruga Aquiles ten que percorrer un número infinito de puntos espaciais para o cal 
precisaríase un número infinito de instantes temporais, o cal é imposible. A confusión está en que 
anque un espacio ou tempo finitos se poida dividir infinitamente, non por iso son infinitos: o finito 
pode ser dividido infinitamente: unha división infinita de puntos ou instantes non necesariamente 
forman un espacio ou tempo infinitos. Solución de Aristóteles: un continuo (espacio ou tempo) 
pódese dividir infinitamente pero só en potencia, non en acto.

En resumo: A fama de Zenón foi referida por Timón cando alude á "gran forza difícil de abater do 
bífido". Os paradoxos suscitadas por Zenón deixaron perplexos en máis dunha ocasión os seus 
oíntes. Quizais a anécdota máis pintoresca sexa a protagonizada por Antístenes: non sabendo como 
rebater os argumentos contra o movemento, resolveu erguerse e poñerse a andar para demostralo. 
Probablemente sexa esta a orixe do nosa frase feita "o movemento demostrase andando". 

2.- Período antropolóxico: Orixe e límites do coñecemento

2.1.- Introducción
No  século V a. C. prodúcese o triunfo da democracia de Pericles (462-42 ) en Atenas. Aos 
cidadáns atenienses ábresllela posibilidade de participar na vida política da cidade, para o cal será 
de vital importancia a retórica. Abandónase os problemas cosmolóxicos do período anterior 
por falla de acordo entre os filósofos e céntranse agora nos asuntos políticos e éticos, máis 
achegados ó home do momento, por iso este períodos recibe o nome de período antropolóxico.
Mentres que en Esparta domina un réxime militar suxeito á orde, disciplina, eficacia e forza física, 
en Atenas acádase a democracia, o que implica a igualdade dos cidadáns perante a lei (isonomía). A 
democracia vaise acadando nun proceso relativamente lento: primeiro no século VII a c. as leis 
promulgadas por Dracón poñen límites á aristocracia; logo, no século VI  a C. a constitución de 
Solón continúa limitando os intereses da aristocracia anque tamén do pobo; no século VI a C. 
prodúcense as famosas reformas de Clístenes; a continuación, no século V a. C. entramos na 
“Atenas clásica do grande Pericles”: neste século os atenienses gañan as guerras contra os 
persas (chamados “medos”), as guerras médicas (Batallas de Maratón 490, Salamina 483 contra 
Jerjes e Platea 482). Esta victoria dos atenienses contra os persas resulta coma unha ratificación 
divina da democracia que impera en Atenas. Atenas entra nun período de enorme esplendor: 
constrúese o Partenón e fórmase a “Liga de Delos” entre varias polis gregas na que Atenas vai 
adquirindo máis protagonismo ata converterse en imperialismo.

Cara finais do século V producirase a famosa guerra entre Atenas e Esparta, a chamada 
“Guerra do Peloponeso” 431-404 (na que quizais participou o mozo Platón) da que Esparta sae 

7



vencedora na batalla de Egospótamos e instaura en Atenas o famoso “goberno dos 30 tiranos” 
no 403, entre os que había dous parentes de Platón: Critias e Cármides; anque axiña se restaurou 
unha democracia corrupta que será a que condene a morte a Sócrates no 399, sendo esta a 
causa de que Platón no se dedique a política senón á filosofía.

2.2.- Os Sofistas
O termo sofista deriva do grego „sophos“=sabio. Foi usado primeiro en termos eloxiosos no s. V a 
C., pero cos sofistas pasou a ser sinónimo de charlatán, embaucador, prestidixitador da palabra; de 
aí provén tamén o termo „sofisma“: argumento falso. 
Os sofistas non se ocupan da natureza ou do cosmos senón do home e os seus problemas más 
achegados: os problemas ético-políticos.
Trala victoria sobre os Persas nas guerras médicas, durante a maior parte do século V a. C. Atenas 
convértese nun centro esplendoroso e rico, ó que acoden os filósofos de todo o mundo grego. Coa 
chegada da Democracia e a participación de tódolos cidadáns nos asuntos da polis, a oratoria ou
arte da palabra faise imprescindible para triunfar na política e defenderse en asuntos legais. Así as 
familias nobres atenienses demandaban unha boa educación para os seus fillos, aparecendo así os 
primeiros educadores pagados da historia: os sofistas. Estes foron os inventores da retórica ou arte 
de persuadir, independentemente das razóns aducidas: tratan de convencer, non de demostrar 
(separan a ética da política). A educación sofística constaba de: oratoria y erística (arte da 
argumentación).
Características xerais dos sofistas:
Subxectivismo: O coñecemento non é obxectivo senón subxectivo, cada suxeito ten unha opinión 
tan válida coma outra (Protágoras).

2.2.1.- Protágoras de Abdera (Tracia, cerca do Mar Negro; s. V a C.)
Defende o subxectivismo e relativismo ó afirmar que „O home é a medida de tódalas cousas“, 
querendo dicir con isto que para cada suxeito existe unha verdade distinta, isto significa que non hai
unha única verdade universal, senón tantas opinións coma suxeitos; só é posible emitir opinións 
todas respectables.
Relativismo ético: Protágoras no só se refire ó relativismo do coñecemento (relativismo 
gnoseolóxico), senón tamén ó relativismo dos valores morais: non existe un ben e unha xustiza 
fixos e universais; o que a uns lles parece bo a outros paréceslle malo. Contra este relativismo ético 
enfrontaranse violentamente Sócrates e Platón.

2.2.2.- Gorxias de Leontinos (Sicilia, S. V. a C.)
Para Gorxias toda opinión é falsa. Renegou da filosofía e dedicouse á retórica (foi un orador moi 
brillante) pois para el:
„Non existe nada, se existise o ser non poderiamos coñecelo, e aínda cando puideramos coñecelo, 
non poderiamos comunica o noso coñecemento“. A este escepticismo esaxerado que defende 
Gorxias tamén se lle chama nihilismo (afirmación de que “nada  existe; nihil= nada en latín).

2.3.- Sócrates (470- 339, século V a C.) „Só sei que non sei nada“
Sócrates foi o antagonista máis pertinaz dos sofistas ó rexeitar o relativismo ético dos sofistas. 
Fronte a eles, Sócrates cría que por enriba das opinións particulares existe unha verdade única e 
absoluta, que pode ser descuberta no interior de cada un.
Aristóteles di de Sócrates que a el se lle deben dous grandes adiantos científicos (en teoría do 
coñecemento):

8



A) A invención das definicións universais: A Sócrates chamoulle a atención o carácter constante, 
permanente das definicións. Por exemplo, o home defínese como „animal racional“ e anque cada 
home posúe distintas dotes, sen embargo a definición destes animais dotados de razón é aplicable a 
tódolos homes. O concepto universal ou definición de „home“ posúe carácter constante, 
permanente: pois aínda que desaparecesen tódolos homes a definición de „home“ como „animal 
racional“ permanecería idéntica. O mesmo ocorre coas definicións matemáticas: da liña, o círculo 
etc. Pero Sócrates concentrouse nas definicións de conceptos morais: e dicir, trata de responder a 
preguntas como ¿que é a xustiza?, ¿Qué é o ben? etc.

B) O método de razoamento inductivo: O método de Sócrates baseábase no diálogo. Por 
exemplo: parábase pola rúa e entaboaba unha conversación con alguén sobre un concepto, coma o 
de valentía. O propio Sócrates declarábase ignorante e procuraba mediante preguntas dirixidas ó seu
interlocutor que este respondese cunha definición. Logo ía poñendo obxeccións a esta primeira 
definición porque non recollía tódolos casos posibles de valentía. A continuación o interlocutor 
perfeccionaba esta definición e así sucesivamente ata acadar a definición universal: aquela que é 
válida para tódolos casos posibles de valentía. Por tanto, ía dunha definición menos adecuada a 
outra máis adecuada, ou o que é o mesmo, avanzaba dende casos particulares cara a unha definición
universal. Nisto consiste o método inductivo. Por iso se pode dicir que Sócrates é o primeiro que 
define a ciencia como saber acerca do universal (aplicable a tódolos individuos ou cousas) e 
necesario (o que non pode ser doutra maneira, o que ten que ser necesariamente así). Por o tanto, a 
filosofía consiste para Sócrates nunha busca colectiva, nun diálogo.

Este método inductivo constaba de dúas partes:

Primeiro paso: En primeiro lugar a IRONÍA: Comeza Sócrates facendo preguntas que lle fagan 
descubrir ó interlocutor a súa ignorancia. A persoa que cría estar en posesión do saber, cae na conta 
de que non sabe nada acurralado polas preguntas de Sócrates. Esta persoa vese así liberada do falso 
saber ou prexuízos que lle impiden acadar a verdade (de aí a famosa frase de Sócrates: “eu só sei 
que non sei nada”. A ironía prepara para a maiéutica.
O segundo paso do método inductivo é a MAIÉUTICA (ou arte da comadroa: alude ó oficio da 
súa nai): Consiste en facer preguntas tales que o outro chegue a „dar a luz“ ideas verdadeiras dos 
conceptos morais con vistas a poder realizar accións xustas.
Polo tanto, contra os sofistas defende que o coñecemento é obxectivo, válido para universalmente: 
as definicións son universais.

C) Hai un terceiro adianto que non nomea Aristóteles: O intelectualismo moral. Consiste en 
afirmar que só pode obrar ben o que posúe saber do que é o ben. Así pois, Sócrates identifica a 
virtude (obrar ben) co saber (propio do intelecto que é o que define os conceptos morais). O sabio, o
que coñece (mediante o intelecto) a virtude, e o único capaz de actuar de forma virtuosa. Quen 
actúa con maldade é porque non coñece que é o ben para o home: a felicidade ou eudaimonía. Por 
tanto, da teoría de Sócrates dedúcese que quen actúa mal debería ingresar nunha escola (para 
adquirir o saber do que é o ben) e non a un cárcere.

O XUÍZO DE SÓCRATES
Anitos y Melitos acusaron a Sócrates de corromper ós mozos, que realmente era a acusación de 
fomentar o espírito de crítica nos mozos contra a democracia ateniense, a cal era a realmente 
corrompida.
No xuízo, Sócrates defendeuse a si mesmo e puido conmutar a pena de morte polo desterro; e 
incluso os seus amigos tiveron tempo de organizar unha evasión. Sócrates negouse a fuxir 
afirmando que ía en contra dos seus principios. Pasou as súas últimas horas discutindo cos seus 

7



amigos acerca da inmortalidade (relato de Platón no diálogo “Fedón”). Moribundo, despois de 
beber a cicuta, dixo ó seu amigo: „Critón, debemos un galo a Esculapio; págallelo“
Sócrates pasou á historia como home consecuente cos seus principios ata a morte, a pesares de ser 
acusado inxustamente.
Sócrates influirá moito no seu discípulo Platón: a súa defensa da verdade obxectiva mediante 
definicións de conceptos universais morais e a súa oposición ó relativismo ético dos sofistas serán 
recollidas por Platón, cuxa filosofía xira arredor, ademais, da idea de acadar unha organización 
política ideal e xusta na que non fose posible a condena inxusta de Sócrates. 

2.4.- Platón: 
Ten unha teoría do coñecemento racionalista: a orixe do coñecemento está nas ideas innatas: 
nacemos con elas porque a alma preexistiu no mundo das ideas e só se trata de recordalas 
(anamnese, reminiscencia).

Distingue entre:
a) coñecemento sensible (doxa=opinión): procedente dos sentidos. Mero engano e ilusión.
b) coñecemento racional (episteme=ciencia): vedadeiro coñecemento que deriva de recordar 
(anamense) as ideas que a alma viu xa no mundo das ideas antes de caer a un corpo. (influencia 
pitagórica).

2.5.- Aristóteles:
A súa teoría do coñecemento é empirista. Non nacemos con ideas innatas e todo o coñecemento ten 
a súa orixe na información dos sentidos: experiencia.
Tamén distingue entre:
a)coñecemento sensible, que é particular e non científico.
b) coñecemento racional: este é universal e científico.
As cousas que existen son substancias e as súas propiedades son accidentes. Ex. Substancia: pizarra,
accidente cor verde.

Tanto Platón coma Aristóteles conceden a primacía ao coñecemento racional, pero diferéncianse en 
que o primeiro afirma que este procede das ideas innatas da razón, mentres que Aristóteles afirma 
que a orixe do coñecemento está na experiencia (sentidos).

3.- O coñecemento na filosofía moderna (séculos XVII-XVIII)
Os filósofos modernos deixan de ser “realistas inxénuos” coma os antigos e medievais, e pensan 
que o mundo que percibimos é unha idea da nosa mente.  O suxeito percibe “ideas” das cousas, non 
as cousas mesmas. Por iso se di que a filosofía moderna está afectada polo “xiro subxectivista”: hai 
que comezar a filosofar polas ideas que o suxeito ten do mundo. Tamén por iso toda esta filosofía é 
un “idealismo”.

3.1. O racionalismo moderno:
A) Descartes: o filósofo francés utiliza a dúbida para chegar a unha verdade indubidable. 
Primeiro dubida do coñecemento transmitido polos sentidos, pois estes engánanos. Incluso o mundo
podería ser un soño, pois non podemos distinguir con total seguridade entre estar espertos e soñar 
(espertar non me asegura que o mundo exista, poida que esperte dentro doutro soño). Pero anque o 
mundo sexa un soño e ningunha idea sexa verdadeira, si que hai algo do que non podo dubidar: que 
anque todos os meus pensamentos sexan falsos, para pensar teño que existir, desto non hai dúbida: 
“Penso, logo existo” (cógito ergo sum). Esta é a primeira verdade indubidable (sustancia 
pensante ou res cogitans). A partir desta primeira verdade razona sobre as ideas que pensa o 
cogito: adventicias (parecen vir do mundo, se é que existe, facticias (constuidas pola miña mente 

8



sobre adventicias e innatas (nacín con elas). Estas últimas son as ideas de infinito e perfeción. E a 
partir destas ideas innatas deduce que debe haber un ser infinito e perfecto que puxo esas ideas 
na miña mente: Deus. Esta é a segunda verdade: Deus existe ou substancia infinita. 
E como Deus é un ser bo e veraz, non pode enganarnos na existencia do mundo, é dicir, o mundo 
existe “gracias a Deus”, esta é a terceira verdade: o mundo existe ou res extensa. 
Así que Descartes comeza dubidando para chegar a estas tres verdades: 
a) substancia pensante
b) substancia infinita
c) substancia extensa.

Outros racionalistas modernos importantes foron o holandés Espinoza e o alemán Leibniz.

3.2.- O Empirismo moderno:
Os empiristas modernos non aceptan as ideas innatas de Descartes e afirman que o noso 
coñecemento procede e ten os seus límites na información dos sentidos, isto é, da experiencia.

3.2.1.- John Locke: Para este filósofo inglés, ao nacer a mente é unha “tábula rasa” (unha folla 
en branco que non trae ideas innatas), así que todo coñecemento procede da experiencia 
subminstrada polos sentidos. Locke tamén critica a idea de sustancia. Se facemos caso á 
información dos sentidos, o único que percibimos son accidentes, cualidades das cousas, pero se 
eliminamos todos os accidentes, non percibimos ningunha substancia. Así que a substancia é un 
“non sei que”. Como non acepta a idea de substancia nin tampouco as ideas innatas de 
Descartes, entón toda a filosofía cartesiana se derruba, pois apoiase na idea de substancia 
pensante, infinita e extensa.

3.2.2.- Outro empirista importante foi o escocés David Hume. Este tampouco acepta as ideas 
innatas de Descartes, critica tamén a idea de substancia e incluso fai unha crítica a ciencia 
física. Esta ciencia apoiase no principio de causa-efecto: así é como establece as súas leis. Nas leis
físicas considérase que toda causa está conectada “necesariamente” co seu efecto. Por exemplo,
aplicar calor a un metal (causa) produce “necesariamente” o efecto (dilatanción). Pero Hume 
afirma que a experiencia (observación) non nos asegura “necesariamente” que se produza o 
efecto. O único que vemos na experiencia e que hai unha “sucesión temporal” entre causa e 
efecto, pero non unha “conexión necesaria”. De onde sacan os físicos logo esta idea de “conexión 
necesaria”? Do costume de ver que isto ocorreu no pasado, pero isto non non asegura que vaia a 
ocorrer no futuro. Por tanto a física non é unha ciencia, senón só un coñecemento “probable”. 
Nada impide que o sol non saia mañá, por moito que ata o de agora no pasado o sol saíse todos os 
días. Esta crítica á ciencia produce un “escepticismo moderado”.   

3.3.- Inmanuel Kant: 
Este filósofo alemán realiza unha síntese entre racionalistas e empiristas. Ambos teñen parte de 
razón pero ningún deles toda a razón. Os empiristas teñen razón en dicir que todo coñecemento 
“comeza” coa experiencia e ten nela os seus límites (a isto chámalle elementos a posteriori do 
coñecemento), e os racionalistas teñen razón en que unha parte do coñecemento non “procede”
da experiencia (a isto, chámalle elementos a priori do coñecemento). No coñecemento humano 
hai uns elementos que proceden da esperiencia e outros que proceden da razón. Un deses 
coñecementos que proceden da razón é a categoría de causa-efecto. A razón humana está de tal 
xeito constituída que necesariamente busca as causas e os efectos. Así que Hume non ten razón 
criticando a ciencia física de Newton, as “leis concretas da natureza” (causas-efectos) poden 
cambiar, pero a “lei xeral da razón” non. Se un día os metais non se dilatan ao aplicarmolles 
calor, entón a razón humana preguntará: cal é a causa deste novo efecto? Por tanto, a lei xeral de 
causa-efecto é válida e por tanto a ciencia de Newton é correcta, e Hume equivócase.

7



4.- O coñecemento na filosofía contemporánea (século XIX en diante)
Xa dixemos que toda a filosofía moderna é un “idealismo”, percibimos “ideas” das cousas, non as 
cousas mesmas. 
Nos racionalistas tiñamos “ideas innatas”, nos empiristas tiñamos “ideas formadas a partir da
experiencia”, en Kant tiñamos un coñecemento formado por  experiencia (a posteriori) e 
categorias da razón (a priori), isto é, un “idealismo transcendental”: cando coñecemos o 
suxeito aplica as categorías á experiencia. Así que nunca coñecemos as cousas como son “en si”, 
senón só como son “para nós” (fenómenos).

4.1.- Hegel: a súa filosofía denomínase “idealismo absoluto”. Por qué “absoluto”? Porque se 
nunca coñecemos as cousas como son “en sí” como dixo Kant, entón só coñecemos “ideas”. Todo 
o que coñecemos redúcese a “ideas”. Pero estas ideas van máis aló da experiencia.

4.2.- Neopostivismo lóxico
Despois do idealismo absoluto de Hegel a filosofía retornou a admitir só o coñecemento que sexa 
científico, ou como eles lle chaman “positivo” (inaugurado polo francés Augusto Compte). Así 
xorde a corrente neopostivista do “círculo de Viena”, nomeadamente Rudolf Carnap. Estes 
defenden que o único coñecemento válido é o observable, o positivo, aquel coñecemento que se 
poida “verificar”.

4.3.- Racionalismo crítico
Karl Popper afirma que un coñecemento para que sexa científico non se pode “verificar”, senón
só “falsar”: atopar un caso particular que contradiga a hipótese científica. Se non atopamos un caso
deste tipo non se pode afirmar que as hipóteses científicas sexan verdadeiras.

8


