TEMA 3: “QUE PODEMOS CONECER”

1.- O PROBLEMA DO CONECEMENTO

1.1.- Parménides (Finais do VI -principios do V a. C/ 540-470)

Para Parménides so o cofiecemento da razon € valido e rexeita os sentidos.

Oritndo de Elea (Magna Grecia), foi probablemente discipulo de Xeno6fanes. Parece que primeiro
foi pitagorico e logo enfrontouse a eles e a Heraclito. Escribiu un poema sobre a natureza en
verso (hexametros). Consta dunha introduccién, unha primeira parte onde enumera dous camifios: o
da verdade e o do erro, e unha segunda parte onde enumera un terceiro camifio: o da opinién.

A introduccién presenta a Parménides sobre un carro arrastrado por cabalos alados, guiados polas
Fillas do Sol (luz=verdade), as cales abandonan as moradas da noite, apartandose os veos
(tebras=erro) da cabeza. Ao chegar a unha bifurcacion na que se separan os camiios da noite € o
dia, cuxas portas garda a Xustiza Vingadora, esta abre as portas que conducen 4 morada da deusa
que garda a verdade na casa da luz, a cal acolle ao poeta e dirixelle o seu discurso. A deusa
enumera tres camiios: o da verdade (aletheia): que o ser existe i ¢ imposible que non exista, o do
erro: que o ser non existe i € necesario que non exista e o da opinién (doxa): que o ser existe e non
existe & vez.

Na primeira parte do poema tratanse os dous primeiros camifios. o camiiio da verdade ¢ a
ontoloxia parmenidea e afirma que o ser € (existe) e non pode non ser (non existir); o camifio do
erro afirma que o non-ser existe e alude 6s pitagoricos que defendian o espacio baleiro, contra os
que se situa Parménides. A segunda parte trata o camiiio da opiniéon que afirma que o ser existe e
non existe 4 vez, aludindo a Heraclito, quen admitia a unidade do ser como logos universal pero en
constante movemento (ser=logos: permanente; non-ser:cambio). A segunda parte do poema ¢ unha
parodia da fisica dos seus contemporaneos.

Filosofia: Parménides desbota a testemuiia dos sentidos e s6 considera verdadeiro o dictado da
razon (logos). Segundo el, o ser existe, pero non como o perciben os sentidos (multiple, mobil,
plural), senén como o concibe a intelixencia, o logos, a razén. Por iso afirma "ser e pensar son o
mesmo", querendo dicir que como o non-ser non se pode pensar (logos=razén), entdén non existe.
Que o non-ser non se pode pensar demostrao a partires da afirmacion: "o ser € i 0 non-ser (cambio)
non ¢". O seu razoamento demostrativo utiliza o “método de reduccion 6 absurdo” que ainda hoxe
se utiliza na l6xica. Este método consiste en partir dun suposto ou hipotese e razoar ata chegar a
unha contradiccion ou un “absurdo”; se conseguimos chegar a unha contradiccion isto significa que
o suposto ou hipdtese de partida e falso e que, polo tanto, o seu contrario ¢ verdadeiro. Parménides,
para demostrar que “o ser € i 0 non-ser non ¢” comeza supofiendo o contrario para ver se chega a
unha contradiccion 16xica. O contrario €: “supofiamos que algo comece a ser (cambiase = pasase de
non-ser a ser)”’; e razoa do seguinte xeito: se algo comeza a ser (cambia), unha de duas: a) ou
procede do ser, b) ou procede do non-ser. Se ocorrese a), ¢ dicir, se o ser ven do ser, enton xa &, €
por tanto non comeza a ser (contradiccion, absurdo). Se ocorrese b), € dicir, se o ser ven do non-ser,
enton o ser non ¢ nada porque da nada (non-ser) non pode sair nada (contradiccion, absurdo). Por
tanto, partindo do suposto de que o ser comeza (cambia), e razoando as unicas duas posibilidades a)
e b), chegamos polos 3dous camifios a un absurdo ou contradiccion. Logo, segundo o método de
reduccion 6 absurdo hai que afirmar que ese suposto ¢ falso e que o seu contrario ten que ser
verdadeiro Conclusion: o ser é i 0 non ser non é.



Consecuencias deste razoamento loxico: o cambio e a pluralidade son ilusorios, meras
aparencias dos sentidos, mentres que a verdade ¢ o que a razdn (logos) testemuiia. A filosofia de
Parménides € contraria 4 de Heréclito.

Desta afirmacion deduce Parménides as seguintes caracteristicas do ser:

a) O ser ¢ un: pois se houbera dous seres ;que haberia entre eles?: o non-ser. Pero dicir que hai o
non-ser ¢ dicir que o non-ser €. Esto ¢ absurdo, contradictorio (contra a razén).

b) O ser ¢ eterno: no ten nacido nin pode perecer, pois nacer ¢ pasar do non-ser 6 ser € morrer ¢
pasar do ser 6 non-ser. Pero como do non-ser nada pode nacer, logo se existe o ser € que non
tivo principio. E o ser tampouco pode pasar 6 non-ser, pois dixemos que 0 non-ser non € (non
existe,), isto seria absurdo. Conclusién: o ser no tivo principio nin pode ter fin.

¢) O ser ¢ inmutable: toda mutacion=cambio (cualitativo ou cuantitativo) ¢ o paso de ser algo a
non-ser ese algo, ¢ dicir, o paso do ser 6 non-ser. Pero como o non-ser non existe, enton non hai
cambio=mutacion.

d) O ser ¢ inmébil: Para que se dera o movemento local teria que existir o espacio baleiro. Pero o
espacio baleiro ou ¢ ser ou € non-ser. Si € non-ser, o ser moveriase na nada. Si € ser o ser
moveriase dentro de si mesmo, o cal ¢ imposible, absurdo. Logo non pode darse o movemento
(contra os pitagdricos i Heraclito).

e) O ser ¢ indivisible: pois se fose divisible estaria dividido polo non-ser ou espacio baleiro, pero
dixemos que non existe o0 non-ser nin o baleiro (contra os pitagéricos).

f) O ser ¢ homoxéneo: ¢ igualmente ser en tddalas stias partes: non € nin raro, nin denso (contra
Anaximenes), pois se ocorrese o contrario o ser estaria mesturado co non ser: absurdo.

g) O ser ¢ esférico: ¢ una esfera ben redondeada, chea, compacta, homoxénea en todalas stias
partes.

Conclusion xeral: Parménides parte dun principio loxico (do logos=razén): o principio de
identidade: unha cousa ¢ idéntica a si mesma (A=A, ou ser=ser), por tanto, o ser ¢ ser i non pode
non ser, pois violaria o principio de identidade que rexe a nosa razon. Deste principio “loxico” (do
logos ou razon) extrae unha afirmacion ontoléxica (acerca do existente, do real): so o ser
(garantido pola razon, logos) € real e por tanto a testemufia dos sentidos ¢ aparencia, ilusiéon. Como
consecuencia nega que o movemento e a pluralidade de seres exista: isto ¢ aparencia dos
sentidos. Este razoamento de Parménides, oposto radicalmente a Heraclito, influira no mundo
das ideas de Platon.

1.2.- Zenon de Elea (S. V a. C./ 489-430) "O fermoso" "o dialéctico"

Nacido en Elea, discipulo e defensor da doutrina de Parménides. Escribiu "Discusions", "Contra os
fisicos", "Sobre a natureza", "Explicacion critica de Empédocles". Foi famoso pola sua fermosura.
Interveu en politica dando leis 4 sua patria. O historiador antigo Didxenes Laercio conta que
conspirou contra o tirano Nearco en defensa da liberdade, foi encarcerado e torturado para que
confesara o nome dos seus compatfieiros de complot; mais cando sentiu que a dor o vencia mordeu a
lingua e escupéullela a cara do torturador, morrendo valentemente na tortura. Aristoteles cualificao
como o inventor da dialéctica entendida como un razoamento falso ou falaz. Hegel (XIX) cre que
a dialéctica de Zenon é imperfecta e comparaa coas antinomias de Kant.

Paradoxos contra o movemento: son as mais célebres

Argumento de Aquiles e a Tartaruga (quizais o mais famoso). O corredor mais veloz, Aquiles,
nunca podera acadar 6 corredor mais lento, a tartaruga se lle deixa un paso de vantaxe. Para ilustrar
este argumento supofiamos nosoutros que Aquiles corre tras da tartaruga a unha velocidade 10 veces
superior & desta e concédelle unha vantaxe de, por exemplo, 10 metros. Cando Aquiles tena
percorrido 10 metros a tartaruga tera percorrido dez veces menos, ¢ dicir, 1 metro, cando Aquiles
tefla percorrido ese metro, a tartaruga tera percorrido 0,1 metros, cando Aquiles tefia percorrido ese

8



0,1 metros, a tartaruga percorreu 0,01 m, cando Aquiles tefia percorrido ese 0,01 m., a tartaruga tera
percorrido 0,001 e asi ata o infinito: logo Aquiles endexamais acadara a tartaruga, o cal ¢ absurdo;
por tanto Parménides ten razén: o movemento non existe.

Aquiles 10 metros___, Tartaruga

10 1101511 (0 1 1 metro
1 1101515 4o 0,1 metros
0,1 1001515 40 1T 0,01 metros
0,01 mMetroS.....coovviiiiiiii 0,001 metros

O paradoxo baséase en que supoifiendo a infinita divisibilidade de espacio e tempo (Pitagoricos),
para acadar & tartaruga Aquiles ten que percorrer un nimero infinito de puntos espaciais para o cal
precisariase un numero infinito de instantes temporais, o cal € imposible. A confusion esta en que
anque un espacio ou tempo finitos se poida dividir infinitamente, non por iso son infinitos: o finito
pode ser dividido infinitamente: unha division infinita de puntos ou instantes non necesariamente
forman un espacio ou tempo infinitos. Solucion de Aristoteles: un continuo (espacio ou tempo)
podese dividir infinitamente pero s6 en potencia, non en acto.

En resumo: A fama de Zenon foi referida por Timoén cando alude & "gran forza dificil de abater do
bifido". Os paradoxos suscitadas por Zenon deixaron perplexos en mais dunha ocasion os seus
ointes. Quizais a anécdota mais pintoresca sexa a protagonizada por Antistenes: non sabendo como
rebater os argumentos contra 0 movemento, resolveu erguerse e ponerse a andar para demostralo.
Probablemente sexa esta a orixe do nosa frase feita "o movemento demostrase andando".

2.- Periodo antropoloxico: Orixe e limites do cofiecemento

2.1.- Introduccion

No século V a. C. prodticese o triunfo da democracia de Pericles (462-42 ) en Atenas. Aos
cidadans atenienses abresllela posibilidade de participar na vida politica da cidade, para o cal sera
de vital importancia a retérica. Abandonase os problemas cosmoldxicos do periodo anterior
por falla de acordo entre os filosofos e céntranse agora nos asuntos politicos e éticos, mais
achegados 6 home do momento, por iso este periodos recibe o nome de periodo antropoldxico.
Mentres que en Esparta domina un réxime militar suxeito & orde, disciplina, eficacia e forza fisica,
en Atenas acddase a democracia, o que implica a igualdade dos cidadéans perante a lei (isonomia). A
democracia vaise acadando nun proceso relativamente lento: primeiro no século VII a c. as leis
promulgadas por Dracén poiien limites 4 aristocracia; logo, no século VI a C. a constitucion de
Solén contintia limitando os intereses da aristocracia anque tamén do pobo; no século VI a C.
prodicense as famosas reformas de Clistenes; a continuacion, no século V a. C. entramos na
“Atenas clasica do grande Pericles”: neste século os atenienses gafian as guerras contra os
persas (chamados “medos”), as guerras médicas (Batallas de Maraton 490, Salamina 483 contra
Jerjes e Platea 482). Esta victoria dos atenienses contra os persas resulta coma unha ratificacion
divina da democracia que impera en Atenas. Atenas entra nun periodo de enorme esplendor:
constriese o Partenon e formase a “Liga de Delos” entre varias polis gregas na que Atenas vai
adquirindo mais protagonismo ata converterse en imperialismo.

Cara finais do século V producirase a famosa guerra entre Atenas e Esparta, a chamada
“Guerra do Peloponeso” 431-404 (na que quizais participou o mozo Platon) da que Esparta sae



vencedora na batalla de Egosp6tamos e instaura en Atenas o famoso “goberno dos 30 tiranos”
no 403, entre os que habia dous parentes de Platon: Critias e Carmides; anque axifia se restaurou
unha democracia corrupta que sera a que condene a morte a Sécrates no 399, sendo esta a
causa de que Platon no se dedique a politica sendn a filosofia.

2.2.- Os Sofistas

O termo sofista deriva do grego ,,sophos‘‘=sabio. Foi usado primeiro en termos eloxiosos nos. V a
C., pero cos sofistas pasou a ser sinonimo de charlatdn, embaucador, prestidixitador da palabra; de
ai provén tamén o termo ,,sofisma‘“: argumento falso.

Os sofistas non se ocupan da natureza ou do cosmos sendén do home e os seus problemas mas
achegados: os problemas ético-politicos.

Trala victoria sobre os Persas nas guerras médicas, durante a maior parte do século V a. C. Atenas
convértese nun centro esplendoroso e rico, 6 que acoden os filésofos de todo o mundo grego. Coa
chegada da Democracia e a participacion de tédolos cidadans nos asuntos da polis, a oratoria ou
arte da palabra faise imprescindible para triunfar na politica e defenderse en asuntos legais. Asi as
familias nobres atenienses demandaban unha boa educacion para os seus fillos, aparecendo asi os
primeiros educadores pagados da historia: os sofistas. Estes foron os inventores da retorica ou arte
de persuadir, independentemente das razons aducidas: tratan de convencer, non de demostrar
(separan a ética da politica). A educacion sofistica constaba de: oratoria y eristica (arte da
argumentacion).

Caracteristicas xerais dos sofistas:

Subxectivismo: O cofiecemento non € obxectivo senon subxectivo, cada suxeito ten unha opinion
tan valida coma outra (Protadgoras).

2.2.1.- Protagoras de Abdera (Tracia, cerca do Mar Negro; s. V a C.)

Defende o subxectivismo e relativismo 6 afirmar que ,,O home ¢ a medida de tdédalas cousas®,
querendo dicir con isto que para cada suxeito existe unha verdade distinta, isto significa que non hai
unha Unica verdade universal, sendn tantas opinidns coma suxeitos; s6 ¢ posible emitir opinions
todas respectables.

Relativismo ético: Protagoras no s se refire ¢ relativismo do cofiecemento (relativismo
gnoseoloxico), senon tamén 6 relativismo dos valores morais: non existe un ben e unha xustiza
fixos e universais; o que a uns lles parece bo a outros paréceslle malo. Contra este relativismo ético
enfrontaranse violentamente Sdcrates e Platon.

2.2.2.- Goryxias de Leontinos (Sicilia, S. V. a C.)

Para Gorxias toda opinion ¢ falsa. Renegou da filosofia e dedicouse & retorica (foi un orador moi
brillante) pois para el:

,Non existe nada, se existise o ser non poderiamos cofiecelo, € ainda cando puideramos cofiecelo,
non poderiamos comunica 0 noso cofiecemento*. A este escepticismo esaxerado que defende
Gorxias tamén se lle chama nihilismo (afirmacion de que “nada existe; nihil= nada en latin).

2.3.- Socrates (470- 339, século V a C.) ,,S0 sei que non sei nada*

Socrates foi 0 antagonista mais pertinaz dos sofistas 6 rexeitar o relativismo €tico dos sofistas.
Fronte a eles, Socrates cria que por enriba das opinions particulares existe unha verdade tinica e
absoluta, que pode ser descuberta no interior de cada un.

Aristoteles di de Socrates que a el se lle deben dous grandes adiantos cientificos (en teoria do
cofiecemento):



A) A invencion das definicions universais: A Socrates chamoulle a atencion o caracter constante,
permanente das definicidons. Por exemplo, o home definese como ,,animal racional* e anque cada
home posue distintas dotes, sen embargo a definicién destes animais dotados de razon ¢ aplicable a
tddolos homes. O concepto universal ou definicion de ,,home* postie cardcter constante,
permanente: pois ainda que desaparecesen todolos homes a definicion de ,,home* como ,,animal
racional® permaneceria idéntica. O mesmo ocorre coas definicions matematicas: da lifia, o circulo
etc. Pero Socrates concentrouse nas definicions de conceptos morais: e dicir, trata de responder a
preguntas como ;que ¢ a xustiza?, ;Qué ¢ o ben? etc.

B) O método de razoamento inductivo: O método de Socrates basedbase no didlogo. Por
exemplo: pardbase pola rua e entaboaba unha conversacion con alguén sobre un concepto, coma o
de valentia. O propio Sécrates declardbase ignorante e procuraba mediante preguntas dirixidas 6 seu
interlocutor que este respondese cunha definicién. Logo ia pofiendo obxeccions a esta primeira
definicion porque non recollia todolos casos posibles de valentia. A continuacion o interlocutor
perfeccionaba esta definicion e asi sucesivamente ata acadar a definicion universal: aquela que €
valida para todolos casos posibles de valentia. Por tanto, ia dunha definicion menos adecuada a
outra mais adecuada, ou o que ¢ o mesmo, avanzaba dende casos particulares cara a unha definicion
universal. Nisto consiste 0 método inductivo. Por iso se pode dicir que Socrates € o primeiro que
define a ciencia como saber acerca do universal (aplicable a todolos individuos ou cousas) e
necesario (o que non pode ser doutra maneira, o que ten que ser necesariamente asi). Por o tanto, a
filosofia consiste para Socrates nunha busca colectiva, nun didlogo.

Este método inductivo constaba de duas partes:

Primeiro paso: En primeiro lugar a IRONIA: Comeza Socrates facendo preguntas que lle fagan
descubrir 6 interlocutor a sua ignorancia. A persoa que cria estar en posesion do saber, cae na conta
de que non sabe nada acurralado polas preguntas de Socrates. Esta persoa vese asi liberada do falso
saber ou prexuizos que lle impiden acadar a verdade (de ai a famosa frase de Socrates: “eu s6 sei
que non sei nada”. A ironia prepara para a maiéutica.

O segundo paso do método inductivo é a MAIEUTICA (ou arte da comadroa: alude 6 oficio da
sua nai): Consiste en facer preguntas tales que o outro chegue a ,,dar a luz* ideas verdadeiras dos
conceptos morais con vistas a poder realizar accions xustas.

Polo tanto, contra os sofistas defende que o cofiecemento ¢ obxectivo, valido para universalmente:
as definicions son universais.

C) Hai un terceiro adianto que non nomea Aristoteles: O intelectualismo moral. Consiste en
afirmar que s6 pode obrar ben o que posue saber do que € o ben. Asi pois, Socrates identifica a
virtude (obrar ben) co saber (propio do intelecto que € o que define os conceptos morais). O sabio, o
que cofiece (mediante o intelecto) a virtude, e o Unico capaz de actuar de forma virtuosa. Quen
actua con maldade € porque non cofiece que ¢ o ben para o home: a felicidade ou eudaimonia. Por
tanto, da teoria de Sécrates dedlicese que quen actiia mal deberia ingresar nunha escola (para
adquirir o saber do que ¢ o ben) e non a un cércere.

O XUIZO DE SOCRATES

Anitos y Melitos acusaron a Sécrates de corromper 0s mozos, que realmente era a acusacion de
fomentar o espirito de critica nos mozos contra a democracia ateniense, a cal era a realmente
corrompida.

No xuizo, Socrates defendeuse a si mesmo e puido conmutar a pena de morte polo desterro; e
incluso os seus amigos tiveron tempo de organizar unha evasion. Sécrates negouse a fuxir
afirmando que ia en contra dos seus principios. Pasou as suas ultimas horas discutindo cos seus



amigos acerca da inmortalidade (relato de Platon no didlogo “Fedon’). Moribundo, despois de
beber a cicuta, dixo 6 seu amigo: ,,Criton, debemos un galo a Esculapio; pagallelo*

Socrates pasou 4 historia como home consecuente cos seus principios ata a morte, a pesares de ser
acusado inxustamente.

Sécrates influird moito no seu discipulo Platon: a sua defensa da verdade obxectiva mediante
definicions de conceptos universais morais € a sua oposicion 0 relativismo ético dos sofistas seran
recollidas por Platon, cuxa filosofia xira arredor, ademais, da idea de acadar unha organizacion
politica ideal e xusta na que non fose posible a condena inxusta de Socrates.

2.4.- Platon:

Ten unha teoria do cofiecemento racionalista: a orixe do cofiecemento estd nas ideas innatas:
nacemos con elas porque a alma preexistiu no mundo das ideas e s6 se trata de recordalas
(anamnese, reminiscencia).

Distingue entre:

a) conecemento sensible (doxa=opinidn): procedente dos sentidos. Mero engano e ilusion.

b) cofiecemento racional (episteme=ciencia): vedadeiro cofiecemento que deriva de recordar
(anamense) as ideas que a alma viu xa no mundo das ideas antes de caer a un corpo. (influencia
pitagorica).

2.5.- Aristoteles:

A sua teoria do conecemento ¢ empirista. Non nacemos con ideas innatas e todo o cofiecemento ten
a sua orixe na informacion dos sentidos: experiencia.

Tamén distingue entre:

a)conecemento sensible, que ¢ particular e non cientifico.

b) cofiecemento racional: este ¢ universal e cientifico.

As cousas que existen son substancias e as suas propiedades son accidentes. Ex. Substancia: pizarra,
accidente cor verde.

Tanto Platon coma Aristdteles conceden a primacia ao cofiecemento racional, pero diferéncianse en
que o primeiro afirma que este procede das ideas innatas da razon, mentres que Aristoteles afirma
que a orixe do cofiecemento esta na experiencia (sentidos).

3.- O coiiecemento na filosofia moderna (séculos XVII-XVIII)

Os fil6sofos modernos deixan de ser “realistas inxénuos” coma os antigos e medievais, € pensan
que o mundo que percibimos ¢ unha idea da nosa mente. O suxeito percibe “ideas” das cousas, non
as cousas mesmas. Por iso se di que a filosofia moderna esta afectada polo “xiro subxectivista™: hai
que comezar a filosofar polas ideas que o suxeito ten do mundo. Tamén por iso toda esta filosofia ¢
un “idealismo”.

3.1. O racionalismo moderno:

A) Descartes: o filosofo francés utiliza a dibida para chegar a unha verdade indubidable.
Primeiro dubida do cofiecemento transmitido polos sentidos, pois estes engananos. Incluso o mundo
poderia ser un sofio, pois non podemos distinguir con total seguridade entre estar espertos e sofiar
(espertar non me asegura que o mundo exista, poida que esperte dentro doutro sofio). Pero anque o
mundo sexa un sofo e ningunha idea sexa verdadeira, si que hai algo do que non podo dubidar: que
anque todos os meus pensamentos sexan falsos, para pensar tefio que existir, desto non hai dubida:
“Penso, logo existo” (cogito ergo sum). Esta é a primeira verdade indubidable (sustancia
pensante ou res cogitans). A partir desta primeira verdade razona sobre as ideas que pensa o
cogito: adventicias (parecen vir do mundo, se € que existe, facticias (constuidas pola mifia mente

8



sobre adventicias e innatas (nacin con elas). Estas ultimas son as ideas de infinito e perfecion. E a
partir destas ideas innatas deduce que debe haber un ser infinito e perfecto que puxo esas ideas
na mifia mente: Deus. Esta ¢ a segunda verdade: Deus existe ou substancia infinita.

E como Deus € un ser bo e veraz, non pode enganarnos na existencia do mundo, ¢ dicir, o mundo
existe “gracias a Deus”, esta é a terceira verdade: o mundo existe ou res extensa.

Asi que Descartes comeza dubidando para chegar a estas tres verdades:

a) substancia pensante

b) substancia infinita

¢) substancia extensa.

Outros racionalistas modernos importantes foron o holandés Espinoza e o alemén Leibniz.

3.2.- O Empirismo moderno:
Os empiristas modernos non aceptan as ideas innatas de Descartes e afirman que o noso
cofiecemento procede e ten os seus limites na informacion dos sentidos, isto €, da experiencia.

3.2.1.- John Locke: Para este filosofo inglés, ao nacer a mente é unha “tabula rasa” (unha folla
en branco que non trae ideas innatas), asi que todo cofiecemento procede da experiencia
subminstrada polos sentidos. Locke tamén critica a idea de sustancia. Se facemos caso a
informacion dos sentidos, o iinico que percibimos son accidentes, cualidades das cousas, pero se
eliminamos todos os accidentes, non percibimos ningunha substancia. Asi que a substancia ¢ un
“non sei que”. Como non acepta a idea de substancia nin tampouco as ideas innatas de
Descartes, enton toda a filosofia cartesiana se derruba, pois apoiase na idea de substancia
pensante, infinita e extensa.

3.2.2.- Outro empirista importante foi o escocés David Hume. Este tampouco acepta as ideas
innatas de Descartes, critica tamén a idea de substancia e incluso fai unha critica a ciencia
fisica. Esta ciencia apoiase no principio de causa-efecto: asi ¢ como establece as suas leis. Nas leis
fisicas considérase que toda causa esta conectada “necesariamente” co seu efecto. Por exemplo,
aplicar calor a un metal (causa) produce “necesariamente” o efecto (dilatancion). Pero Hume
afirma que a experiencia (observacion) non nos asegura “necesariamente” que se produza o
efecto. O unico que vemos na experiencia e que hai unha “sucesion temporal” entre causa e
efecto, pero non unha “conexion necesaria”. De onde sacan os fisicos logo esta idea de “conexion
necesaria”? Do costume de ver que isto ocorreu no pasado, pero isto non non asegura que vaia a
ocorrer no futuro. Por tanto a fisica non é unha ciencia, senén s6 un cofiecemento “probable”.
Nada impide que o sol non saia mafia, por moito que ata o de agora no pasado o sol saise todos os
dias. Esta critica 4 ciencia produce un “escepticismo moderado”.

3.3.- Inmanuel Kant:

Este filosofo aleman realiza unha sintese entre racionalistas e empiristas. Ambos tefien parte de
razén pero ningun deles toda a razoén. Os empiristas tefien razon en dicir que todo cofiecemento
“comeza” coa experiencia e ten nela os seus limites (a isto chdmalle elementos a posteriori do
cofiecemento), e os racionalistas tefien razon en que unha parte do cofiecemento non “procede
da experiencia (a isto, chdmalle elementos a priori do coiiecemento). No cofiecemento humano
hai uns elementos que proceden da esperiencia e outros que proceden da razon. Un deses
coiiecementos que proceden da razdn é a categoria de causa-efecto. A razén humana esté de tal
xeito constituida que necesariamente busca as causas e os efectos. Asi que Hume non ten razén
criticando a ciencia fisica de Newton, as “leis concretas da natureza” (causas-efectos) poden
cambiar, pero a “lei xeral da razén” non. Se un dia os metais non se dilatan ao aplicarmolles
calor, entén a razodn humana preguntara: cal € a causa deste novo efecto? Por tanto, a lei xeral de
causa-efecto ¢ valida e por tanto a ciencia de Newton é correcta, e Hume equivocase.

7

b



4.- O coiiecemento na filosofia contemporanea (século XIX en diante)

Xa dixemos que toda a filosofia moderna ¢ un “idealismo”, percibimos “ideas” das cousas, non as
cousas mesmas.

Nos racionalistas tilamos “ideas innatas”, nos empiristas tinamos “ideas formadas a partir da
experiencia”, en Kant tinamos un cofiecemento formado por experiencia (a posteriori) e
categorias da razon (a priori), isto é, un “idealismo transcendental”: cando cofiecemos o
suxeito aplica as categorias & experiencia. Asi que nunca cofiecemos as cousas como son “en si”,
sendn s6 como son “para nos” (fendmenos).

4.1.- Hegel: a sua filosofia denominase “idealismo absoluto”. Por qué “absoluto”? Porque se
nunca cofiecemos as cousas como son “en si” como dixo Kant, enton sé coiiecemos “ideas”. Todo
0 que cofiecemos reducese a “ideas”. Pero estas ideas van mais alé da experiencia.

4.2.- Neopostivismo loxico

Despois do idealismo absoluto de Hegel a filosofia retornou a admitir s6 o cofiecemento que sexa
cientifico, ou como eles lle chaman “positivo” (inaugurado polo francés Augusto Compte). Asi
xorde a corrente neopostivista do “circulo de Viena”, nomeadamente Rudolf Carnap. Estes
defenden que o tnico cofiecemento valido € o observable, o positivo, aquel cofiecemento que se
poida “verificar”.

4.3.- Racionalismo critico

Karl Popper afirma que un cofiecemento para que sexa cientifico non se pode “verificar”, senén
s0 “falsar”: atopar un caso particular que contradiga a hipotese cientifica. Se non atopamos un caso
deste tipo non se pode afirmar que as hipoteses cientificas sexan verdadeiras.



