
BLOQUE IV: FILOSOFÍA CONTEMPORÁNEA

KARL MARX (S. XIX: 1818-1888)

TÓPICO ABAU: - ALIENACIÓN E IDEOLOXÍA EN MARX
I.- VIDA E OBRAS: ler no tema non resumido

II.- OBRAS DE MARX QUE ENTRAN EN SELECTIVIDADE
1.-“Manuscritos económico-filosóficos” (1844),  O texto fala  do traballo alleado (alienado):
alienación económica.
2.-  “  A  ideoloxía  alemá”  (1845/46),  O  texto  trata  da  crítica  ao  idealismo  de  Hegel  e
Feuerbach.
3..- “Para a crítica da economía política”  (1859), prólogo. O texto refire os conceptos básicos
do materialismo histórico.
4.- “O Capital”, o texto fala da plusvalía absoluta e relativa

III.- INTRODUCIÓN
O marxismo é unha corrente de pensamento de grande influencia durante a segunda metade
do XIX e de todo o século XX. A súa significación é tripla:
1. Económico-sociolóxica: neste sentido é unha análise dunha realidade social: explotación

do  proletariado  por  parte  da  burguesía  capitalista,  crítica  da  economía  política
(liberalismo) e unha teoría da historia.

2. Política (praxe): é unha praxe ou acción política encamiñada á transformación social e
económica: do sistema capitalista ao socialismo ou comunismo.

3. Crítico-filosófica: é unha crítica ao idealismo hegeliano e ao materialismo mecanicista de
Feuerbach.

Para comprende esta tripla significación é necesario contextualizar a obra de Marx.

3.1.- CONTEXTO SOCIAL: mediados do século XIX
A filosofía de Marx é un intento de solucionar os problemas sociais do momento:
-A  antiga  nobreza  latifundista  é  substituída  pola  Burguesía  industrial  capitalista.  Esta
convértese na clase dirixente explotadora do proletariado.

-  Aparición  dunha  nova  clase  social:  o  PROLETARIADO:  obreiros  asalariados  (o  termo
proletario  era usado na antiga Roma co significado de cidadán pobre).
-Apoxeo do CAPITALISMO INDUSTRIAL de libre competencia (entre 1830-1870), defendido
polos teóricos da economía política inglesa (A. Smith, David Ricardo etc)
-Difusión da REVOLUCIÓN INDUSTRIAL INGLESA a Francia, Alemaña e EEUU
-Emigración ás cidades
-Condicións de traballo infrahumanas nas fábricas e nas minas: División do traballo, cadeas
de produción.
-Horarios de traballo interminables (ata 14 horas): EXPLOTACIÓN de mulleres e nenos
1848: Revolucións sociais en Europa. „Manifesto Comunista“ de Marx e Engels
1864: Fundación da Asociación Internacional de Traballadores (AIT). Convención de Xenebra,

1



fundación da Cruz Roxa Internacional
1865: Abolición da escravitude en EEUU
1866: Congreso Internacional Socialista
1888: Fundación da UXT

4.- ANTECEDENTES QUE INFLÚEN EN MARX
4.1.- Filosofía alemá da época (Hegel e Feuerbach)
Marx  critica  o  idealismo  de  Hegel  e  defende  o  materialismo.  Pero  tamén  critica  o
"materialismo mecanicista" de Feuerbach porque cre que este é no fondo outro idealismo, e
por iso o materialismo de Marx non será mecanicista, senón "histórico".

4.2.- Economía política inglesa defensora do capitalismo
Os teóricos ou analistas do liberalismo clásico que Marx estuda e xustifican o capitalismo son:

A.- Adam Smith: Considerado como o pai do liberalismo clásico.
- Oponse á intervención do Estado na vida económica: contra o mercantilismo anterior, no
que  o  Estado  regula  e  controla  a  economía.  Por  tanto,  segundo  Smith  a  economía
autoregúlase segundo o procedemento da "man invisible" (sen intervención) producíndose
un "san equilibrio", idea que Marx criticará.
-Avoga pola abolición das leis de pobres: entorpecen a mobilidade da man de obra
-A maior competencia, maior crecemento económico
- Introduciu a distinción entre valor de uso e valor de cambio dunha mercadoría.

B.- David Ricardo
- Precisou a teoría do valor-traballo que Marx acepta para criticala.
- Non  está  de  acordo  coas  leis  de  cereais  defendidas  por  Robert  Maltus:  ningún

intervencionismo.
Todos eles influirán no darwinismo social de Herbert Spencer
Marx critica todos os teóricos da economía política capitalista e propón a economía marxista
ou socialista.

4.3.- Socialismo "utópico" francés
Enfróntanse  ás  consecuencias  da  Revolución  Industrial  (explotación  do  proletariado)  e
propoñen un programa non revolucionario, senón de "reforma" social  de carácter optimista.
Marx denomínao "socialismo utópico" por estar afastado da realidade e ser inacadable, e a el
opón o seu "socialismo científico".
Representantes:
a) Franceses: Saint-Simon, Fourier e Proudhon 
b) Inglés: Owen 

5.- TEXTO 1: O SIGNIFICADO DA ALIENACIÓN EN MARX E AS SÚAS FORMAS
5.1.- O concepto de  ideoloxía
Para entender correctamente o concepto de "alienación", é necesario aclarar previamente o
significado de "ideoloxía" en Marx. Ambos están estreitamente ligados.

En xeral, o concepto de ideoloxía refírese ás ideas mediante as cales os homes representan a

2



realidade (ideas filosóficas, políticas, económicas, relixiosas etc.)
Pero o concepto de ideoloxía ten dous significados opostos: un positivo, cando estas ideas
reflicten fielmente a realidade; e  outro negativo: cando as ideas non reflicten fielmente a
realidade, senón que a reflicten de modo falso: cando falsean a realidade.

Marx  fala  de  „ideoloxía“  nos  dous  sentidos,  pero  a  maioría  das  veces  na  súa  acepción
negativa.  Nesta  acepción  negativa  significa  un  conxunto  de  „formacións  nebulosas“  ou
representacións FALSEADORAS da realidade e das condicións nas que se desenvolve a vida
humana.

En resumo: Segundo Marx, as "formas ideolóxicas da conciencia" (ideoloxía) teñen a función
de ocultar, desfigurar, falsear unha situación social e histórica dos seres humanos.  Por tanto,
cando as ideas  dunha sociedade (filosofía,  política,  relixión etc)  non reflicten fielmente a
situación  real,  o  home  está  "alienado":  desposuído  da  súa  propia  esencia,  desgarrado,
truncado.  Por  iso,  segundo  Marx,  é  necesario  descubrir  (“filosofía  da  sospeita”)  as
"representacións ideolóxicas" falseadoras da realidade para que así o home deixe de estar
alienado e recupere a súa esencia. Na sociedade capitalista é a clase dominante a que utiliza
a "ideoloxía" para confundir ao proletariado e defender así os seus propios intereses.

5.2.- O concepto de alienación
Etimoloxía  do  termo  castelán  „alienación“:  ven  do  latín  "aliud"="de  outro"  e  significa
converter en alleo=de outro ("aliud") o propio.

Triple uso do termo en época de Marx:
a) En sentido económico significou: transmisión de unha propiedade  de unha persoa a outra.

b) En sentido xurídico: transferencia que o individuo fai á sociedade da súa  liberdade (nos
contratos sociais, Hobbes, Locke, Rousseau)

c)En sentido teolóxico: é o home o que “creou” a idea de Deus, logo esquece que é unha
creación súa e remata por crer que foi o Deus o que creo ao home (esquece que na orixe foi
unha idea creada polo home) .

Por tanto, vemos que en xeral „alienación“ significa transmisión, transferencia, perda de algo
propio en favor de outro. Segundo Marx, a alienación supón pois dous elementos ou polos:
un polo (suxeito) que perde algo e é transferido ao outro polo (obxecto).

Antecedentes do concepto de alienación que inflúen no de Marx:
a)  Alienación en Hegel:  Na súa obra fundamental  "Fenomenoloxía do Espírito",  Hegel  xa
falaba de unha „conciencia infeliz“ que  era a „alma alienada ou  alleada“. Para Hegel, esta
conciencia infeliz,  o  eu,  pasa  por  un estado de alienación  (faise  allea) antes  de volver a
reconciliarse  consigo  mesma.  O  eu  alienado  é  un  sentimento  de  escisión,  desunión,
afastamento, desposuimento de si mesmo por parte do home. Marx acepta o significado de
alienación como fenda, desunión, afastamento, desposuimento, pero critícalle  a Hegel  que
tratou a alienación de forma idealista, abstracta, espiritual, non no mundo real, material.

b)  Alienación  en  Feuerbach:  Segundo  Feuerbach  a  "alienación"  do home  produciuse  na

3



relixión cristiá, na relación do home con Deus: Historicamente entendeuse a Deus como un
ser  distinto,  separado,  que posúe  de modo infinito  as  calidades  e  perfeccións  finitas  do
home. Pero Feuerbach afirma que a orixe desta idea de Deus é a proxección externa que o
home fai de si mesmo e da súa  esencia. Segundo Feuerbach, esta alienación ten tres pasos:
1)O home proxecta fóra de si as calidades dun modo infinito.2) Estas calidades son separadas
da súa orixe: o home. 3) Considéranse como se fosen dun ser distinto e separado.

En definitiva: A alienación para Feuerbach significa un „desdobramento“ producido no home.
Significa dúas cousas: a) o home pon a súa natureza fóra de si en Deus, engadindo a esta idea
as perfeccións que el non posúe b) e logo esquecendo que foi o o ser humano mesmo a
orixe desta idea sométese e réndelle servidume a algo que despois lle resulta estraño (como
se non xurdira do ser humano mesmo).  

5.3.- ALIENACIÓN EN MARX
O tema da alienación trátao Marx en "Manuscritos de economía e filosofía" (1844)

-  Antropoloxía  marxista: Para  Marx  a  esencia  do  home  é  a  “actividade  produtora  ou
práctica  (non teórica)”, en última instancia o TRABALLO.  Por tanto, o home é un  "homo
faber"  (un  home  productor,  facedor,  traballador,  non  teórico).  Marx  utiliza  a  idea  de
alienación de Hegel e Feuerbach, pero dándolle a volta: non hai que entender a alienación de
forma idealista (non de conceptos,  de pensamentos),  nin  tampouco referida  en xeral  ao
"xénero humano" en abstracto, como fixo Feuerbach, senón con carácter materialista, real: o
home  “concreto”  que  ten  que  traballar  para  sobrevivir: loita  de  clases  na  economía
capitalista.

Vexamos isto por partes:
Segundo Marx, a esencia do home é a súa actividade produtiva, o TRABALLO. O traballo é
unha transferencia dun polo (suxeito) a outro (Obxecto). En detalle consiste en:

a) Unha exteriorización (Entäusserung): Acentúase primeiro o  primeiro polo do que parte a
transferencia: o suxeito. Este concepto refírese a que o home é un ser activo, produtivo e
esta actividade consiste en saír fora de si e relacionarse con algo distinto: o obxecto, a
materia,  o  que  produce.  Aquí  o  home  "desposúese"  de  algo  de  si mesmo:   a  súa
actividade, a súa forza produtiva.

b) Unha enaxenación   (Veräusserung): agora acentúase a transferencia cara o outro polo: o
obxecto  ou  produto  do  seu  traballo.  Aquelo  do  que  se  desposúe  o  home  (a  súa
actividade) transfírese ao obxecto, o home pon algo de si mesmo no obxecto. Por tanto,
segundo Marx,  o obxecto de algunha maneira "perténcelle" (é  propiedade súa),  é  o
"produto" da acción transformadora humana.  Así  pois,  a esencia humana consiste en
plasmarse no obxecto transformado por el: o producto. 

Ata aquí non hai nada de malo,  senón ao contrario: é así como o ser humano se sente
realizado:  por  exemplo,  cando produce unha obra  de arte,  ou simplemente calquera
obxecto  artesanalmente.  Así  ten  sido  o  traballo  nas  sociedades  pre-capitalistas,
artesanais,  onde  o home produce os  produtos  na  súa totalidade e  séntese realizado
porque deixa a súa pegada no producto.

4



c) A Alienación   (Entfremdung)
Segundo  Marx,  a  forma  de  concibir  o  traballo  corrómpese  na  sociedade  capitalista,
producíndose así a alienación. En que consiste este terceiro paso?:

Na sociedade capitalista prodúcense dous fenómenos que desvirtúan o traballo: 
a)  A división do traballo  : co cal o home non fabrica todo o produto, senón só unha parte 
b) M  ecanización do traballo   (cadeas  de produción):  ademais o  home produce sempre a

mesma parte do produto de forma mecánica. 

-Consecuencia:  o home non  se  realiza,  non  se  sente  plasmado  no  produto;  o  obxecto
transformado polo traballador xa non lle pertence   (alienación)  , non deixa a súa pegada no
que fai.

Por tanto a alienación económica ou do traballo significa que: Na sociedade capitalista o
traballo,  por  estar “dividido e  mecanizado”  produce  unha “fenda” no mesmo núcleo  da
esencia humana  (pois esta era plamarse no producto do seu traballo:  homo faber).  Polo
tanto  nas  fábricas  da  Revolución  Industrial o  resultado  do  seu  traballo,  da  súa  acción
produtora lle resulta estraño: devén propiedade de outro, aparece como algo independente
de  el.  Esta  maneira  de  entender  o  traballo  constitúe  unha  alienación (Entfremdung)  no
sentido de Marx: a súa  propiedade devén propiedade de outro (aliud).

- A alienación non só é do producto, senón tamén do productor (traballador): o alienado non
é só o produto, senón fundamentalmente o produtor, o traballador, o proletario. A esencia
do home debería ser a acción produtiva e esta plasmarse no produto, pero no capitalismo da
revolución industrial o desposuimento do produto implica a desposuimento da esencia do
home (o desposuimento de si mesmo). No ser humano aparece unha fenda, unha negación
de si mesmo, un desposuimento de si mesmo: o home non se sinte realizado.

- Esta alienación produce o que Marx denomina: “Reificación”     (res en latín=cousa)  ,   ou  o que  
é o mesmo:     “cousificación”  : O resultado do seu traballo, o producto, resultado da súa acción
produtiva convértese en independente, desvincúlase da relación co suxeito e considérase
como "cousa" independente („res“ en latín). Pero deste xeito non só se converte e “cousa” o
producto,  senón  que  tamén  o  productor  (o  ser  humano,  o  proletariado  do  capitalismo
industrial),  o  traballador  tamén  se  converte  en  "cousa",  por  tanto,   "reifícase"  ou
"cousif  í  case"  .  En consecuencia o ser  humano deshumanízase,  devén “cousa”  e por  tanto
tamén “MERCADORÍA”: o ser humano convértese nun obxecto, nunha "cousa" máis.

Por tanto, a alienación significa non só a desposesión do producto do seu traballo, senón
tamén a negación da esencia do home, a deshumanización. 

-  Eliminación  da  alienación:  Pero Marx cre  que a  alienación económica  (no traballo  das
fábricas da Revolución Industrial) non é algo que teña que ocorrer necesariamente, non é
acorde coa esencia humana, senón que é consecuencia dun determinado modo de entender
e  organizar  as  „relacións  de  produción“  na  "sociedade  capitalista".  Esta  non  é  unha
situación natural, senón histórica; por iso a filosofía de Marx trata de descubrir as leis da
historia (“Materialismo histórico) que conducen á eliminación da alienación do home, para

5



re-humanizalo. Isto producirase na sociedade comunista ou socialista. 

5.4.- FORMAS DE ALIENACIÓN EN MARX

A)Alienación económica: 
É  o  tipo  de alienación  fundamental,  a  partir  da  cal  xorden  todos  os  demais  tipos  de
alienación. Esta que acabamos de explicar na sociedade capitalista: o traballo desvirtúase
producindo unha fenda que deshumaniza ao home: a) o produto élle arrebatado, devén "de
outro", do capitalista e b) pero como a esencia do home é o seu traballo, desposuílo do
produto do seu traballo é desposuílo de si mesmo: a súa propia esencia como home élle
arrebatada. O home é deshumanizado
O capitalismo apóiase pois na existencia da “propiedade privada”. Por iso,  para suprimir a
alienación económica é necesario eliminar a propiedade privada e construír un sistema no
que  a  propiedade  dos  medios  de  produción  sexa,  non   privada,  senón  "común"  ou
"colectiva": o comunismo.

b)Alienación social 
A alienación económica produce la alienación social.  Segundo Marx, o home é un ser social
(zoom politikón): o ser humano consiste no o conxunto das relacións del mesmo con outros
homes. Pero na sociedade capitalista vese obrigado a separarse do conxunto de relacións
cos outros homes: os outros aparecen como o seu oposto e por iso no capitalismo o home
crea una "esfera privada" oposta ao conxunto de relacións cos outros homes: rómpense as
relacións entre os homes e nisto consiste a alienación social. 

Tanto  os  capitalistas  como  os  proletarios  están  alienados  socialmente,  pero de  forma
inversa:  o  proletario  alienase (sepárase) dos capitalistas debido a que os intereses destas
clases  son  opostos,  pero  tamén  o  capitalista  está  alienado  (separado  socialmente):  está
separado dos demais polo seu afán irrefreable de aumentar o seu capital.

-Concepto de "Clase social": Marx define “clase social” en función do concepto “propiedade
privada”. Na sociedade existen dúas clases sociais segundo o lugar que ocupan no proceso
de produción: “propietarios ou non propietarios”  (capitalistas ou proletarios) dos medios
de produción: explotadores e explotados. 

-  Conciencia  de  clase:  Unha  clase  social  só  se  constitúe  como  tal  cando  os  individuos
adquiren "conciencia de clase", é dicir, cando son conscientes de que pertencen aos donos
dos medios de produción (capitalistas) ou aos productores (proletariado, traballadores).
Só  cando nos fagamos conscientes de que pertencemos aos traballadores explotados será
posible  que  adquiramos  “conciencia  de  clase”  e  só  así  a  clase  do  proletariado  acada
significación política para transformar  a sociedade.  Marx pretende que a clase social  do
proletariado adquira esta conciencia para que se produza a "loita de clases" : como di no
"Manifesto comunista" "proletarios do mundo unídevos".

-Loita de clases: "a historia da sociedade tal como existiu ata agora é a historia da loita de
clases" pero nunca se tivo conciencia clara de iso. Por iso o que Marx pretende é agudizar
este enfrontamento na sociedade capitalista mediante a “conciencia de clase” para que se
produza  a  "revolución"  e  a  continuación unha  etapa  de  transición:  a  "ditadura  do

6



proletariado" para acelerar as "leis do proceso histórico" que  conducen ao socialismo ou
comunismo.  

-A sociedade comunista  ou socialista:  No socialismo, ao existir unha única clase social,  o
home deixa  de estar  alienado socialmente,  pois  recupera  o  seu ser  social:  recupera  as
relacións cos demais homes e deixa de necesitar unha "esfera privada" que se opoña ao seu
ser social. A sociedade comunista, ao eliminar a existencia de clases sociais, suprime pois a
alienación social.

c)Alienación política 
Marx oponse a Hegel, quen defendía o Estado como algo separado,  externo e superior á
sociedade civil (cidadáns), producíndose así unha "ruptura" ou "fenda" entre sociedade civil
(esfera social)  e  Estado (esfera política).  Marx cre que para reconstruír  a  unidade entre
ambas  esferas  hai  que  suprimir  o  Estado  e  chegar  a  unha  sociedade  civil  sin  Estado,
"democrática" e laica.

A alienación política consiste, pois, en que  na sociedade capitalista o home perde a súa
dimensión civil real e vese supeditado a algo externo e superior irreal: o Estado.

O Estado preséntase como a unidade superior común a todos, pero no fondo está ao servizo
da  clase  dominante.  O  dereito  é  tamén  un  simple  aparato  decorativo  do  poder,  e
instrumento da clase dominante. Ambos son "ideoloxía".

d)Alienación relixiosa
Marx  acepta  a  crítica  de  Feuerbach  da  relixión  como  “proxección  ou  creación”  do  ser
humano da idea de Deus, pero cre que esta explicación é insuficiente dende o punto de vista
práctico. Non abonda con nega  r a idea de Deus   na teoría, senón que é necesario suprimila na
práctica. Do ateísmo negativo de Feuerbach, pasa Marx ao ateísmo positivo. 

Segundo  Marx,  a  alienación  relixiosa  ten  a  súa  causa en  algo  anterior:  a  alienación
económica: a miseria económica do proletariado. Por iso para chegar ao ateísmo positivo, é
necesario eliminar a situación de miseria real, material,  económica que é a causa de que
exista a relixión: "a relixión é o suspiro da criatura oprimida".

A situación de  miseria económica é a que fai que o home (traballador proletario) suspire
por  unha  ilusoria  felicidade  ultraterrea.  A  relixión,  pois,  "amortece",  "adormece"  as
desgracias presentes. Por iso Marx proclama "A relixión é o opio do pobo", a "droga" que
necesita para liberalo da miseria económica. Eliminando a miseria material ou económica,
desaparecerá a relixión.  Lenin substituirá  este lema polo de "a relixión é o opio para o
pobo",  acentuando máis  a  maldade da clase  dominante  que a utiliza  como instrumento
(ideoloxía) para defender os seus intereses.

e) Alienación filosófica
Marx afirma que a filosofía idealista do seu tempo (Hegel) é un sucedáneo da relixión, por
iso debe ser sometida a unha  crítica semellante á da relixión.  Critica a filosofía idealista
alemá nas  súas  obras  "Manuscritos  de  economía  e  filosofía",  "A  sagrada  familia"  e  “A
ideoloxía alemá" e especialmente en "Contribucións á filosofía do dereito de Hegel" Marx di:

7



"os alemáns teñen pensado o que outras nacións teñen feito": mentres os franceses teñen
feito a revolución, os alemáns de Kant a Hegel contentáronse con pensala.

O  núcleo  da  crítica de  Marx  á  filosofía  idealista  alemá  da  época é  que  ten  sido
exclusivamente "teoría", abstracción, ideas sobre a realidade. Por iso a filosofía debe ser
superada e isto conséguese  levándoa á práctica (praxe): transformando (revolucionando) a
realidade.

Para Marx  a “teoría” non debe estar desconectada da “praxe”: a verdadeira filosofía é
aquela que transforma a realidade.

Cando a filosofía é só “teoría”, entón constitúe unha "alienación" da esencia do home,
pois,  como  se  dixo,  a  esencia  do  home  non  é  teorizar,  senón  realizarse  naquelo  que
produce (mediante  o traballo)  e  relacionándose  cos demais  homes.  O home,  mediante o
traballo, é un ser orientado á praxe: relación do home coa natureza e cos homes entre si. Por
tanto, se a filosofía alemá idealista non  fai senón teoría desvinculada da práctica, a filosofía
"aliena" ao home: produce unha perda de si mesmo, da súa  propia esencia.

Deste modo, Marx comeza criticando o "idealismo" de Hegel inverténdoo e facendo del un
"materialismo" tal como fixo Feuerbach, pero remata criticando tamén o materialismo de
Feuerbach por ser "estático" e "teórico" "mecanicista" (fora da historia) substituíndoo
polo "materialismo histórico". 

Dise pois que con Marx se produce unha "segunda revolución copernicana":  a filosofía
deixa de ser "coñecemento" da realidade e convértese en "transformación" da realidade
(mediante a praxe  revolucionaria). Por iso di Marx na súa famosa tese 11 sobre Feuerbach:
"Os filósofos no fixeron  máis ca interpretar o mundo de diversos modos (teoría), do que
se trata é de transformalo (praxe revolucionaria). Se a filosofía se leva á práctica, entón
deixará de ser unha filosofía alienada.

6.- TEXTO 2: CRÍTICA DE MARX Á FILOSOFÍA DE HEGEL E FEUERBACH
A filosofía de Hegel é tan escura que xerou dúas correntes opostas de seguidores: 

a)  Dereita  Hegeliana:  Bruno  Bauer,  Erdman,  etc.:  que  son  conservadores en  relixión  e
política:  por  defender  o   cristianismo  e  a  idea  de  "Estado"  como  un  "sistema  cerrado  e
acabado" intransformable de Hegel. 

b)Esquerda Hegeliana:  Feuerbach e  Marx,  son  revolucionarios en  relixión  e  política:  ao
criticar  o  cristianismo  e  a  idea  de  Estado  como  "sistema"  cerrado  e  intocable  de  Hegel,
facendo fincapé  na idea  hegeliana  de "dialéctica"  como motor  do cambio,  transformación
social. Os hegelianos de esquerda serán criticados por Marx na súa obra "A sagrada familia".

7.1.-  Crítica de Marx ao idealismo de Hegel:  Contra o idealismo de Hegel  opón Marx o
materialismo: o negativo da filosofía de Hegel é a idea de SISTEMA pechado e acabado
que xustifica unha postura conservadora en política e relixión. O positivo, en cambio, é a
idea  de  DIALÉCTICA  como  dinamismo  e  movemento,  superación  de  contradicións
(tese-antítese-síntese), pero Marx dálle a volta e enténdea en clave materialista: loita de
clases  sociais (tese:capitalistas,  antítese:proletarios,  síntese:  superación  mediante  o
socialismo).  Segundo Marx, a idea hegeliana de dialéctica xustificaría, pois,  unha postura
revolucionaria en política e relixión.

En resumo: O Idealismo de Hegel consiste en:
- A realidade é idea, razón, espírito
- A idea, en canto suxeito, rexe e determina e ata orixina ao obxecto, a realidade. Isto

8



implica primacía do suxeito fronte ao obxecto, ou o que é o mesmo, primacía do espírito
fronte á natureza.

- A realidade é un sistema racional absoluto e acabado.

a)Críticas de Marx:
1. Segundo Hegel, a esencia humana é razón, idea, espírito (autoconsciencia). Para Marx o

home é produción, praxe.
2. Para Hegel a Historia é un reflexo do espírito e consiste no "desenvolvemento" dunha

„liberdade espiritual“ cuxo cumio é o Estado prusiano no que se plasma a consumación
da  liberdade.  Para  Marx  esta  comprensión  da  historia  é  errónea:  „é  unha  acción
imaxinaria de suxeitos imaxinarios“. Para Marx a historia non é a historia do "espírito"
senón da "materia": a economía.

3.  Logo para Hegel a estruturación social e política e a vida do home é racional, coincide cos
principios da razón e permite a realización plena do individuo no Estado prusiano. Pero
Marx non está de acordo con isto: o proletariado existe como clase oprimida e isto non é
"racional",  por  tanto  contradí  esa  suposta  razón  e  a  realización  do  individuo.  O
proletariado supón unha contradición e negación da teoría de Hegel.

4. A filosofía de Hegel é teoría: limítase a analizar ideas do xa pasado, pero non propón
solucións  aos  problemas  reais  para  o  futuro,  por  iso  di  Hegel  „a  curuxa de  minerva
emprende o voo ao atardecer“ (a filosofía é unha teoría sobre os feitos xa ocorridos).
Segundo Marx o saber, tal e como o entende Hegel, é mera teoría (contemplación) e así
entendida é „ideoloxía“. Para Marx o saber consiste fundamentalmente en levar as ideas
á práctica (praxe), é necesaria a teoría para analizar os problemas, pero o fundamental é
actuar (praxe): de novo Tese 11 sobre Feuerbach: "os filósofos dedicáronse a interpretar
o mundo, pero do que se trata é de transformalo”.

b)Eloxio de Marx a Hegel: o positivo da filosofía de Hegel 
A idea de "dialéctica" de Hegel segundo a cal a realidade avanza superando contradicións
(tese-antítese-síntese) é aproveitable como base do materialismo histórico sempre e cando
se entenda correctamente: a superación de contrarios non se produce entre "ideas" como
di Hegel (idealismo), senón que a superación de contrarios debe ser material, real: entre
clases sociais. A contradición capitalistas-proletarios debe ser superada coa eliminación das
clases no comunismo.
Por iso, segundo Marx  a frase de Hegel  „todo o real é racional e todo o que é racional é
real“ encerra un lado crítico, práctico e revolucionario: se hai algo na realidade (a realidade
social e política) que non é racional, entón hai que transformalo en racional: a explotación do
proletariado non é racional, logo é necesario transformar a realidade mediante a revolución.

7.2.-Crítica de Marx ao "materialismo mecanicista" de Feuerbach: 

Segundo  Marx,  o  "materialismo  mecanicista"  de  Feuerbach  é  no  fondo  un  "idealismo
soterrado", por iso Marx lle opón o "materialismo histórico":  Feuerbach fala do home en
abstracto fóra da historia, pero Marx considera que isto é unha abstracción idealista: a
filosofía debe estudar ao home en concreto:  na "historia":  o proletario  explotado polo
capitalista no século XIX. Por iso a filosofía de Marx é un "materialismo histórico".

Tras  a  obra  de  Hegel,  Feuerbach  escribiu  a  súa  famosa „A  esencia  do cristianismo“.  Ao
tempo, afirma Marx, todos nos volvemos feuerbachianos. Pero isto durou moi pouco tempo,

9



pois Feuerbach foi criticado por Marx en tres puntos fundamentais:

-Críticas de Marx:

-  Ao mecanicismo: ao ser mecanicista,  o materialismo de Feuerbach non inclúe a idea de
historia. Polo tanto, este materialismo é incapaz de concibir o mundo como un "proceso",
como unha materia  suxeita  a  "desenvolvemento histórico",  senón que como ocorre  con
calquera máquina, non existe evolución.
Como consecuencia disto,  o home é interpretado como un „obxecto sensible“, un ser non
activo-práctico,  senón  só teórico  ou contemplativo.  É  un materialismo contemplativo ou
„teórico“ (1ª tese sobre Feuerbach).
- Por ser unha alternativa insuficiente ao idealismo: Segundo Marx, a crítica de Feuerbach
ao cristianismo é insuficiente. Feuerbach en „A esencia do cristianismo“ di que non é Deus
quen  creou ao home, senón o home quen creou a Deus proxectando as súas imperfeccións
sobre  un  ser  que  posúe  todas  as  perfeccións.  O  que  fai  Feuerbach  é  reducir  o  mundo
relixioso ao mundo terreal e descubrir que Deus non é máis ca unha proxección que o ser
humano fai de si mesmo.
Pero Marx critica a Feuerbach (4ª tese sobre Feuerbach)  porque a pesares de „baixar“ o
mundo relixioso ao terreal,  aínda conserva o sentimento relixioso,  pois para Feuerbach,
anque é o home quen proxectou a idea de Deus, sen embargo a esencia humana, aquelo que
nos distingue dos animais, é precisamente iso: a necesidade que o home ten do sentimento
relixioso.
Sen embargo, para Marx con „baixar“ o mundo relixioso ao terreal aínda non fixo máis que
comezar a crítica: isto é só un ateísmo negativo que nega a idea de Deus como ser externo
ao  home,  pero  Marx  cre  que  o ateísmo  debe  ser  pos  i  tivo  :  hai  que  levalo  á  práctica.
Suprimindo positivamente a relixión e isto farase "descubrindo" que é "ideoloxía",  que
falsea a realidade prometendo ao home a felicidade no máis alá e impedíndolle ver que
está alienado, explotado. 
- Por ser no fondo un idealismo soterrado: Segundo Marx o materialismo de Feuerbach é un
idealismo nun dobre aspecto:
a) Debido ao seu  método abstracto de proceder, que  prescinde da historia e da interna

relación social do home.
b) Porque admite unha  esencia humana xenérica, a esencia non é do home histórico de

carne e oso, senón do "xénero humano".  Pero o xénero humano é unha abstracción,
unha idea.

Segundo  Marx,  o  ser  humano,  tal  como  o  entende  Feuerbach,  é  un  ser  abstracto,
independente e separado das relacións sociais nas que vive e da historia „non vive no mundo
real“, é un ser ideal.
Este  idealismo  soterrado exprésase  na  conservación  da  relixión,  que  agora  consiste  na
relación de cada home concreto co xénero humano“.
Tanto o idealismo de Hegel como o materialismo de Feuerbach deben ser transformados e
superados.

8.- TEXTO 3: FILOSOFÍA DE MARX: O MATERIALISMO HISTÓRICO
É a  filosofía  de  Marx.  Fronte  ao  socialismo  "utópico"  francés,  o  materialismo histórico
pretende ser un socialismo "científico", unha teoría científica sobre a historia e a sociedade
humana. Así como Galileo creou unha nova ciencia, tamén Marx pretende facer da historia

10



unha nova ciencia.

Segundo Marx,  a  Historia  non  é  unha  colección  de  feitos  mortos,  como  o  é  para  os
empiristas, nin unha „acción imaxinara de suxeitos imaxinarios, segundo a interpretou o
idealismo (Hegel), senón unha sucesión dos diferentes MODOS DE PRODUCIÓN. Os distintos
modos de produción ao longo da historia foron:
- O asiático
- O antigo (libres-escravos)
- O feudal (señores-servos)
- O burgués moderno (burgueses-proletarios)
- O comunista (sociedade sin clases)
Esta ciencia que a historia é consiste pois na sucesión destes modos de produción.  Todo
"modo de produción" se corresponde cunha "formación social" (unha división en clases
sociais antagónicas (salvo no comunismo)

-A idea  central do „materialismo  histórico“ é  que  non  son  as  „ideas“  as  que  dirixen  a
historia,  senón  a  produción  material  (económica).  A  materia,  a  economía  de  unha
determinada sociedade determina o tipo de ideas desa sociedade.

TERMINOLOXÍA "CIENTÍFICA" MARXIANA:
1.-  Modo de produción: a unha determinada sociedade histórica Marx chámalle "modo de
produción". Un modo de produción é unha totalidade orgánica que comprende: 

1.1.-Infraestrutura económica ou „base material“ dese modo de produción. A infraestrutura
componse de: 

A).-Forzas produtivas: 1)Medios de produción (Instrumentos, máquinas, materias 
    primas...)

                                            2)Produtores (enerxía humana, forza de traballo)

B)-Relacións de produción: Non se refiren ás simples relacións humanas, senón ás que se
establecen  no  proceso  de  produción  entre  os  propietarios  dos  medios  de  produción
(capitalistas, patróns) e os que non son propietarios (proletarios, obreiros)
En toda sociedade clasista estas relacións de produción son entre explotadores e explotados.

1.2.-Superestrutura ideolóxica dese modo de produción. A superestrutura componse de:

A)  Superestrutura xurídico-política  : Estado, dereito etc.  
A institución máis importante dentro da estrutura xurídico-política é o Estado. Para Marx o
Estado é instrumento de dominio das clases dominantes sobre as dominadas coa finalidade
de que as primeiras manteñan a súa situación de privilexio.

B)  Superestrutura ideolóxica  :   Marx utiliza o termo en dous sentidos:
-Positivo:  para  referirse  en  xeral  ás  distintas  formas  de  conciencia  (pensamento)  da
superestrutura   (filosofía,  moral,  ...).  Conxunto de ideas  ou crenzas  relixiosas,  filosóficas,
morais... que configuran  a conciencia social.
-  Negativo ou pexorativo: significa unha representación deformada, falseada da realidade

11



para  favorecer  os  intereses  de  clase.  Este  falso  coñecemento  é  utilizado  pola  clase
dominante para perpetuar a dominación. Este é o significado máis utilizado por Marx.

A tese básica do materialismo histórico: afirma que en cada época histórica a infraestrutura
económica determina e condiciona a superestrutura ideolóxica, é dicir, a produción da vida
material  condiciona  a  produción  espiritual  e  non ao  revés  (como  pensaría  Hegel).  Entre
ambas existe unha relación biunívoca ou dialéctica (ambas se inflúen mutuamente), pero a
economía é a determinante en última instancia.

-Cambio  histórico:  prodúcese  por  unha  contradición  entre  as  forzas  produtivas  e  as
relacións  de  produción.  Como  as  "forzas  produtivas"  (especialmente  os  "medios  de
produción":  técnica,  máquinas)  avanzan  máis  de  presa,  chega  un  momento  no  que  as
"relacións de produción" se converten en "trabas" para o seu desenvolvemento, quédanse
obsoletas. Neste momento, prodúcese un cambio dun modo de produción a outro (exemplo:
modo feudal-modo capitalista) e de unha "formación social" (señores feudais-servos) pásase
a  outra  (capitalistas  burgueses-proletariado).  Por  exemplo:  a  aparición  de  maquinaria
durante a época moderna (novos medios de produción) produce unha contradición entre as
forzas produtivas (novos medios de produción) e as relacións de produción (relación entre o
antigo terratenente nobre e o servo),  as vellas relacións de produción quedan obsoletas,
convértense en trabas e prodúcese un cambio: a vella  formación social (Nobreza-servos)
substitúese por unha nova (burguesía-proletariado).

Todo "modo de produción" correspóndese cunha determinada "formación social" composta
por dúas clases: explotadores e explotados.

-A  clase  social defínese  en  función  da  "propiedade  privada"  ou  non  dos  medios  de
produción. En cada modo de produción existen dúas clases antagónicas de explotadores e
explotados.

-A loita de clases é o "motor da historia". Para Marx, o "cambio social" realizase mediante a
loita de clases.  Por tanto a loita de clases é o "motor da historia", o que fai pasar dunha
formación social a outra ata que se chegue a unha sociedade sin clases, que é o momento
último da historia. A sociedade sin clases, a sociedade comunista á que se dirixe a historia
(acelerada pola acción do proletariado) acabará coas alienacións e permitirá a realización
plena do ser humano.

-Revolución  do  proletariado:  A  historia  avanza  de  maneira  "dialéctica"  (en  sentido
materialista, non idealista como en Hegel): entre as clases antagónicas prodúcese unha loita
(tese:  capitalistas;  antítese:  proletariado).  Esta  contradición  debe  ser  "superada"  nunha
síntese (comunismo: sociedade sin clases). Na sociedade capitalista a clase proletaria tende
a facerse máis numerosa e máis pobre. "O proletario faise máis pobre canta máis riqueza
produce",  por  iso conclúe Marx "a burguesía  produce  os seus  propios  sepultureiros":  o
proletariado. "O capitalismo leva dentro de si o xerme da súa propia destrución". Cando o
proletariado adquira "conciencia de clase" producirase a "revolución": pois a aniquilación da
burguesía  por medio da súa "antítese",  o  proletariado,  non pode realizarse en forma de
transición, senón mediante un "salto" unha "revolución".

12



-Ditadura  do  proletariado:  O  "salto"  á  sociedade  comunista  non  pode  producirse
instantaneamente. Antes de chegar á sociedade comunista é necesaria, segundo Marx, unha
etapa de "transición": a ditadura do proletariado. Nesta etapa, o proletariado converterase
en "clase dominante", tomará nas súas mans a dominación política para expropiar o capital á
burguesía e centralizará os "medios de produción" poñéndoos en mans do Estado. 

-O  Estado:  O  "Estado"  debe  ser  abolido  trala  fase  de  Ditadura  do  proletariado.  Esta
abolición  non significa que Marx sexa "anarquista":  o  que debe ser  abolido é o Estado
entendido como algo  separado  da "sociedade civil"  (alienación  política):  Marx ten como
modelo a Comuna de París. O que Marx propón é unha transformación dialéctica do Estado:
o Estado debe estar subordinado á sociedade civil e non ao revés, coma en Hegel.

-Sociedade comunista: Marx fala da sociedade comunista en dous lugares:
a) No seu escrito de xuventude "Manuscritos de Economía e Filosofía (1844): aquí Marx

contrapón o seu comunismo fronte ao "comunismo basto ou primitivo": que afirma
que todos os homes deben ter exactamente a mesma participación na propiedade
privada.  Nel  a  "comunidade"  convértese  en  capitalista,  pero  non  se  nega  a
propiedade privada.  Marx, en cambio, propón a erradicación da propiedade privada.

b) Na "Ideoloxía alemá" (1845) e na "Crítica ao programa de Gotha" (1875). 
-No  "Programa  de  Gotha"  (contra  Lasalle:  dirixente  do  partido  socialdemócrata
alemán) di que o comunismo esixirá "de cada un segundo as súas capacidades" e
outorgará  "  a  cada  un  segundo as  súas  necesidades":  non  se  trata  pois  dun
comunismo primitivo que homoxeiniza a todos os homes. 

- Na sociedade comunista non existirá a "división do traballo": substituirase o obreiro de
hoxe polo individuo desenvolvido na súa totalidade, apto para diversos traballos". Non se
distinguirá entre traballo manual e intelectual, nin entre traballo agrícola e industrial
(campo-cidade). Na  “Ideoloxía alemá” di "o home é cazador, pescador, pastor ou crítico
crítico….na  sociedade  comunista  o  home  non  ten  acoutado  ningún  círculo  de
actividades…fai posible que eu poda dedicarme hoxe a isto e mañá a aquilo".

- Engels:  Ao aparecer  a propiedade privada orixínase  a familia  e  a  muller  pasa a  ser
propiedade do varón: está alienada.  A liberación da muller producirase na sociedade
comunista que elimina toda alienación: trátase de eliminar a teoría das tres K (Kirche,
Küche, Kinder: Igrexa, cociña, nenos)

-Críticas ao materialismo histórico 
a)  Crítica de Max Weber (en "A ética protestante e o espírito do capitalismo" 1905). Max
Weber  cre  que  a  tese  fundamental  do  materialismo  histórico:  que  a  infraestrutura
"determina" a superestrutura; non é certa. Weber demostra que a ética protestante (algo
pertencente á superestrutura: ideas) é a que determinou que nos países nos que dominou
esta  ética  (Alemaña,  Suiza,  Holanda  etc.)  se  desenvolvese  a  prosperidade  económica
(infraestrutura): logo a superestrutura tamén pode determinar a infraestrutura.

b)Crítica de Karl Popper ao "historicismo" de Marx. Segundo Popper na obra “A sociedade
aberta e os seus inimigos” 1945 na teoría de Marx existe unha contradición. Por un lado, o

13



materialismo histórico de Marx pretende converter á "historia" nunha "ciencia" que se rexe
por "leis" independentes da vontade dos homes;  a isto Popper  chámalle "Historicismo".
Pero, por outro lado, a teoría de Marx tamén afirma que o home debe rebelarse contra as
inxustizas, o cal supón a súa liberdade; a isto chámalle aspecto ético de Marx . Popper cre
que debe criticarse o historicismo de Marx e aceptarse o seu aspecto ético; por tanto, está
en contra  do comunismo e a  favor  dunha sociedade "aberta"  democrática.  O marxismo
pretende dar unha solución definitiva a todos os problemas da sociedade, pero isto conduce
a unha  sociedade  "totalitaria" como se  demostrou na  Unión  Soviética.  Popper  defende
unha sociedade “aberta” democrática na que todos os individuos participen solucionando
problemas parciais e facendo da sociedade capitalista do século XX (Inglaterra) a sociedade
menos mala. 

9.- TEXTO 4: A CRÍTICA DA ECONOMÍA POLÍTICA CAPITALISTA   ("O capital")  

ANÁLISE DA MERCADORÍA 
Marx  non  só  formula  unha  teoría  científica  sobre  a  evolución  dos  distintos  modos  de
produción (materialismo histórico),  senón que ademais  realiza  unha análise científica do
modo de produción capitalista. Isto reflíctese en „O Capital“; esta obra é, ao mesmo tempo: 
a)Unha  crítica  da  economía  política,  dos  economistas  clásicos  ingleses,  pois  as  súas
interpretacións apoiaban os intereses da clase burguesa.
b)Unha crítica do capitalismo como sistema de explotación.

O  capitalismo é  un  sistema  de  produción  de  mercadorías.  A  mercadoría  é  un  produto
intercambiable no mercado. Toda mercadoría ten dúas caras:

1)Valor de uso: Utilidade que ten unha mercadoría en función das súas propiedades para
satisfacer determinadas necesidades a través do consumo.

2)Valor  de  cambio:  Valor  que ten o  produto cando se  cambia  por  diñeiro ou por  outra
mercadoría.

Na economía capitalista o valor maniféstase fundamentalmente a través do valor de cambio.
De que depende o  valor?  ¿Cal  é  a  fonte  ou causa  do valor?  Non tanto  o  valor  de uso.
Exemplo: o ferro,o millo, etc. teñen un valor de uso, pero este non depende tanto das súas
propiedades naturais coma de axentes externos como a lei da oferta e a demanda= valor de
cambio.  Por  tanto,  o  valor  fundamental  dunha mercadoría  no  capitalismo é  o  "valor  de
cambio".

3)Teoría do valor-traballo: Marx acepta dos economistas liberais ingleses a teoría do valor-
traballo e define o valor dunha mercadoría tomando como medida o tempo de traballo: o
valor dunha mercadoría é o "tempo de traballo socialmente necesario para producila". Esta é
a afirmación fundamental da teoría valor-traballo, que Marx toma de Ricardo e Adam Smith.
O traballo enténdese nun sentido abstracto como medida do gasto de enerxía.

4) Plusvalía: En „O Capital“ Marx intenta explicar a procedencia das ganancias do capitalista.
En xeral Marx sostén que o capitalista vende a mercadoría polo que vale: o tempo de traballo
socialmente necesario para producila. De onde provén a ganancia entón?

14



Marx resolve este aparente paradoxo da seguinte maneira. Distingue entre:
a) Capital constante: Maquinaria, materias primas..
b) Capital variable: Forza de traballo (diñeiro que se inverte na fábrica)
O traballador vende a súa forza de traballo como unha mercadoría máis. O seu valor será
igual ao de outra mercadoría: "tempo de traballo socialmente necesario para producila"; isto
significa:  tempo  de  traballo  necesario  para  producir  as  mercadorías  que  o  traballador
necesita para subsistir, para cubrir as súas "necesidades primarias": vestido, comida, vivenda.
Pero as condicións da produción industrial fan que o traballador produza moito máis do que
necesita  para  cubrir  o  conste  da  súa  existencia.  De  aquí  dedúcese  que  o  traballador
necesitaría só unha parte da xornada de traballo para producir o que corresponde ao valor
da súa forza de traballo. Por exemplo: se un obreiro produce durante a súa xornada (de ata
14 horas¡) 14 prendas de vestir, en 8 horas produce 7 prendas que son suficientes para cubrir
o  custe  do  seu  salario  de  subsistencia:  o  diñeiro  xusto  para  cubrir  as  súas  necesidades
básicas, pois os salarios son paupérrimos. O que produce de máis, é plusvalía. Esta é a orixe
da  ganancia  do  capitalista,  e,  segundo  Marx,  o  trazo  típico  da  explotación  do  sistema
capitalista.

En termos técnicos, Marx define a plusvalía que xera o obreiro como a proporción entre
traballo necesario (para cubrir o seu custe) e traballo excedente.

5)Contradicións do capitalismo:  Segundo Marx, o sistema capitalista leva unha contradición
no seu interior:  a finalidade do capitalismo non é satisfacer necesidades, senón producir
ganancias (plusvalías), pero,  pola contra, a tendencia estrutural do capitalismo conduce á
diminución das ganancias (lei da tendencia decrecente da cota de ganancia). Vexamos isto
con algún detalle:

A lei interna do capitalismo é acumular máis e máis capital. Por tanto o capitalista inverte o
seu diñeiro nun momento favorable de pouca competencia en determinado negocio que dá
moitas ganancias. Axiña os demais capitalistas fan o mesmo. Isto fai que a ganancia de todos
eles diminúa ao aumentar a competencia:  todos tratan de producir máis barato. Para poder
competir aumentan os gastos de "capital constante" (modernización da tecnoloxía: medios de
produción), que agora debe amortizar antes de comezar a gañar. Por outro lado, o capitalista
diminúe o "capital variable" (obreiros). Pero resulta que os obreiros son os únicos que xeran
plusvalía  (ganancias).  Para  compensar  a  perda  de ganancias  baixa  os  soldos  e  aumenta  a
xornada  de  traballo.  Outro  modo  de  compensar  as  perdas  é  usando  máis  intensamente  a
maquinaria, usándoa as 24 horas distribuíndo o traballo por quendas. Pero isto é algo que tarde
ou cedo farán os seus competidores, co cal a contradición segue en pé: a tendencia a aumentar
as ganancias vese contrarrestada pola tendencia estrutural do capitalismo a diminuílas.

Ademais, se os obreiros se quedan sen traballo, no hai diñeiro para o consumo.  Isto entra
nunha espiral de crise,  e moitos capitalistas van á quebra engrosando o "exercito de
desposuídos".

O propio capitalista non pode desfrutar da súa riqueza posto que ten que invertela se non quere
ir á quebra e engrosar a clase dos proletarios.

6)Crises periódicas de superprodución no capitalismo: Segundo Marx o capitalismo é un

15



sistema anárquico. Nas formas de  economía pre-capitalistas a produción de mercadorías
está "regulada" polas necesidades existentes (non é anárquico):  prodúcese o que se vai a
consumir. Pero  o capitalismo  está suxeito a moi poucas regras, pois o  mercado non está
regulado  polo  consumo.  A  súa  tendencia  é  aumentar  as  ganancias  e  debido  ao  avance
tecnolóxico fai posible que se acade un  gran volume de superprodución que conduce a
"crises periódicas de superprodución": cando o mercado non pode absorber os produtos.
Xérase así un círculo vicioso: caen as ganancias, logo diminúe a inversión, como consecuencia
aumenta o despido, isto xera unha diminución da capacidade adquisitiva, outra diminución da
ganancia e así sucesivamente ata que o desemprego  aumentou tanto e os salarios descenderon
ata tal punto que se dan outra vez as condicións para aumentar as ganancias. As crises do
sistema  capitalista  son  periódicas  e  é  un  mecanismo  regulador  que  permite  ao  sistema
sobrevivir: tras unha crise centralízase o capital en poucas mans.

7)Tese de pauperización: Mentras que a clase capitalista acumula cada vez máis riqueza, os
salarios da clase obreira non poden subir nunca moito máis arriba do nivel de subsistencia.
Segundo Marx, o capitalismo necesita que haxa un número de parados crónicos: o "exército
de reserva" ou "excedente relativo de poboación" como Marx o chama. Este exército de
reserva está formado por obreiros que se fixeron innecesarios a causa da mecanización e a
súa función é manter os salarios baixos. En tempos de prosperidade parte deste exército é
absorbido pola industria para manter baixos os salarios. En tempos de crise é un recurso
sempre dispoñible para o capitalista contra os intentos do proletariado de mellorar as súas
condicións laborais (sempre haberá outro para o teu posto de traballo).  Este exército de
reserva, anque sofre vaivéns, aumenta sempre de modo relativo. Por tanto, o capitalismo
está suxeito á lei  de aumento constante de pobreza.

8) O capital tende a concentrarse e centralizarse: Cada capitalista acumula ou concentra o
capital.  Pero  o capital  dos  distintos  capitalistas  tende  tamén a  centralizarse  formando
grandes empresas (hoxe multinacionais) que levan á quebra ás pequenas.
A  banca  contribúe  a  centralizar  o  capital  e  incluso  os  bancos  tenden  a  fusionarse.  O
resultado deste proceso é un xigantesco proceso de centralización de capitais.

Tamén as "sociedades anónimas" centralizan o capital dos socios. Por iso Marx supón que a
"sociedade  anónima"  representa  o  último  paso  do  capitalismo  que  conducirá  á  súa
disolución.
O funcionamento  do  capitalismo conduce  inevitablemente  á  disolución  do  sistema.  "O
capitalismo leva dentro de si o xerme da súa propia destrución".  Por iso,  o traballador
(proletariado) debe facerse coa propiedade dos medios de produción e abolir a propiedade
privada.

Nas súas últimas obras Marx fala de: 
-Fetichismo: dominio da cousa sobre o ser humano. As cousas convértense en fetiches.
-Reificación: O home convértese nunha mercadoría máis, unha "cousa" (res, en latín) , logo
as relacións humanas convértense en relacións entre cousas.

7.- CONCLUSIÓNS: INFLUENCIAS DO MARXISMO
Trala morte de Marx e Engels a corrente marxista dividiuse en dúas:
a) O movemento ortodoxo de Karl  Kautsky (líder  do partido social-demócrata  alemán):

defensores  da  teoría  de  Marx,  pero  acentuada  co  darwinismo  social:  a  historia  da

16



humanidade non é máis ca un caso particular da historia dos seres vivos.

b) O  revisionismo  de  Bernstein:  trata  de  reformar  o  marxismo  posto  que  moitas  das
previsións non se cumpriron: non se produciu o agravamento da situación económica do
proletariado, non  aumento o pauperismo, non  afundiu inevitablemente o capitalismo.
Por tanto Bernstein rexeita a dialéctica e a ditadura do proletariado.

c) Rosa Luxemburg:  fundadora do partido comunista alemán,  oponse ao revisionismo de
Bernstein, pero tampouco acepta o fatalismo evolucionista da ortodoxia de Kautsky. O
socialismo non é un resultado inevitable da historia, senón unha tendencia que debe ser
levada á práctica polo proletariado: "a vitoria do socialismo non cae do ceo".

d) Lenin: A difusión da corrente ortodoxa en Rusia: ataca o revisionismo de Bernstein, pero
sin darse conta reforma tamén o marxismo:  non é o proletariado por si mesmo o que
ten que adquirir  conciencia  de clase,  senón que ten que ser guiado por intelectuais
burgueses (como Marx e Engels):  o potencial revolucionario reside nunha aristocracia
burguesa de vanguardia: por tanto, a clase obreira non é "o partido" e tamén reforma o
marxismo ao  negar que o capitalismo se vaia a afundir inevitablemente  (necesita uns
guías), nin tampouco a revolución ocorrerá espontaneamente a partires das masas. 

e) Stalin  e  o  marxismo-leninismo:  Stalin  converteu  o  marxismo-leninismo  na  doutrina
oficial da Unión Soviética. Radicaliza a idea de Lenin de que unha elite debe facerse coa
dirección do movemento obreiro. Mantén o control absoluto do partido sobre toda a
cultura, sendo condenados todos os "desviacionistas". Xa Trotski tiña profetizado que o
partido  comunista  sería  substituído  polo  comité  central  e  este  polo  ditador;  e
realmente así  ocorreu con Stalin.  Ao final  da  súa vida  Trotsky  criticou a Stalin  e  foi
asasinado en México por Ramón Mercader.

f) G. Lukács (Húngaro):  Retoma de Hegel para o marxismo  a idea de método dialéctico:
este  método  prohibe  contemplar  os  feitos  fragmentados,  senón  que  deben  ser
entendidos como conectados nunha totalidade. Mantén que  non é certa a tese que di
que Marx afirma que a infraestrutura determina a superestrutura,  senón que entre
infraestrutura e superestrutura dáse unha relación dialéctica: en ambos sentidos.

g) Neomarxismo francés de Roger Garaudy: introduce  ideas existencialistas e cristiás no
marxismo.

h) Neomarxismo francés de Althusser: di que o verdadeiro Marx non é o xove "humanista"
que fala de alienación, senón o Marx maduro e científico do materialismo histórico.

i) A Escola de Frankfurt: Adorno, Horkheimer, Marcuse, Habermas (finais do século XX).
Trala Segunda Guerra Mundial, están en contra de todos os totalitarismos: o comunismo
da Unión Sovietica levou a un totalitarismo do partido (marxismo-leninismo), pero tamén
o bloque do oeste levou a un totalitarismo nacionalsocialista. O capitalismo avanzado da
segunda metade do século XX xa non funciona como en tempos de Marx. Agora inflúen
outros elementos de dominación: a televisión, psicoloxía de masas, tecnoloxía etc. e a
falta de liberdade non está tan clara como en aqueles tempos: agora está enmascarada,

17



tamén as clases sociais o están. 

Admiten o núcleo do marxismo pero cren que debe ser adaptado aos novos tempos.
Para  iso  é  necesario  complementar  a  filosofía  de  Marx  coa  filosofía  de  outros
pensadores, entre eles Freud, Hegel, Nietzsche etc.). 

-Adorno e Horkheimer forman a Vella Escola de Frankfunt (anos 30)
-Marcuse e Habermas representan a Nova Escola de Frankfurt (anos 60 en diante)

Todos  eles  comparten  a  chamada  "teoría  crítica"  baseada  na  idea  de  recuperar  o
"proxecto emancipador ilustrado": o ideal ilustrado de liberar ao home mediante a razón.

-  Adorno e Horkheimer son os autores da famosa obra "Dialéctica da ilustración". A súa
tese xeral é que o ideal ilustrado de emancipación do home nno se ten levado a cabo
durante  o  século XIX  e XX,  senón todo o contrario.  A  humanidade  perdeu de vista  a
finalidade da ilustración e por elo se trata de recuperar estes ideais emancipatorios. 

Tamén todos eles se ven influenciados polos acontecementos do  maio do 68 francés
(revolta estudantil): protesta contra o capitalismo avanzado que en vez de emancipar ao
home o aliena.

-  Marcuse recorre  á  teoría  da  represión psicolóxica  de Freud  e aplícaa  á  análise  da
represión  social  dos  instintos.  A  sociedade  capitalista  avanzada  reprime  o  instinto
sexual  e  canalízao cara   ao  traballo.  A  proposta  de Marcuse en "Eros  e  civilización”
consiste en eliminar esta "represión sobrante" do instinto sexual para que o home poda
ser feliz canalizando o amor de modo natural.

- Habermas é un autor aínda vivo (premio Príncipe de Asturias das ciencias sociais). A súa
proposta é facer da sociedade actual unha sociedade na que as decisións se tomen por
"consenso". Defende unha teoría pragmática da verdade: a verdade é o resultado dun
"diálogo"  entre  todos  os  participantes  sociais.  Habermas  trata  de  "reconstruír"  o
materialismo histórico pero enriquecéndoo con influencias de moitos outros autores: o
idealismo alemán, a psicoloxía de Freud, o pragmatismo de Peirce, a hermenéutica de
Gadamer, a teoría funcional de sistemas de Luhman etc.
Pero quizá a súa obra fundamental sexa "Coñecemento e interese", na cal defende que o
coñecemento  humano  está  guiado  por  3  intereses: o  interese  técnico  das  ciencias
empíricas, o interese práctico das ciencias hermenéuticas e un terceiro e fundamental
interese que é o "interese emancipatorio" propio da "Teoría crítica": a súa filosofía.
Habermas critica a Popper e táchao de "positivista" por non contemplar os intereses que
dirixen o coñecemento, especialmente o "emancipatorio".

TEXTOS ABAU DE MARX
K. MARX, texto 1 

Manuscritos económico-filosóficos de 1844 

En  que  consiste,  pois,  a  alienación  do  traballo?
Primeiro, en que o traballo é externo ao traballador, é dicir, que non pertence á súa esencia,
que, por iso, o traballador non se afirma no seu traballo, senón que se nega, non se sente

18



ben, senón infeliz, non desenvolve unha enerxía física e espiritual, senón que mortifica o seu
corpo e estraga o seu espírito. De aí que o traballador só se sinta consigo mesmo fóra do
traballo e no traballo fóra de si. “No seu” está cando non traballa e cando traballa non está
“no seu”.  O seu traballo  non é,  pois,  voluntario,  senón obrigado,  traballo  forzado.  Non é
daquela a satisfacción dunha necesidade, senón só un  medio  para satisfacer necesidades
alleas. O seu carácter estraño saliéntase nidio en que en canto non hai unha constrición
física ou de calquera outra índole, fóxese do traballo como da peste. O traballo externo, o
traballo  no  que  o  home  se  allea,  é  un  traballo  de  autoinmolación,  de  mortificación.
Finalmente a exterioridade do traballo para o traballador maniféstase en que non é o seu
propio traballo, senón o doutro, en que non lle pertence, en que no traballo non se pertence a
si mesmo, senón a outro. Así como na relixión a actividade espontánea da fantasía humana,
do cerebro e do corazón humanos, esta actúa independentemente do individuo, é dicir, é
para el coma efecto dunha acción divina ou demoníaca; así a actividade do traballador non é
actividade de seu; pertence a outro, é a perda de si mesmo. 

K. MARX, Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Primeiro manuscrito, XXIII (O traballo
alleado) 

Trad. de Rafael Martínez Castro (USC) 

K. MARX, texto 2 

A ideoloxía alemá 

En completa oposición á filosofía alemá, a cal descende do ceo á terra, erguémonos aquí da
terra ao ceo. É dicir, non se parte daquilo que os homes din, imaxinan ou se representan, e
tampouco dos homes ditos, pensados, imaxinados, representados, para dende aí chegar aos
homes de carne e óso; pártese dos homes realmente activos e con base no seu real proceso
vital, preséntase tamén o desenvolvemento dos reflexos e ecos ideolóxicos deste proceso de
vida. Tamén as imaxes nebulosas no cerebro dos homes son sublimacións necesarias do
seu proceso vital material empiricamente constatable e ligado a precondicións materiais. A
moral, a relixión, a metafísica, e a restante ideoloxía, e as formas da consciencia que lles
corresponden,  non conservan así  por máis tempo a aparencia de autonomía. Non teñen
historia, non teñen desenvolvemento, senón que os homes que desenvolven a súa produción
material e o seu intercambio material son os que, ao cambiar esta súa realidade, cambian
tamén o seu pensamento e os produtos do seu pensamento. Non é a consciencia a que
determina a vida, senón que é a vida a que determina a consciencia. No primeiro modo de
consideración pártese da consciencia como individuo vivo; no segundo, que corresponde á
vida  real,  pártese  dos  mesmos  individuos  vivos  e  reais  e  considérase  a  consciencia
unicamente como a súa consciencia. 

K. MARX / F. ENGELS; A Ideoloxía alemá (1845/46), Tomo I, I. A. [1.] (A ideoloxía en xeral,
nomeadamente a alemá) 

Trad. de Rafael Martínez Castro (USC) 

K. MARX, texto 3 

Para a crítica da economía política 

O resultado xeral que obtiven e que, unha vez conseguido, serviu de fío condutor aos meus
estudos, pode ser así sucintamente formulado: na produción social da súa vida entran os
homes en determinadas relacións, necesarias, independentes da súa vontade, relacións de
produción que corresponden a un determinado nivel de desenvolvemento das súas forzas

19



produtivas materiais. A totalidade destas relacións de produción forma a estrutura económica
da sociedade, a base real sobre a cal se ergue unha superestrutura xurídica e política, e á
cal corresponden determinadas formas da consciencia social. O modo de produción da vida
material condiciona o proceso da vida social, política e espiritual. Non é a consciencia dos
homes a que determina o seu ser, senón ao contrario, é o seu ser social o que determina a
súa consciencia. Nunha certa etapa do seu desenvolvemento, as forzas produtivas materiais
da sociedade entran en contradición coas relacións de produción existentes ou, o que é só
unha expresión xurídica disto, coas relacións de propiedade no seo das cales se tiñan ata aí
movido. De formas de desenvolvemento das forzas produtivas, estas relacións convértense
en ataduras das mesmas. Sobrevén así unha época de revolución social. 

K.  MARX;  Para a crítica  da economía política  (1859),  Prólogo  Trad.  de Rafael  Martínez
Castro (USC) 

K. MARX, texto 4 

O capital 

Por  outra  banda,  emporiso,  restrínxese  o  concepto  de  traballo  produtivo.  A  produción
capitalista non é simple produción de mercancías, é esencialmente produción de plusvalía. O
traballador non produce para si, senón para o capital. É por iso que xa non abonda con que
simplemente produza; ten que producir plusvalía.  Só é produtivo o traballador que produce
plusvalía  para  o  capitalista  ou en proveito  da autorrealización  do capital  (...)  Por  iso  en
ningún caso o concepto de traballo comprende unicamente unha relación entre actividade e
efecto útil, entre traballador e produto do traballo, senón tamén unha relación de produción
especificamente social que se xera historicamente e que fai do traballador un instrumento
inmediato para o proveito do capital. 

(...)
A prolongación da xornada laboral alén do punto no que o traballador ten xa producido un 

equivalente  do valor  da súa forza de traballo  e máis  a apropiación  desta plusvalía  polo
capital: iso é a produción de  plusvalía absoluta.  Esta constitúe o fundamento universal do
sistema capitalista e a orixe da produción de plusvalía relativa. Neste caso a xornada laboral
está  dividida  de  antemán  en  dúas  partes:  traballo  necesario  e  traballo  engadido.  Para
prolongar o traballo engadido acúrtase o traballo necesario por métodos mediante os cales o
equivalente do salario é producido en menos tempo. A produción da plusvalía absoluta ten
que ver unicamente coa duración da xornada de traballo; a produción da plusvalía relativa
revoluciona por completo os procesos técnicos de traballo e os agrupamentos sociais. 

K. MARX;,  O capital,  Tomo I (Crítica da economía política),  Libro I,  Sección V, Cap XIV
(Plusvalía absoluta e relativa) 

Trad. de Rafael Martínez Castro (USC) 

20


