ILUSTRACION: OS LIMITES DO CONECEMENTO EN KANT

1.- A IDEA KANTIANA DE ILUSTRACION

"Ilustracion ¢ a saida do home do seu culpable estado de minoria de idade. O estado de minoria
de idade ¢ a incapacidade de servirse da propia razén sen axuda de outro. Este estado de minoria
de razon ¢ culpable cando a causa da mesma non reside nunha carencia do entendemento, senén
nunha falta de decision e de valor para servirse del por nds mesmos, sen a guia doutro. jsapere
aude! jatrévete a servirte do teu propio entendemento! Este &, por tanto, o lema da Ilustracion".

Esta € a definicion que Kant da de Ilustracion no seu célebre escrito ";Que ¢ Ilustracion?" 1784.
Kant reivindica unha razén auténoma (do grego "auto": darse a si mesmo, € "nomos": norma,
lei), € dicir, unha razon libre, liberada, non tutelada. Kant cre que a sua €poca ¢ ainda non mais ca
unha "época ilustrada" un camifio cara o progreso, pero ainda non unha "época de ilustracion";
sendo este ideal quizais inalcanzable.

1.1.- Caracteristicas xerais da Ilustracion

A 1ilustracion do XVIII sithiase entre o Barroco do XVII e o Romanticismo do XIX. Este ¢ o

"século das luces", chamado asi porque a stla inica guia ¢ a "luz" da razon. Caracterizase non sé

polo afan de adquirir moitos cofiecementos, senon tamén de estendelos 4 maioria da poboacion

para ilustrala, iluminala. Hai que distinguir entre a ilustracion inglesa, a francesa e a alema..

a) A ilustracion iniciase en Inglaterra un século antes que no resto de Europa gracias a
“Gloriosa Revolucién de 16887, e caracterizase pola tolerancia relixiosa e politica, o
empirismo gnoseoloxico e o cultivo das ciencias da natureza. Esto mdstrase na ciencia de
Newton, a filosofia dos empiristas Locke e Hume, no deismo, nos moralistas (que
fundamentan a moral ao marxe da relixion: no sentimento), na psicoloxia asociacionista e na
escola escocesa (que defenden verdades innatas manifestas na experiencia interna: no sentido
comun).

b) A ilustracién francesa inspirouse nos ilustrados ingleses, pero o seu sistema politico
autoritario xunto ao ascenso da clase burguesa xeran un clima de tension social que culminara
na Revolucion Francesa de 1789. Por isto as cuestiones madis relevantes para eles son a orde
moral, o dereito ¢ o progreso historico. O francés convértese en lingua da cultura e dende
Francia irradiase a toda Europa. Isto mostrase en varias direccions:

-A enciclopedia e os naturalistas. Estes ultimos conciben a natureza non ao xeito cartesiano

mecanico-mecanista, senéon como algo con vida e conciencia (sintese de Newton e Leibniz).

- O sensismo de Condillac: o cofiecemento queda reducido a pura sensacion.

- O materialismo de La Mettrie e Holbach que consideran ao home como pura maquina (un
complexisimo reloxo): estenden a todo o home a concepcion cartesiana da res extensa.

- Rousseau: contra a fundamentacion das monarquias absolutas por parte de Hobbes (na obra
"Leviathan"), Rousseau introduce a idea de "vontade xeral", liberdade baseada na razon que
lexitima a sociedade democratica e a "soberania do pobo" na stia obra "O contrato social". (As
suas ideas son base da Revolucién Francesa 1789). Por outra banda, Rousseau reacciona en
certo modo contra a idea de “progreso” dos ilustrados e tamén € precursor do romanticismo e
das filosofias irracionalistas e sentimentais do XIX.

c) A Ilustracion pasa de Francia a Alemaia, gracias a Federico II de Prusia que acolle na sua
corte aos ilustrados franceses. A ilustracién alema non trata novos temas, senén que afonda na



analise da razon para facer que o saber acerca da natureza, a politica e a moral se rexan por ela:
os autores destacados son Wolff e Kant, mestre e discipulo.

Dun xeito xeral, seguindo a Kant, pode dicirse que a caracteristica fundamental da ilustracion ¢ a
idea de “autonomia absoluta da razon”; dito doutro xeito: liberdade da razon; ou, como di Kant,
"maioria de idade da razon". Liberdade significa liberacion, pero ;de qué atadallos se libera a
razon?. Para sabelo debemos mirar &4 Historia.

En primeiro lugar, libérase da tutela da relixion, entendida como '"relixion revelada"
(sobrenatural, misteriosa, supersticiosa) por Deus na Biblia. Agora, a relixion convértese en
"relixion natural" ou racional (sen milagres, profecias nin ritos). A relixion natural concrétase no
Deismo acunado en Inglaterra, pero cuxo maior exponente ¢ o francés Voltaire, que rematara
identificando a relixion coa moral ou ética.

En segundo lugar, a razon ilustrada libera 4 sociedade das ataduras do absolutismo politico (na
Revolucion Francesa 1789, e tamén coa independencia dos EEUU 1776). Eliminase o poder
absoluto dos monarcas (antigo réxime) e Montesquieu en Francia separa os poderes do estado en:
executivo, lexislativo e xudicial.

En terceiro lugar, a razon libérase da ignorancia, prexuizos e tradicion tratando de expandir a
cultura para formar un espirito critico. Isto mostrase en Francia co "Dicionario historico e
critico" de Pedro Bayle e coa "Enciclopedia ou dicionario razoado das ciencias, artes, ¢ oficios"
de Diderot ¢ D"Alambert. E plasmarase na obra critica de Kant.

En cuarto lugar, a razon libérase da concepcion cristia da Historia como plan providencial de
Deus cuxo fin ¢ a salvacion sobrenatural, e substitie esta idea pola de progreso continuo da razon
e da humanidade na Historia, concibida agora como proceso baseado en leis exclusivamente
naturais (a Historia secularizase).

En resumo, o espirito ilustrado influira na ética formal de Kant e queda plasmado no escrito de

Kant "Que ¢ ilustracion", cuxas ideas fundamentais son:

- Ilustracion ¢ a saida da minoria de idade da razon

- A razén menor de idade € ela mesma culpable, pois € mais comodo e doado deixarse levar por
opinions alleas e non pensar por si mesmo.

- O lema da Ilustracion ¢ “sapere aude!”: jatrévete a saber! Ten o valor de usar a tia propia
razén sen a guia doutro

- Moitos homes por comodidade ¢ falta de valor déixanse guiar por unha instancia allea a
propia razon para evitar o esforzo de pensar por si mesmos. Por iso cre Kant que estd nunha
"época de Ilustracion", mais non ainda nunha "época ilustrada".

- Se existise a liberdade, o publico non tardaria en auto-ilustrarse.

- Kant cre que a Ilustracion sé precisa da liberdade, isto é: o uso publico da razon. Distingue
entre: uso privado da razén que se refire ao uso da razén no traballo ou posto que se exerce e
que debe estar sometido ao principio de obediencia (ex.: militar, funcionario, sacerdote:
organizacion xerdrquica prusiana). E o uso piblico da razén que se refire & exposicion
publica das ideas e ideais para ilustrar aos homes; este uso non debe estar "tutelado", coartado,
sendn que debe ser fomentado e libre de acordo cos ideais da ilustracion.

- Neste escrito concede eloxios ao monarca ilustrado Federico II de Prusia que fomenta a
ilustracion en Alemana: liberdade de pensamento (liberdade relixiosa e lexislativa), pero
tamén a disciplina e a orde prusiana: "razoade todo o que queirades e sobre o que queirades,
pero obedecede"



TEXTO KANT SOBRE A ILUSTRACION

KANT, texto 1
«Que é a ilustracion?»

A ilustracion é a saida do home da sta minoria de idade, da cal el mesmo é o culpable. Minoria
de idade é a incapacidade de servirse do seu entendemento sen a direccién doutro. Un mesmo
€ o culpable desta minoria de idade cando a causa dela non reside na carencia de
entendemento, sendn de decision e valor para servirse del sen a direccién de outro. Sapere
aude! Ten o valor de servirte do teu propio entendemento!, velai a divisa da ilustracion.

Preguiza e covardia son a causa pola que unha tan grande parte de homes moito despois de
que a natureza os ceibara da direccion allea (naturaliter maiorennes), sigan emporiso a ser con
gusto toda a vida menores de idade; e é por iso que lles resulta tan doado és outros erixirse nos
seus titores. E tan cémodo ser menor de idade! Se tefio un libro que pensa por min, un director
espiritual que ten unha conciencia moral para min, un médico que me prescribe unha dieta, etc.,
daquela non preciso molestarme. Se podo pagar, non tefio necesidade de pensar; xa habera
outros que asuman por min tan amoladora tarefa. A inmensa maioria dos homes (...) consideran
que o paso cara a maioria de idade, ademais de pesado, € perigoso: iso procuran os titores que
se encargaron bondadosamente do seu control.

(...)

Para a persoa individual é daquela dificil dar saido dunha minoria de idade case convertida en
natureza (...) De ai que s6 uns poucos conseguisen co propio esforzo do seu espirito zafarse da
minoria de idade e, con todo, manter o paso firme.
Ben mais posible é, pola contra, que o publico se ilustre por si mesmo; asi sera, de certo, case
inevitablemente con s6 que se deixe en liberdade. Pois sempre se atoparan, mesmo entre os
establecidos titores da gran masa, alguns que pensen por si mesmos, os cales, logo de
desfacerse do xugo da minoria de idade, propagaran no seu redor o espirito dunha estimacién
racional do propio valor e da vocacion de todo home a pensar por si mesmo.

I. KANT; «Que é a ilustracion?» (Berliner Monatschrift, decembro, 1784). Trad. de Rafael
Martinez Castro (USC)

IL.- OS LIMITES DO CONECEMENTO EN KANT

IMMANUEL KANT 1724-1804

2.1.- Vida e obras

Nado en Konigsberg en 1724, cuarto fillo dun modesto silleiro e nai de inclinacion relixiosa
(pietista) que lle inspirou un profundo sentido moral. Estudou en Konigsberg con Martin Knutzen,
de cuxa man se viu influenciado pola ciencia de Newton ¢ a filosofia racionalista de Wolff. Logo
dedicase a ensinar como preceptor aos fillos das familias de Konigsberg.

Periodo pre-critico: en 1746 obtivo o doutorado e comeza a ensinar como profesor contratado
durante 15 anos ata 1770. (nas obras do periodo pre-critico constatase a influencia del
racionalismo de Wolff y Lebniz e tamén do método experimental de Newton). Kant afirma que
a lectura do empirista Hume (1762) "espertouno do seu sofio dogmatico'" facendo que o seu




racionalismo inicial se vise influido polo empirismo. Tamén o pensamento de Rousseau
entusiasmou a Kant polas stas ideas de autonomia e liberdade; isto influird na sua Etica.

Periodo critico: en 1770 obtivo o seu nomeamento de catedratico de loxica e metafisica en
Konisgsberg (hoxe Kaliningrado rusa) como profesor titular, obtendo seguridade economica. Este
¢ o ano da stia famosa '"Disertacion sobre a forma e principios do mundo sensible e
intelixible" que soluciona o problema do espacio e o tempo (a nivel da sensibilidade), pero non
ainda o problema das categorias (a nivel do entendemento): contén xermes importantes da stia
obra mestra "Critica da razon pura' de 1781. O periodo entre unha e outra obra cofiécese como
a famosa década do silencio (1770-1781), dez longos anos sen publicar e que dedica a madurar a
stia obra cumio: "Critica da razon pura" (Selectividade). Esta obra non foi entendida debido & sua
linguaxe escura e complexa e, por iso, Kant decidiu escribir un resume mais sinxelo:
"Prolegomenos a toda metafisica futura que haxa de poder presentarse como ciencia" 1783. A
continuacion sucédense vertixinosamente as demais partes do seu sistema:

- ":Que é Ilustracion?" 1784 (selectividade)

- "Fundamentacion da metafisica dos costumes'"1785,

- "Critica da razén practica" 1788(a sua ética),

- "Critica do xuizo''1790,

- "A relixion dentro dos limites da mera razon" 1793

- "A paz perpetua' 1795 etc.

A sua fama estendeuse enton e foi nomeado membro das Academias de Berlin, Viena etc. No seu
caracter predominou a razén e o sentido moral do deber sobre o sentimental. Non foi cristian
practicante, e a sua fe en Deus sO se deu a través do profundo respecto & conciencia moral de
espirito racionalista. Nunca saju das inmediacions de Konigsberg, anque leu moito e impartiu
clases sobre xeografia, cultura, e politica do seu tempo. Simpatizou coa Guerra de Independencia
Americana e coa Revolucion Francesa influido por Rousseau: inclinouse polo republicanismo e
foi defensor da "paz perpetua". En 1797 deixou a catedra pola sua vellez e caeu en debilidade
senil, que foi mermando as suas facultades ata convertelo nun automata. A sua lenta agonia
rematou o 12 de febreiro de 1804 aos 80 anos, sendo enterrado na catedral de Konigsberg.

2.2.- CONCEPTO DE FILOSOFIiA DE KANT

Segundo Kant existe un concepto mundano e un concepto académico de filosofia. O concepto
mundano de filosofia (do home de a pé) identificase cos ideais libertarios da ilustracion:
relacionar todos los cofiecementos cos fins ou intereses esenciais da razén humana (ética). Este
concepto mundano reducese & pregunta ;que é o home?. Esta, 4 siia vez, subdividese en outras
tres cuestions:

a) ;/Que podo coiiecer? Refirese ao cofiecemento alcanzable polo home: os principios e limites
do cofiecemento humano cientifico da natureza. A resposta correspondelle 4 metafisica na
“Critica da razon pura”. (Metafisica)

b) (Que debo facer? Refirese & accion do home: os principios da accion moral. A resposta
correspondelle & moral ou ética, na obra “Critica da razon prdactica”(Etica).

¢) (Que me cabe agardar? Refirese ao destino ultimo do home. A resposta correspondelle &
relixion, na obra “A relixion dentro dos limites da mera razon”. (Relixion)



2.3- O PROBLEMA DO CONECEMENTO: SINTESE ENTRE RACIONALISTAS E
EMPIRISTAS

A primeira cuestion que debe responder a filosofia ¢ ;que podo coiiecer? Isto tratao na sua obra
"Critica da razon pura”

Para isto explica o cofiecemento facendo unha sintese entre racionalistas e empiristas e
converte o “xiro subxectivista” en “xiro copernicano”.

A).- O "XIRO COPERNICANQO"

Kant acentia o "xiro subxectivista" ata convertelo en "xiro copernicano". Se a antiga filosofia
realista daba mais importancia ao obxecto, entendendo o cofiecemento como algo semellante a
unha "fotocopia" do obxecto, en troques, a filosofia moderna creu que a importancia do
coiiecemento (relacion suxeito-obxecto) recae no suxeito que ''s6 pensa ideas, non cousas'.

Kant concede ainda maior importancia ao suxeito afirmando que quiza é o propio suxeito o que
“constitie” a nosa concepcion_do obxecto. Kant entende o cofiecemento (relacion suxeito-
obxecto) compariandoo co que fixo Nicolas Copérnico na Astronomia. O mesmo que
Copérnico creu que podia explicar mellor o movemento dos astros supofiendo que ¢ a Terra a que
se move (Heliocentrismo), Kant cre que pode explicar mellor o cofiecemento supofiendo que € o
suxeito o que “constitiie” o obxecto.

Para un estudio detallado do cofiecemento humano, Kant distingue no ser humano tres facultades

que intervefien no cofiecemento:

a) A sensibilidade: ¢ pasiva. Limitase a recibir impresiéns nos sentidos: cores, olores, sons etc.

b) O entendemento: ¢ activo ou espontianeo. Esta actividade consiste en que produce
espontaneamente conceptos sen derivalos da experiencia ( por ex.: concepto de substancia,
causa etc. que chama categorias).

c) A razén: enlaza xuizos buscando unificar o saber en “ideas”: o incondicionado.

Kant foi primeiro racionalista seguidor de Christian Wolff, pero despois de que Hume o
"espertase do seu soiio dogmatico' admite Kant que o empirismo tamén ten parte de razon.
Asi no cofiecemento intervefien dous tipos de elementos:

a) Elementos “a priori” do cofiecemento: son independentes da experiencia (racionalismo)
b) Elementos “a posteriori” do coiiecemento: dependen da experiencia (empirismo)

Ambos elementos (a priori e a posteriori) son necesarios para que se produza o cofiecemento. Asi
realiza a sintese entre racionalistas e empiristas ao afirmar Kant que tefien parte de razon os
empiristas ao dicir que o cofiecemento “comeza” (elementos a posteriori do cofiecemento) coa
experiencia; pero tamén teiien parte de razén os racionalistas ao afirmar que anque todo
cofiecemento '"comece' coa experiencia, non todo el “procede” da experiencia (elementos a
priori do cofiecemento).

2.5.- A OBRA “CRITICA DA RAZON PURA”: O PROBLEMA DA METAFISICA
A maxima preocupacion de Kant ¢ o destino da Metafisica (existencia de Deus, inmortalidade da
alma, creacion do mundo). (E a metafisica unha ciencia?

Kant, ao igual que xa fixera Descartes, constata que "a metafisica non atopou ainda o camifio



seguro da Ciencia". Daas son as deficiencias que caracterizaron ata agora & "reina das
ciencias'':

a) Non progresa como as demais ciencias ¢ a miudo ten que empezar de novo

b)Os cientificos poiiense de acordo nas sias teorias, mentres que entre os metafisicos reina o
mais escandaloso desacordo.

A metafisica, sen embargo, existe. E existe porque no home hai unha "disposicion natural",
unha tendencia ou necesidade da razén que o inclina a indagar estes grandes temas (Deus, alma,
mundo). Pero ata agora non conseguiu o status de ciencia. Por iso para Kant o problema
fundamental da "Critica da razon pura” é resolver se a metafisica pode converterse ou non en
ciencia.

(Como podemos indagar isto? Para iso hai que seguir os seguintes pasos:

a)En primeiro lugar temos que saber como é posible a ciencia: que condicions se requiren para
que un coflecemento sexa cientifico

b)A continuacién temos que indagar se a metafisica se axusta ou non a estas condiciéns. En
caso afirmativo podera ser ciencia, do contrario habera que rexeitala como ciencia.

2.5.1- ;Como é posible a ciencia?

Kant non dubida de que a ciencia € posible, pois ai esta a fisica de Newton para demostralo. O que
se prop6n saber ¢ que € o que a fai posible. Para resolver esta cuestion, pensa Kant, hai que ter en
conta que a ciencia non ¢ mais que un conxunto de xuizos ou proposicions. Por iso a pregunta
anterior se reduce a esta outra jcales son as condiciéns que se requiren para que un Xuizo sexa
cientifico? Isto resolverase observando que tipo de xuizos utiliza a ciencia (a fisica de Newton) e
investigando as condicidons que os fan posibles. Pero ;que tipo de xuizos utiliza a ciencia?. Kant
cre que hai varios tipos de xuizos e a ciencia utiliza un determinado tipo. Primeiro habera que ver
que tipos de xuizos hai:

2.5.2.- Tipos de xuizos
Segundo Kant, hai tres grandes tipos de xuizos

a) Xuizos analiticos a priori: por ser “analiticos” o predicado esta incluido no suxeito
(analizando u suxeito vexo que o predicado vai incluido no suxeito) e por ser “a priori” son
independentes da experiencia.

Por exemplo: o xuizo “O triangulo ten tres angulos" ¢ analitico porque se tomamos
mentalmente o concepto de tridngulo e o analizamos, atopamos que dentro do concepto de
triangulo esta o ter "tres angulos".

Estes xuizos non nos dan informacion nova, ou como di Kant "non son extensivos" non estenden,
non amplian o noso cofiecemento: o que saiba que ¢ un triangulo xa sabe que ten tres angulos.

Son sempre verdadeiros (universais e necesarios) ;por que? porque non fan mais ca repetir o
contido do suxeito. Son xuizos de identidade ou tautoloxias (do grego tauto=o mesmo-+logos:
palabra). E son verdadeiros porque para captar a sia verdade s6 temos que a analizar o
concepto de suxeito e, por tanto, non necesitamos recorrer 4 experiencia: son, por tanto,
xuizos analiticos a priori (independentes da experiencia).



b) Xuizos sintéticos a posteriori: por ser “sintéticos” neles o predicado non esta incluido no
suxeito (amplian ou extenden o cofiecemento) e¢ por ser “a posteriori” dependen da
experiencia.

Por exemplo: "A auga ferve a cen graos". Se analizamos mentalmente o concepto de "auga"
non encontramos nel incluido o predicado "ferver a cen graos", por iso non ¢ analitico
sendn sintético.

Estes xuizos dannos informacion nova, son extensivos, amplian o noso cofiecemento. ;Son
sempre verdadeiros? Para sabelo temos que recorrer & experiencia: nos sabemos que "a auga ferve
a cen graos" porque o temos experimentado. Os xuizos sintéticos a posteriori son verdadeiros no
momento no que a experiencia nolos confirma. Pero resulta que a experiencia os confirma
nun lugar concreto e nun tempo concreto, aqui e agora, e, por tanto, s6 son verdadeiros
mentres se esta verificando. No momento en que deixo de ter experiencia (de percibir que a auga
ferve a cen graos) xa non podo estar seguro de que isto ocorrerd no futuro. Nada me asegura de
que noutro momento e lugar a auga ferve & mesma temperatura (de feito, nos altos cumios das
montafias a auga ferve a menos graos canto mais altura). Algo semellante dicia Hume na sua
critica do principio de causalidade).

Polo tanto os xuizos sintéticos a posteriori son particulares (non universais: a sta verdade
restrinxese ao aqui e agora) e continxentes (non necesarios: o seu contrario ¢ posible: a auga
pode non ferver a cen graos). En consecuencia, non son cientificos.

¢) XUIZOS SINTETICOS A PRIORI (X.S.A): son os propios da ciencia fisica de Newton.
(Cal dos dous anteriores tipos de xuizos constitien a ciencia? Non poden ser os xuizos analiticos
a priori, pois estes non amplian o noso cofiecemento, non descubrimos nada novo con eles: non
facemos mais que explicar o xa cofiecido, ou como di Kant: non son extensivos. Tampouco
poden ser os sintéticos a posteriori, porque son “particulares” (non universais) e
“continxentes” (non necesarios), mentres que a ciencia utiliza xuizos “universais” e
“necesarios” (dende Socrates) verdades que o son agora e “sempre e en todo lugar” e “non
soamente aqui e agora”.

Resulta pois que a ciencia, a fisica de Newton, non utiliza xuizos analiticos a priori, nin xuizos

sintéticos a posteriori. Os xuizos que emprega a ciencia tefien que ser:

a) Universais e necesarios e independentes da experiencia, ¢ dicir, tefien que ser a priori
(como os analiticos )

b) Pero, ademais, deben ampliar o noso cofiecemento, ¢ dicir, deben ser extensivos (como os
sintéticos)

Logo os xuizos que utiliza a ciencia deben ser XUIZOS SINTETICOS A PRIORI.

Na sua "Critica da razén pura" Kant demostra que efectivamente son estes xuizos sintéticos a
priori os que constitlien a ciencia.

a) A ciencia matematica (aritmética+xeometria) utiliza xuizos sintéticos a priori. Exemplo: "A
lifia recta é a distancia mais curta entre dous puntos'. Non é analitico, pois o predicado
non estd contido no suxeito. Se analizamos mentalmente o concepto de lifia recta non
encontramos o concepto de distancia. Pero tampouco é a posteriori, xa que non necesitamos
acudir & experiencia para saber que a lifia recta ¢ a distancia mais curta entre dous puntos. Por
tanto, ten que ser sintético (non analitico): amplia o noso cofiecemento, pero ademais é a



priori (non a posteriori): non necesitamos recorrer 4 experiencia.

b) A ciencia fisica (Newton) tamén utiliza algins xuizos sintéticos a priori: "Todo o que
comeza a existir ten unha causa" (principio de causalidade). Non é analitico, pois na
nocion de suxeito "o que comeza a existir" non esta incluido o predicado "ter unha causa".
Logo é sintético: estende o noso cofiecemento. Pero tampouco € a posteriori, pois non temos
que recorrer 4 experiencia para comprobar que todo efecto ten unha causa. Logo € sintético a
priori, ¢ dicir, universal e necesario: cientifico.

c) A metafisica non utiliza xuizos sintéticos a priori: conclusion da "Critica da razon pura".
En consecuencia, a metafisica non é ciencia.

Vexamos como chega a estas conclusions na sua "Critica da razén pura"

2.6.- A OBRA MESTRA “CRITICA DA RAZON PURA”
A obra dividese nos seguintes apartados:

a) Estética transcendental: trata sobre os elementos do cofiecemento sensible: a
sensibilidade (demostra como as matematicas son ciencia).

b) Analitica transcendental: trata sobre os elementos do cofiecemento intelectual: o
entendemento (demostra como a fisica de Newton ¢ ciencia).

c) Dialéctica transcendental: trata sobre os elementos do cofiecemento racional: a razén
(demostra que a metafisica non ¢ ciencia)

2.6.1.- A ESTETICA TRANSCENDENTAL: (CRITICA DA SENSIBILIDADE)

A palabra "estética'" (hoxe teoria da beleza) isaa Kant no seu significado etimoléxico: do grego
"aisthesis" que significa sensacion. Por iso esta parte da obra ¢ unha teoria da sensibilidade
(sentidos): "Chamo Estética transcendental 4 ciencia de todos os principios da sensibilidade a

priori". A sensibilidade é pasiva, ¢ dicir, ¢ a capacidade de recibir (receptividade)
representacions ao sermos afectados polos obxectos.

A Estética Transcendental estuda:
1.- As condiciéns que fan posible o cofiecemento sensible
2.- Demostra que a matematica (aritméticatxeometria) € ciencia porque utiliza xuizos
sintéticos a priori e que estes camprense necesariamente en todos os obxectos da experiencia.

Vexamos isto por separado:

1.-Condicions do cofiecemento sensible

Para que se produza o cofiecemento sensible precisanse dous tipos de condicions:
a)Condicions _empiricas: son condicions “dadas” na experiencia. Son a materia do
cofiecemento sensible: sensacions ou impresions sensibles (cor, dureza, etc.).
b)Condiciéns a priori: Son condiciones “postas” polo suxeito que non provefien da
experiencia. Estas condicions son a forma do cofiecemento sensible: o espacio e o tempo.

Segundo Kant, o espacio e o tempo non son propiedades das cousas, non existen fora do
suxeito (nin existen fora do suxeito como espacio e tempo absolutos como afirma Newton, nin



tampouco existen fora do suxeito como a relacion entre as cousas, como afirma Leibniz). Para
Kant, espacio e tempo son formas “postas” polo suxeito para poder percibir as impresions
sensibles. Kant da duas definicioéns do espacio e o tempo:

A) Primeira definicion: son formas a priori da sensibilidade.

- Son formas porque non son impresions sensibles (cor amarela, sabor acido, etc.) non son a
materia, senén a forma ou modo que nos “poiiemos” para percibir todas as impresions.
Quere dicir que a nosa sensibilidade percibe as impresiones sensibles sempre "nun" espacio e
"nun" tempo.

- Son a priori: significa que non provefien da experiencia. Espacio e tempo non proceden da
experiencia, senon que a preceden, estan no suxeito. Son condicidons universais € necesarias
para que a nosa experiencia sexa posible: isto quere dicir que sen elas non seria posible ter
experiencia algunha. Kant demostrao dicindo: podemos pensar o espacio sen obxectos € 0
tempo sen acontecementos, pero non podemos pensar os obxectos sen espacio nin 0s
acontecementos sen tempo.

- Da sensibilidade: ¢ dicir, do cofiecemento sensible (sentidos).

Kant distingue:

a) sensibilidade externa: a facultade de percibir mediante os cinco sentidos (cor -vista-, son
-oido-, sabor -gusto- etc.). Todas estas impresions sensibles dos sentidos externos estan
sometidas ao espacio e ao tempo: tefien que ser percibidas nun espacio e nun tempo.

b) sensibilidade interna: facultade de percibir os nosos estados internos ou psiquicos (unha
vivencia, un recordo, etc.). A experiencia interna sé esta sometida 4 forma do tempo. A
experiencia externa esta sometida, ademais, ao espacio. Por tanto, a forma mais importante
da sensibilidade é o tempo, pois toda experiencia estd sometida ao tempo (¢ condicién
inmediata da experiencia interna, ¢ condicion mediata da externa).

B) Segunda definicién: son intuicions puras

- Son intuiciéns: o propio da sensibilidade ¢ intuir, os sentidos traballan con “intuiciéns” non
con “conceptos” que son os propios do entendemento. No entendemento hai moitos
conceptos: cada concepto retne a moitos individuos da mesma especie baixo unha
caracteristica comun: abarca un nimero infinito de casos, pero non de partes. En troques, na
sensibilidade as intuicions non abarcan un nimero infinito de casos: so hai un espacio e un
tempo que poden ser divididos en un numero infinito de partes: hai infinitas partes do espacio
e infinitos intervalos de tempo.

- Son puras: ¢ dicir, baleiras de contido empirico. Espacio e tempo son como dous moldes ou
coordenadas nas cales se ordenan as impresiones sensibles.

Por tanto, o espacio e o tempo son condicions ou elementos transcendentais da sensibilidade:
fan posible o percibir sensible.

2.- Conclusion da Estética Transcendental: A matematica utiliza X.S.A aplicables a todo
obxecto da experiencia

Como o espacio e tempo son estruturas a priori que todos os humanos posuimos, € como a
matematica trata do espacio e o tempo, logo é unha ciencia valida para todo obxecto da
experiencia.

Explicacion:

A Estética transcendental demostra que:

a) A matematica utiliza xuizos sintéticos a priori.

b) Os xuizos sintéticos a priori das matematicas cumpriranse necesariamente en todos os



obxectos da nosa experiencia

Razoamento de Kant:

1.- Os xuizos das matemadticas tratan sobre o espacio € o tempo: a xeometria determina as
propiedades do espacio, a aritmética determina as propiedades do tempo: trata de series numéricas
(1,2,3,n..), ¢ dicir, de sucesions ordenadas no tempo. Os seus xuizos son sintéticos porque
“extenden” ou amplian o contido que aparece no suxeito.

2.- Pero como espacio e tempo son condicions a priori da nosa sensibilidade, logo os xuizos das
matematicas seran tamén a priori.

3.- E como todas as percepcions que tefiamos tefien que someterse as formas da sensibilidade
(espaciottempo), os xuizos sintéticos a priori das matematicas cumpriranse necesariamente
para todos os obxectos da nosa experiencia.

Resumo _da Estética Transcendental: a sensibilidade ¢ meramente receptiva (pasiva, non
activa) e o seu modo de coiiecer € intuir (intuicions, non conceptos). A “materia” que recibe
(impresions) ¢ intuida (ou ordenada) mediante a forma (espacio+tempo) da nosa sensibilidade.
Por tanto, o cofiecemento sensible esti composto de elementos a posteriori (“materia” ou
datos empiricos) e elementos a priori (ou “forma” que aporta o suxeito: espacio e tempo). Hai
intuicions puras (s+t) ¢ intuicions empiricas (s+t+impresions sensibles). A “materia”
(impresions) unida a “forma” (s+t) configura o “fenémeno” (do grego phaenomenon:
aparencia).

Isto quere dicir que non percibimos a realidade como ¢ en si mesma, ou como di Kant, non
percibimos a "cousa en si" ou noiumeno (ven do grego nous=entendemento), senon sé a cousa
tal e como se nos aparece ordenada polas formas do suxeito no espacio e no tempo: o fenémeno.
(primeira parte do "xiro copernicano' a nivel dos sentidos).

Conclusion: como a matemadtica trata do espacio e tempo, ¢ estas son formas a priori da nosa
sensibilidade nas que toda impresion ha de ordenarse, logo a matematica é valida para todo

obxecto da experiencia.

Pero a sensibilidade s6 ¢ un paso do cofiecemento humano, o percibido debe ser ainda
comprendido polo entendemento. Vexamos como ocorre:

2.6.2.- A ANALITICA TRANSCENDENTAL: (CRITICA DO ENTENDEMENTO)

A Analitica Transcendental é unha teoria do entendemento.

A Analitica Transcendental estuda:
1.- As condicidns que fan posible o cofiecemento intelectual

2.- Demostra que a fisica (Newton) € ciencia porque utiliza xuizos sintéticos a priori € que estes
cumprense necesariamente para todo obxecto da experiencia. Vexamolo por separado:

1.- Condicions do cofiecemento intelectual

A funcién da sensibilidade era percibir mediante intuiciéns empiricas, formadas pola materia
(impresidns: cor amarela, sabor acido, tacto aspero, forma circular etc. ) e a forma (nun espacio e
nun tempo) configurando o fendmeno. Pero para completar o cofiecemento é necesario
engadir a funcion do entendemento. A funcion do entendemento consiste en comprender o



fenomeno referindo estas impresions a un concepto. O entendemento comprende cando refire
as impresions (cor amarela, sabor acido, tacto &spero, forma circular etc.) a un concepto:
"limon", € dicir, cando unifica as impresions baixo unha "regra" de unificacion: o_concepto.
Segundo Kant isto prodicese mediante un xuizo ("isto ¢ un limon"). Por iso Kant define o
entendemento como a facultade das regras, facultade dos conceptos ou tamén a facultade dos
xuizos ou facultade de xulgar.

Cando o entendemento xulga, ¢ dicir, unifica as impresions baixo un concepto, faino mediante
dous tipos de conceptos:

a)Conceptos empiricos: son os que proceden da experiencia, son dados a posteriori e por tanto
son particulares, non universais e necesarios. Obtémolos das semellanzas dos fendmenos, ex.:
limén, home, casa...

b)Conceptos puros ou categorias: non proceden da experiencia, son “postos” pola
espontaneidade (actividade) do entendemento a priori. Son estruturas ou leis a priori do
cofiecemento: gracias a eles podemos coiiecer, ¢ dicir, construir os nosos xuizos acerca dos
fenomenos.

(Cantas categorias hai? Kant extrae o numero de categorias (12) dos tipos de xuizos: habera
tantas categorias coma tipos de xuizos. Tamén Aristoteles falara das “Categorias” (10): a
substancia como suxeito do enunciado e nove tipos de accidentes que constitien os predicados.
Pero para Aristoteles as categorias non s6 son gnoseoldxicas, senon tamén ontoloxicas (da
realidade), mentres que para Kant as categorias son s0 do cofiecemento: gnoseoloxicas. O
mesmo ocorre cos conceptos “materia” e “forma”: en Aristoteles son conceptos ontoloxicos
(da realidade), mais en Kant son conceptos do cofiecemento (gnoseoloxicos).

CRITERIO TABOA DOS XUIiZOS TABOA DAS CATEGORIAS
1.Universais (todo A é B) 1.Un1dafie
Segundo 2 | 5 particulares (Algin A ¢ B) 2.Pluralidade
CANTIDADE o gea 3.Totalidade
3.Singulares (unsé A ¢ B)
4.Afirmativos (A é B) 4. Reahd.a’d N
Segundo a| s Negativos (A non & B) 5. Negacion
CALIDADE ) . imitacio
6.Infinitos (A € non B) 6. Limitacién
7.Categoricos (incondicionados: A € B) 7. Substancia e accidente
Seeundo . 8.Hipotéticos [condicionados: se C ¢ D, A é B) 8.Causa e efecto
REgL ACION 9.Disxuntivo [excluintes: A é B ou C] 9.C,0munidade ou Accion
reciproca entre axente e
paciente
10. Probllematlcos [sup0§1t1V.()s: A ¢ posiblemente B] 10.Posibilidade-imposibilidade
11.Asertoricos [aseverativos: A é realmente B] . . . .
Segundo | 12.Apodicticos [necesarios: A ¢ necesariamente B] I1. Existencia-non existencia
MODALIDADE AP ‘ 12. Necesidade-continxencia

Para Kant as categorias son conceptos puros (baleiros de contido empirico) que s6 producen
cofiecemento se se enchen de contido empirico dado polo fenémeno. Son, por tanto, condicidons
ou elementos transcendentais do entendemento: fan posible o cofiecemento a priori.




A CATEGORIA DE CAUSA-EFECTO (PRINCIPIO DE CAUSALIDADE): As categorias
mais importantes son as “categorias de relacion”. En especial a categoria de "causa-efecto',
pois soluciona o problema de Hume.

Segundo Hume: a conexion entre causa e efecto non é unha “conexion necesaria” como
pensan os cientificos, porque se observamos empiricamente a dilatacion dos metais, por exemplo,
o unico que descubrimos ¢ unha “sucesion temporal” entre causa e efecto, non unha “conexion
necesaria. Polo tanto, de onde sacan os cientificos que hai unha “conexién necesaria?, pois do
"costume” de tela experimentado no pasado (ata agora sempre se dilataron os metais se
aplicamos calor), pero que isto ocorrera no pasado non me da dereito a supoiier con total
seguridade que vaia a ocorrer no futuro (predicions dos cientificos fisicos). Polo tanto, o
suposto “determinismo” da fisica (conexions entre causas e efectos que explicarian a
natureza de xeito determinista), non é tal determinismo ¢ apoiase nunha simple “crenza. Os
fisicos “cren” (belief) que ocorrerd tamén no futuro, pero “crer” non é “demostrar” (ciencia),
asi que as predicions cientificas para o futuro apdianse nunha “crenza sé probable”. Isto
significa que a_fisica non ¢ ciencia (cofiecemento universal e necesario), sendn so
coifiecemento “probable”. Por iso a filosofia de Hume remata nun “escepticismo” referente ao
coflecemento cientifico, anque “escepticismo moderado” porque para a vida cotian
supoiiemos que os fenomenos ocorreran como ocorreron no pasado (supoiiemos que o sol
saira maia, anque isto s6 sexa unha crenza).

Como soluciona Kant este problema de Hume (negacion da ciencia fisica)? Pois Kant
demostra que a Hume estaba equivocado: a conexion causa-efecto non é algo do mundo, non
¢ unha “cuestion de feito” como pensaba Hume, non € un xuizo sintético “a posteriori” (segundo
a terminoloxia de Kant), senén unha “categoria a priori” (previa 4 experiencia) do noso
entendemento, que aplicamos aos fendmenos sensibles para explicar o mundo. Comproba que a
categoria de causa-efecto non “procede” da experiencia, sendn que a “precede” a priori, ¢
dicir, ¢ un xuizo sintético a priori. As “leis concretas” da natureza poden variar (por exemplo
a dilatacion dos metais), pero o0 “principio xeral” de causa-efecto non: poida que no futuro non
se dilaten os metais, pero enton o noso entendemento preguntard cal ¢ a “causa” deste novo
“efecto”.

Deste xeito, Kant soluciona o problema de Hume (a fisica non é ciencia) e dalle a razén a

Newton: a fisica newtoniana é ciencia: a fisica deixa de ser un cofiecemento "probable" e
convértese en algo “universal e necesario” (definicion de ciencia dende Socrates).

Simplificando: Kant viria a dicir algo asi: supofiamos una lei causal da ciencia: "o calor dilata
os metais''; Kant recofi¢celle a Hume que este xuizo ¢ unha “cuestion de feito” ou como Kant lle
chama un xuizo sintético a posteriori, ¢ dicir, procedente da experiencia: a experiencia
mostranos que ocorre asi no presente, pero non que necesariamente tefia que ocorrer asi no
futuro. E posible que algiin dia aplicando calor aos metais estes contraian, por exemplo. Pero
para Kant isto non iria en contra do "principio xeral de causalidade” que di "todo efecto ten
unha causa'; pois neste caso tamén o noso_entendemento buscard a “causa” deste novo
“efecto”: a contraccion dos metais. A estrutura a priori do noso entendemento réxese polo
principio de causalidade. Logo os principios mais xerais da ciencia ("A ciencia pura da
natureza'') son universais e necesarios (contra o escepticismo de Hume, fundamenta Kant a
ciencia de Newton).

RESUMO DA ANALITICA TRANSCENDENTAL (TEORiA DO ENTENDEMENTO): O
conecemento deriva destas duas fontes do cofiecemento: a sensibilidade ¢ o entendemento.



Ambas son necesarias para que se produza cofiecemento.

A sensibilidade ¢ a facultade receptiva (pasiva): ten o poder de recibir representacions
(receptividade) mediante a “intuicion sensible”, sintetizando elementos a posteriori e a priori
(impresions por unha banda e espazo e tempo pola outra) formando o fenémeno da sensibilidade.

En cambio, o entendemento ¢ a facultade espontinea (activa) que produce conceptos puros a
priori (categorias) que deben ser aplicados ao fendmeno da sensibilidade para unificar as
distintas impresions referindoas a un concepto. Mediante a sensibilidade nos ¢ “dado” un
fenomeno, mediante o entendemento ¢ “pensado” o obxecto. Como di Kant: "Intuicién e
concepto constitlien pois os elementos de todo o noso cofiecemento. De sorte que nin os
conceptos sen unha intuicion...nin a intuicidén sen os conceptos poden dar algun cofiecemento".
Por conclue Kant "Pensamentos sen contido son baleiros, intuiciéns sen concepto son cegas".

En sintese: o cofiecemento componse polo “dado” a posteriori na experiencia ou “materia” do
cofiecemento (impresiones dos sentidos) e polo “posto” a priori polo suxeito (espacio+tempo a
nivel da sensibilidade e categorias a nivel do entendemento). Unién de sensibilidade e
entendemento.

Conclusions da Analitica Transcendental

A)- O coiiecemento é valido se aplicamos as categorias aos fendmenos experiencia (por
exemplo: os metais dilatanse coa calor). Pero non se produce cofiecemento se aplicamos as
categorias a obxectos que estan mais ala da nosa experiencia; por exemplo cando digo "a alma
¢ inmortal", "Deus existe", "o mundo foi creado" (os obxectos da metafisica).

B)- Importantisima distincion entre “fenémeno” e “noumeno” (ou cousa en si). A nosa
sensibilidade comeza por non percibir a cousa tal e como é en si mesma (“cousa en si ou
noumeno)”, senén sé as impresions tal e como "aparecen" (fenémeno): as impresions
(materia) modeladas polas formas a priori da sensibilidade (s+t).

Tampouco o entendemento remata coiiecendo a “cousa en si” ou “noimeno”, sendén que as
categorias se aplican sobre o “fenémeno”. Ao tratar de cofiecer as cousas o suxeito “pon” as
stas formas a priori (st+t+categorias), logo o cofiecido xa non é a cousa tal e como ¢ en si,
sendn a cousa modelada polo suxeito, a cousa como se nos "aparece'" a nosoutros. Por iso
Kant define o “fenémeno” como o “limite positivo do coiiecemento” (o que pode ser cofiecido)
e 0 “noumeno” (ou cousa en si) como “limite negativo do _coiiecemento” (o incognoscible, o
que non pode ser cofiecido).

C)- Remata o '"xiro copernicano'": pode dicirse que o suxeito '"constitie" o obxecto. O
cofiecemento pode compararse coa obra dun pintor: toma da realidade a materia ou obxecto
que quere representar, pero engade a stia vision persoal. Por iso a obra de arte non é xa a
realidade. Ou tamén poderia dicirse que o ser humano poste unha especie de "gafas"
(st+t+categorias) que filtran as cousas en si por medio dos elementos a priori (espazo e tempo
na sensibilidade e categorias no entendemento. Agora podemos entender como Kant acentua o
xiro subxectivista e o converte en "'xiro copernicano'': é o suxeito o que '"constitie' o obxecto.

D)- Kant define a sta filosofia como '"idealismo transcendental": ¢ idealismo porque
cofiecemos "ideas" das cousas, non as cousas en si mesmas como afirmaba a filosofia realista
(Aristoteles, Tomé); i1 € transcendental porque estas "ideas' non son algo s6 do suxeito (como




en Berkeley), sendn que necesitan tamén da experiencia: fenémeno.

Polo tanto no suxeito existen “condicions transcendentais” (s+t+categorias), ¢ dicir, condicions
que fan posible o cofiecemento do obxecto, pero tamén se precisan os datos empiricos.

Isto significa:

a)que o espacio e tempo no son propiedades das cousas en si mesmas

b)que estas cousas en si mesmas non poden ser coiiecidas (noimeno), senén que

c)o obxecto é constituido polo suxeito baseandose nas categorias aplicadas ao fendmeno.

Segundo Kant, cando estas condicions transcendentais se aplican aos obxectos da experiencia
obtemos cofiecemento, pero cando se aplican a obxectos transcendentes (mais ald da
experiencia: ex. Deus, alma, mundo) non se produce cofiecemento. Por tanto, transcendentais
son as condicions que fan posible o cofiecemento dentro da experiencia ¢ transcendentes son 0s
obxectos situados mais alé da experiencia.

2.- Demostracion de que a fisica de Newton utiliza xuizos sintéticos a priori e que estes son
aplicables a todo obxecto da experiencia.

Os xuizos xerais da fisica son xuizos sintéticos a priori, estin baseados nas categorias, por iso
son validos para todos os fendémenos.

Explicacion: As categorias non proceden da experiencia senén que a preceden. Pero, para
cofiecer, as categorias deben aplicarse ao fenémeno. Logo os xuizos baseados nelas
cumpriranse en todos os fendmenos. Estes xuizos seran xuizos sintéticos a priori (extensivos e
non procedentes da experiencia, senon construtores dela). Por exemplo "Todo efecto ten unha
causa'" (categoria de relacion: causa-efecto).

En conclusion: Kant demostra, contra Hume, que a fisica pura (de Newton) é ciencia
universal e necesaria porque os seus xuizos baséanse na '"forma'" do noso cofiecemento
(espacio e tempo na sensibilidade e categorias no entendemento); e como as categorias tefien que
aplicarse ao fendmeno (s+t+impresions) estas cumpriranse para todo fenomeno.

2.6.3.- A DIALECTICA TRANSCENDENTAL: (CRITICA DA RAZON)

Esta parte da "Critica da razon pura" ¢ unha teoria da razon (entendida en sentido restrinxido, non
no sentido amplo do titulo da obra). Nela extraense as conclusions mais importantes. Aqui Kant
estuda:

1) O funcionamento da razon (entendida en sentido restrinxido)

2) Demostra que a Metafisica non € ciencia

1.- O funcionamento da razon

Ademais da facultade da sensibilidade e a facultade do entendemento existe unha terceira
facultade que ¢ a razon. O mesmo que a Sensibilidade traballa con intuicions e o entendemento
con conceptos, a razon traballa con "ideas".

Segundo Kant a razén non se conforma cos xuizos aplicados aos fendmenos por parte do
entendemento. A sta funcion ¢ enlazar xuizos para atopar xuizos cada vez mais xerais que
sexan condicion dos anteriores. Por exemplo: todos os homes son animais, os animais son seres
vivos, os seres vivos son seres do mundo etc. Asi € como a razén ascende en busca do que xa
non sexa resultado de outra condicion, busca pois o incondicionado. Por iso Kant chama &



razon a "facultade dos principios".

Kant afirma que, mentres a razén mantefa esta tendencia a buscar xuizos cada vez mais xerais
dentro da experiencia, o noso conecemento ¢ valido porque o entendemento estara aplicando as
categorias aos fenomenos da sensibilidade. Pero a razon non se conforma con isto, pois ten unha
"tendencia natural" a traspasar os limites da experiencia en busca do incondicionado.

Asi € como se eleva por enriba da experiencia e chega as "ideas" que compoiien a
metafisica.

A Metafisica componse pois de tres ideas e de tres disciplinas (herdanza do racionalista Wolff)

que se ocupan de cada unha desas ideas:

a) A idea de mundo abarca todos os fendémenos fisicos. Dela octipase a Cosmoloxia Racional

b) A idea de alma (ou o eu) abarca todos os fendémenos psiquicos. Dela oclipase a Psicoloxia
Racional.

¢) A idea de Deus, intenta unificar as duas anteriores, e dela octipase a Teoloxia Racional.

Segundo Kant, Deus, alma e mundo son "ideas" da razon. E estas ideas tefien unha funcion
positiva sempre e cando non pretendamos con elas cofiecer os seus obxectos: sérvennos de
guia ou "focus imaginarius" (foco imaxinario) para ordenar todo o noso cofiecemento. A este
uso positivo chamalle Kant ""uso regulativo'' das ideas.

2.- DEMOSTRACION DE QUE A METAFISICA NON E CIENCIA

Pero a conclusion mais importante ¢ que estas ideas non nos permiten “cofiecer” nada, porque
para cofiecer temos que aplicar as categorias aos fendmenos, ¢ dicir, encher as categorias de
contido empirico. Pero non temos experiencia de Deus, nin da alma, nin do mundo como
concepto xeral. Logo estas ideas da metafisica non nos permiten cofiecer os seus obxectos, xa
que estan mas ald dos limites da experiencia, € dicir, estes obxectos son transcendentes.

Kant desenvolve a critica da metafisica tradicional dividindoa nas suas tres ideas e criticando cada
unha das disciplinas que se ocupan delas.

A)CRITICA DA PSICOLOXIA RACIONAL: Esta disciplina trata da idea de “alma” ou o
“eu” como totalidade dos fendmenos psiquicos. Pretende cofiecer a natureza absoluta da
alma prescindindo de toda experiencia, basedndose na tUnica proposicion "eu penso" (de
Descartes). Pero comete un erro de razoamento que Kant denomina "paraloxismos":
argumentos falaces, ilusorios. O erro consiste en facer un uso ilexitimo da categoria de substancia:
aplicar a categoria de substancia (pensante, res cogitans) 4 alma, ¢ dicir, a algo situado mais al4 da
nosa experiencia, tratando de demostrar que existe como cousa en si (¢ non como fenémeno) e
que ¢ inmortal (res cogitans).

B)CRITICA DA COSMOLOXIA RACIONAL: Esta disciplina trata da idea de “mundo”
como totalidade dos fenomenos fisicos. Os erros que comete esta disciplina denominaos Kant
"antinomias". Son afirmacions opostas de igual verosimilitude (por exemplo: a) o mundo ten un
comezo no tempo i € finito no espacio b) o mundo non ten principio no tempo nin limites no
espacio. O erro de razoamento consiste en crer que o espacio e o tempo sexan cousas en si, e
non simples estruturas a priori do suxeito como en realidade son. Cofiecer se 0 mundo ten un
principio ou non, esta mais ala dos limites do cofiecemento humano.

C)CRITICA DA TEOLOXIA RACIONAL: Trata da idea de “Deus” como totalidade que
reune todos os fenémenos fisicos e psiquicos. Tamén a idea de Deus non é mais ca unha idea
transcendente que xurde da razon e que esta mais ala dos limites do coiiecemento humano: ¢



“o_ideal da razon pura'". De Deus non temos experiencia (fendmeno) ao que poder aplicar as
nosas categorias.

Por iso Kant critica toda demostracion da existencia de Deus: critica o argumento ontoléxico
de Santo Anselmo porque prescinde da experiencia, e critica tamén o argumento cosmoloxico
(continxencia do mundo: vias de Tomé en xeral) e o argumento teleoldéxico (5 via de Tomé), pois
baséanse no principio de causalidade: unha categoria do entendemento que ten que aplicarse
a fenémenos e Deus non o é. Ningunha demostracion ¢ valida. Non é de extraiiar que Kant
fose acusado de ateismo, pois converte a Deus nunha “idea regulativa”: un horizonte que
nunca sera acadado polo noso cofiecemento, pero que ten a funciéon de ordenar os demais
coflecementos validos.

CONCLUSION DA “CRITICA DA RAZON PURA”:

Cando as categorias se aplican a obxectos situados mais ala da experiencia, non se produce
cofiecemento, sendn que facemos un uso ilexitimo das categorias: non aplicamos as categorias a
fenomenos, senon a noumenos. Logo a conclusion mais importante da Dialéctica
Transcendental ¢ que a metafisica non ¢é ciencia, trata de obxectos que estdn mais ald do alcance
do noso cofiecemento, mais ald da experiencia. Por iso pode dicirse que a Dialéctica
Transcendental extrae a conclusion mais importante da "Critica da Razon Pura". A "razén pura",
¢ dicir, baleira de contido empirico (racionalistas), ten "limites" tal e como dician os
empiristas, pero non estid tan limitada como pretendia Hume, pois pode cofiecer
cientificamente dentro da experiencia. Esta "razon pura" que pretendia sacar de si mesma todo
o cofiecemento era a razon "todopoderosa” racionalista, incluso a metafisica era ciencia para eles.

Por iso ten sentido falar dunha "Critica” da “razén pura" (a dos racionalistas) non sé para
"censurala' dicindo que ten limites (empiristas), senén que € necesario saber exactamente cales
son os limites do seu poder: asi ¢ como podemos saber definitivamente que a metafisica non é
ciencia nin o sera nunca: de ai o titulo do resumo da "Critica da razon pura" que Kant escribiu
para explicala: "Prolegomenos a toda metafisica futura que haxa de poder presentarse como
ciencia'.

Pero a conclusion de Kant ten consecuencias importantes: non podemos demostrar que Deus
existe ou que a alma sexa inmortal, en consecuencia tampouco podemos demostrar que Deus
non existe ou que a alma non sexa inmortal. Como estes obxectos estdin mais ala do poder do
noso coiiecemento teorico (razon teodrica), nada impide que podamos “crer” neles, anque “non
coifiecelos”. Esta posibilidade da “crenza” exploraa Kant na obra "Critica da razén practica"
ou Etica de Kant.




0]

CONCEPTOS KANTIANOS EN ALEMAN
[ustracion: Aufklarung
L.- Critica da raz6n pura: Kritik der reinen Vernunft (KrV)

1.- Estética transcendental: Transzendentale Asthetik
- Sensibilidade: Sinnlichkeit

- Intuicion: Anschauung

- Experiencia: Erfahrung

- Sensacion: Empfindung

- Percepcion: Wahrnehmung

- Espacio: Raum

- Tempo: Zeit

2.-Analitica transcendental: Transzendentale Analytik
Entendemento: Verstand

Concepto: Begriff

Xuizo: Unteil

Categorias: Kategorien

Fen6émeno: Phdnomen

Noumeno: Noumenon

3.- Dialéctica Transcendental: Transzendentale Dialektik
Razoén: Vernunft

Paralogismos: Paralogismen

Antinomias: Antinomien

ciencia: Wissenschaft

metafisica: Metaphysik

Critica da razén préctica: Kritik der praktischen Vernunft (KpV)
Critica do Xuizo: Die Kritik der Urteilskraft (KdU)

O

CONCLUSIONS PARA OS COMENTARIOS

Influencias por materias:

A)INFLUENCIAS NO CONCEPTO DE ILUSTRACION (TEXTO 1):

- Inflte na Escola de Frankfurt do século XX: din que durante o século XX a filosofia perdeu de
vista o “proxecto ilustrado” e tratan de recuperar o proxecto dos ilustrados: pofier o saber ao
servizo do interese practico: acadar unha sociedade xusta. De isto fala o frankfurtiano Adono na

obra “Dialéctica da Ilustracion”.



B) INFLUENCIAS NA TEORIA DO CONECEMENTO:

1) Influencia no idealismo aleman de Fichte, Schelling e principalmente en Hegel: Os idealistas
eliminan a distincion entre fendomeno e noumeno, negando a existencia do segundo. Para Hegel
non existe outra realidade que o suxeito, sendo o obxecto produto total do suxeito. A verdade non
estd nos elementos individuais, sendn no proceso completo “a verdade ¢ o todo”.

O idealismo aleman dende o principio (Fichte) partiu da critica ao concepto de “cousa en si ou
noumeno” kantiano e tamén da obra de Kant “Critica do xuizo”. Se a “cousa en si” ¢ o limite
negativo do cofiecemento humano, entén eliminemos a “cousa en si”’ e quedemos s6 coa
“espontaneidade” (actividade) do entendemento, asi remataremos nun idealismo non
“transcendental”, senon “absoluto” coma o de Hegel.

a) Idealismo subxectivo de Fichte

b) Idealismo obxectivo de Schelling

¢) superacion “dialéctica” dos dous anteriores no idealismo absoluto de Hegel.

2) Influencia en Marx: realizou uns “segundo xiro copernicano”: Contra o idealismo de Hegel,
Marx afirma que non existe outra realidade que a materia, sendo a verdade un produto
historico:”’Materialismo historico”.

3) Influencia na filosofia neopositivista: unha achega importante de Kant foi a delimitacion do
coflecemento cientifico dicindo que pode ser instituido empiricamente, desligando o seu contido
de calquera elemento extra-empirico. Isto influird nos pensadores neopositivistas para os que so
existe o cofiecemento cientifico.

4.- Influencia nas Escolas Neokantianas: Houbo duas:

a) A Escola de Marburgo (Natorp e Cohen): que se centran na formulacion da ciencia
segundo Kant : xuizos sintéticos a priori.

b) A Escola de Baden:

- Wilhelm Windelband: que distingue entre ciencias nomotéticas (naturais exactas) e
idiograficas (sociais: non estudan as normas -nomos-, senon os feitos historico-sociais que son
“Unicos” idio: do grego individuais). Esta escola ¢ a que distingue entre “natureza” e “cultura”
(ciencias nomotéticas e idiograficas). A lifia que estuda as ciencias idiograficas influe no
“historicismo” de Dilthey.

- Heinrich Rickert: céntrase no estudo dos valores (ciencias sociais). O estudo dos valores
continuara na filosofia de Max Scheller.

Influencia na Escola neokantiana Cohen, Natorp: Interpretan o kantismo como unha metodoloxia
da ciencia e opuxéronse a toda interpretacion metafisica.

5) Influencia na fenomenoloxia de Husserl (un mestre de Heidegger): a fenomenoloxia de
Husserl é tamén unha filosofia do “suxeito transcendental”. Logo Kant infltie nel en canto &
sta interpretacion do mundo dos obxectos como “actos de conciencia”. Segundo Husserl hai que
recuperar a realidade (perdida na filosofia do idealismo alemén). O cofiecemento humano ten un
“a priori” como dixo Kant, pero non sé subxectivo ou formal (noesis), senén tamén obxectivo
(noema) ou material. Asi a divisa da sta filosofia é “As cousas mesmas™: estudar as cousas
mesmas eliminando a carga historica dos prexuizos (epojé: pofier entre parénteses 0s
cofiecementos previos sobre o obxecto e centrarse na descricion do obxecto fenomenoloxico). No
coflecemento humano prodicese unha conxuncién da intencionalidade do suxeito cognoscente



(noesis) e esta intencionalidade dirixese cara as cousas cofiecidas (noema). Por iso significa unha
recuperacion do obxecto eliminado polos idealistas.

6) Critica de Nietzsche: dende o seu ateismo radical, Nietzsche criticalle a Kant que segue
sendo un “cripto-catdlico”: cérrallela porta de diante & Metafisica (Relixion) na “Critica da
razon pura”, pero logo abrellela porta de “atras” deixando entrar a metafisica na filosofia na
“Critica da razon practica” que ten por fundamento os “postulados da razén”: inmortalidade e
Deus.

7) Heidegger considera a critica da metafisica de Kant como a inauguracion de unha nova
maneira de facer metafisica.

8.- Influencia na Escola de Psicoloxia da Gestalt (Max Wertheimer e Wolfgang Kohler. Esta
escola alemé do psicoloxia afirma que a nosa percepcion dos obxectos réxese por unhas leis
que son “a priori”: continuidade, peche etc. Nesto coinciden con Kant.

¢) INFLUENCIAS NA ETICA E POLITICA:

- Influencia na ética dos valores de Max Scheller

- Influencia na teoria da xustiza de Rawls.

- Influencia na fundacion da ONU e a posterior “Declaracion Universal dos Dereitos
Humanos” tras a 2* Guerra Mundial: debido a que Kant defende o dereito cosmopolita e da
capacidade de constituir unha sociedade de nacions, como afirma na obra “A paz perpetua”.

TEXTOS DE KANT SOBRE O CONECEMENTO

Kant (texto 2) Critica da Razon Pura (1787)

De que o noso cofiecemento comeza coa experiencia, diso non hai dubida; pois, por que outro
medio ia espertar a facultade de cofiecer para o seu exercicio como non fose polos obxectos que
tocan os nosos sentidos, que por unha banda provocan por si mesmos representacions e, por outra,
pofien en movemento a nosa actividade intelectiva para comparalas, ligalas ou separalas,
transformando deste xeito a materia bruta das impresions sensibles en cofiecemento dos obxectos
que chamamos experiencia? Non hai, pois, na orde do tempo, ninglin cofiecemento que preceda en
ndés & experiencia e con ela comeza todo cofiecemento. Mais, ainda cando todo o noso
cofiecemento empece coa experiencia, non por iso todo el procede exactamente da experiencia.
Pois ben poderia ser que mesmo o noso cofiecemento empirico fose un composto do que
recibimos a través das impresions e do que a nosa propia facultade cognoscitiva (apenas
estimulada polas impresions sensibles) produce por si mesma, engadido este que nds non
poderemos distinguir daquela materia prima antes de que un longo exercicio chame a nosa
atencion sobre iso e nos faga habiles para levar a cabo a sta separacion. Hai, pois, cando menos,
unha cuestion necesitada dunha mais minuciosa investigacion e que non se pode despachar cunha
primeira ollada: a de se hai semellante cofiecemento, independente da experiencia e ata de todas
as impresions dos sentidos. Tal cofiecemento denominase a priori e distinguese do empirico, o cal
ten as stas fontes a posteriori, ¢ dicir, na experiencia.

KANT, Critica da razén pura (1787). Introducion (I. Da distincion do cofiecemento puro e
empirico).



KANT (texto 3) Critica da razén pura (1787)

Se chamamos sensibilidade & receptividade do noso animo (psique), para captar representacions
en canto sexa dalgun xeito afectado, en contrapartida, a facultade de producir por nés mesmos
representacions, a espontaneidade do cofiecemento, sera entendemento. A nosa natureza pertence
que a intuicién nunca poida ser mais ca sensible, ¢ dicir, contén unicamente o0 modo como somos
afectados polos obxectos. Pola contra, a facultade de pensar o obxecto da intuicion sensible ¢ o
entendemento. Ningunha destas propiedades prevalece sobre a outra. Sen sensibilidade ningin
obxecto nos seria dado, e sen entendemento ningtin poderia ser pensado. Pensamentos sen contido
son baldeiros, intuicions sen conceptos son cegas. Por iso tan necesario ¢ facer os seus conceptos
sensibles (¢ dicir, agregarlle o seu obxecto na intuicién) como facer comprensibles as suas
intuicions (¢ dicir, sometelas a conceptos). Ambas as duas facultades ou capacidades non poden
tampouco permutar as stas funcions. O entendemento non pode intuir nada e os sentidos non
poden pensar nada. Unicamente na sua reunion pode orixinarse o cofiecemento. Non por iso, non
obstante, podemos mesturar a sua participacion, senén que hai serios motivos para separaralos
coidadosamente e distinguilos entre si. Por iso distinguimos a ciencia das regras da sensibilidade
en xeral, ¢ dicir, a estética, da ciencia das regras do entendemento en xeral, ¢ dicir, a loxica.

KANT; Critica da razén pura, (A51/B75-A52/B76) 1. (Doutrina transcendental dos elementos), 2*
parte (A l6xica transcendental).



TOPICO: A ETICA FORMAL DE KANT: O IMPERATIVO CATEGORICO

O mesmo que a sua teria do cofiecemento € revolucionaria, tamén a ética de Kant produciu unha
revolucion na historia da ética.

Duas son as obras nas que Kant expén o seu pensamento ético "Fundamentacion da metafisica
dos costumes" ¢ "Critica da razon practica".

Na "Critica da razén pura" Kant respondeu & pregunta ;que podo cofiecer?, demostrando as
condicions e limites do cofiecemento teorico. Pero o home tamén necesita saber como debe obrar;
para iso hai que responder a segunda cuestion do "concepto mundano de filosofia": ;que debo
facer?. A razoén ten pois unha dobre funcion:

1.- Cofiecer como son os obxectos: Razon tedrica
2- Saber como debe ser a conduta humana: Razén practica

A ciencia (razdn teorica) ocupase do ser das cousas, a moral ou ética (razon practica) ocipase de
como deber ser a conduta humana. A razon teérica formula xuizos (ex."o calor dilata os corpos"),
a razén practica (¢ética) formula imperativos ou mandamentos (ex. "non debes mentir"). Para
saber como debe ser a conducta non precisamos da experiencia: anque comprobemos
empiricamente que todos os homes menten, sigue a ser verdade que non deben mentir. Esta ¢
unha verdade a priori.

Mentres que a razon tedrica necesita da experiencia (dada en outra facultade: a sensibilidade) para
constituir os seus obxectos aplicando a forma (categorias+s+t) 4 materia dada na experiencia
(datos sensibles), en troques, na sua funcion préctica, a razon produce os seus obxectos a partires
de si mesma, produce eleccions ou decisidns morais sen necesidade da experiencia. En ética, Kant
non se preocupa dos elementos empiricos e psicoldxicos (desexos, sentimentos, egoismo etc.) que
determinan as eleccions que de feito fan os homes, senén que busca o elemento a priori da razon
(o elemento formal) que determina a eleccion da vontade: a razon practica ¢ a facultade que
determina a stia propia causalidade. En ética, Kant rexeita todo empirismo i € un racionalista. Por
1so a sua €tica € unha ética formal: baleira de contido.

Segundo Kant, a ética que guie a conduta humana debe ser estritamente racional e universal.
Racional porque a vontade debe guiarse pola razon e Universal porque ha de ser valida para toda
vontade. Ao ser universal non pode quedarse en "maximas" subxectivas, senén que debe aspirar
a leis obxectivas.

Vexamos o razoamento de Kant.

3.1.- Critica de todas as éticas materiais

Segundo Kant, calquera ética anterior 4 sia € material, ¢ dicir, ten materia ou contido, ou o que ¢
0 mesmo: baséase na experiencia. Esta materia ou contido ¢ dobre: a) establece un determinado
ben (fin) para o home e b) establece unhas normas (medios) para acadalo.

Por exemplo:

-A ética epicurea: a) o ben: o pracer b)normas: afastate da politica. Esta ¢ unha ética material e
materialista: ten contido (un ben e unhas normas) e este contido ¢ algo material, fisico: o pracer.
-A ética aristotélica: a)o ben: a contemplacion intelectual b) normas: termo medio. Esta ¢ unha
¢tica material, pero non materialista sendn espiritualista: ten contido e ese contido ¢ algo
espiritual, non material: a contemplacion racional.

E importante non confundir ética material con ética materialista (hai éticas materiais materialistas
e espiritualistas). O contrario de material ¢ formal, o contrario de materialista ¢ espiritualista.

Kant cre que todas as éticas anteriores a sia, ao ser materiais, tefien os seguintes defectos:



a) Son empiricas ou a posteriori: o seu contido estd extraido da experiencia. Por esta razon os
seus imperativos non poden ser universais: s6 0s Xuizos a priori poden ser universais.

b) Son heteronomas: reciben a lei dende fora da propia razon. Segundo Kant, as éticas materiais
son heteronomas porque a vontade non ¢ determinada pola propia razon, sendn polo desexo ou
inclinacion. Por exemplo, a ética epictrea di que a vontade humana ¢ determinada polo pracer
(algo alleo & razon, procedente de fora da propia razon: o pracer € unha paixon). Estas éticas
non cumpren o requisito de ser racionais ou autonomas.

c) As suas normas, imperativos ou mandatos son hipotéticos ou condicionais: non valen
absolutamente, sendn que s6 valen se se cumpre a condicion. Tefien a forma "se....entén..".
Por exemplo a norma epicurea: "se queres ser feliz, vive oculto"; a norma "vive oculto" ¢ un
medio para alcanzar un fin condicional "se queres ser feliz". Pero se alguén non quere ser
feliz, logo a norma non vale para el. Por tanto, as éticas cuxos imperativos son Xuizos
hipotéticos non poden ser validas para todos os homes, non poden ser universalmente validas.

En resumo: Kant critica todas as éticas anteriores & sua por ser materiais, ¢ dicir, con contido. Os

tres defectos que presentan son: a) son empiricas ou a posteriori (por tanto, non poden ser

universais) b) son heterénomas (por tanto, non poden ser verdadeiramente racionais, autbnomas)

e ¢) utilizan imperativos (mandamentos) hipotéticos ou condicionais (segunda razén pola que

non poden ser universais). Por tanto, as stas "maximas" son subxectivas, non poden ser leis

obxectivas: validas universalmente.

3.2.- A ética formal kantiana

Kant pretende establecer unha ética universal e racional. Esta ética debe resolver os defectos das

¢ticas materiais:

a) Para ser universal e racional non pode ser empirica ou a posteriori, sendn a priori. No pode
ser extraida da experiencia, sendn que ten que preceder 4 experiencia (do contrario non seria
racional nin universal).

b) Tampouco pode utilizar imperativos hipotéticos ou condicionados, senéon un imperativo
categdrico, ¢ dicir, absoluto, non suxeito a ningunha condiciéon (do contrario, non seria
universal). O imperativo categorico € Unico, fronte aos imperativos hipotéticos das éticas
materiais, que sempre tefien necesidade de engadir novos imperativos cando cambian as
circunstancias.

c) Tampouco pode ser heteronoma, senén auténoma. A razoén ten que darse a si mesma a lei,
non pode tomala de féra da propia razon (ideal ilustrado).

En consecuencia, unha ética que sexa a priori, categdrica nos seus imperativos, ¢ autonoma so

pode ser unha ETICA FORMAL (ou procedemental), é dicir, sen materia, sen contido (s6 nos

di a FORMA da lei), en ningun dos dous sentidos de contido:

a) non establece un ben ou fin

b) tampouco establece os medios (normas) para acadar este fin

Esto significa que a ética formal kantiana non nos di o que debemos facer, senén sé a forma (sen

contido, sen materia) que deben ter as nosas normas morais.

Segundo Kant, a eleccion da nosa vontade (liberdade) pode realizarse mediante dous tipos de

principios:

a)subxectivos ou maximas, cando a condicién ¢ considerada polo suxeito como valida

unicamente para a sua vontade.

b)obxectivos ou leis practicas, cando a condicion € considerada valida para todo ser racional.

Kant cre que as éticas materiais postien s6 maximas subxectivas, e s6 a sua ética formal postie

unha lei practica. Esta lei fundamental da razon pura practica € o imperativo categoérico: cumpre

as condicions de ser a priori, categdrico, autdbnomo, e por tanto, formal. Isto € posible porque s6
establece a forma, non o contido da norma moral. Como ¢ universalmente valido para toda
vontade racional, é unha lei obxectiva ¢ non unha maxima subxectiva.



Existen varias formulacions do imperativo categorico ou lei moral, anque todas elas expresan o

mesmo (obra: Fundamentacion da metafisica dos costumes"):

1) "Obra s6 segundo unha maxima tal que podas querer ao mesmo tempo que se torne lei
universal". Esta formulacion mostra a) o caracter formal (pois non establece ningunha
norma concreta, sendn s6 a forma que debe ter a norma que o suxeito "autonomo" se de a si
mesmo) ¢ b) a esixencia de universalidade (propia da moral racional). A "méxima" que cada
un se de a si mesmo debe ser tal que o suxeito poda querer que se converta en "lei universal";
en outras palabras: o individuo € libre, autbnomo para elixir o "contido" da norma, sempre que
este se adecue 4 forma universal.

2) "Obra de tal xeito que uses a humanidade, tanto na tua persoa como na de calquera outro,
sempre coma un fin e nunca coma un medio". Esta formulacion engade a idea de home como
fin en si mesmo: s6 o ser humano como ser racional ¢ fin en si mesmo, non pode utilizarse
como simple medio. Kant denomina "reino dos fines" ao reino dos seres racionais ou reino da
liberdade e autodeterminacion: autonomia.

3.3.- O deber

As éticas materiais perseguen un ben mediante uns medios; por tanto, segundo estas unha accion
boa ¢ aquela que sirve de medio para acadar o fin proposto (ex: para os hedonistas: medio "non
comas en exceso" fin: "para acadar o pracer". Pero como a ética formal de Kant non establece nin
medios nin fins, posto que son materia, senoén s6 a forma que debe cumprir calquera norma que o
suxeito se de autonomamente a si mesmo, ;cOmo podemos saber cando unha accion € boa?.
Segundo Kant, non hai un ben que poda ser universal, so a lei practica da vontade o €; por iso para
Kant o unico ben universalmente valido ¢ a propia lei practica, ¢ dicir, a vontade boa, por iso di
Kant:

"Nin no mundo, nin, en xeral, féra do mundo, ¢ posible pensar nada que poda considerarse como
bo sen restricion, a non ser tan s6 unha vontade boa" (na obra "Fundamentacion...").

Por tanto, como o Unico ben ¢ a propia "forma" ou lei practica que a vontade se da a si mesma,

unha accion sera boa so se a vontade coa que se fai ¢ boa, e a vontade ¢ boa s6 cando respecta a

lei practica: o que move a vontade a obrar ben € o respecto pola lei practica. Pero actuar por

respecto a lei practica € actuar "por deber", ¢ dicir, pola obriga que se impén a si mesma a

vontade autonoma. Asi enténdese que Kant diga "vontade libre e vontade sometida a leis morais

son unha e a mesma cousa" (influencia da “vontade xeral” do contrato social de Rousseau).

Por tanto, unha accién € boa cando se fai "por deber" autoimposto (cando € consecuente coa lei

autoimposta). Por iso se di que a ética de Kant non ¢ unha ética dos fins (teleoloxica), sendén una

ética das intencions que respecta o deber (deontoldxica).

Asi Kant distingue tres tipos de accions:

a) Accions contrarias ao deber: Kant pon o exemplo de un comerciante que cobra prezos
abusivos tendo como fin enriquecerse. Esta maxima ¢ contraria 4 lei moral, pois non pode
converterse en lei universal: valida para todos.

b) Acciéns conformes ao deber: un comerciante que non cobra prezos abusivos para gafar
clientes. Esta maxima ¢ conforme ao deber pero non "por deber", pois poderia ser que a razon
de non cobrar prezos abusivos non fose a honradez, senon o interese comercial. A accidon
convértese nun medio para conseguir un fin (asegurarse a clientela). Esta maxima tampouco
valeria para todos.

c) Accions "por deber': seria o caso dun comerciante que non cobre prezos abusivos porque
non debe cobralos, por respecto ao puro deber. Sé as accions por deber son moralmente
boas. Neste caso a accion € un fin en si mesmo. Por tanto a moralidade de unha accién non
radica no fin ou propdsito, sendén na intencién cando esta ¢ o deber.



En conclusion: a moral de Kant ¢ estritamente racional. Pero o home non ¢ sé razén, senén que a
stia vontade estd suxeita tamén ao desexo ou inclinacidons. Se fosemos seres exclusivamente
racionais, as nosas accions concordarian sempre coa lei moral, pero como na practica os desexos e
inclinacions inflien nas nosas decisions, por iso a lei moral se nos presenta como mandamento ou
imperativo, como obriga. A razon pura practica da ordes e o noso deber consiste en vencer os
desexos que se opofian a esas ordes. Cando actuamos por deber somos virtuosos. A virtude
consiste en actuar unicamente por deber. Pero como isto non ocorre habitualmente, por iso non
somos seres completamente virtuosos. A virtude ao non ser perfecta no home, este non pode
acadar a felicidade nesta vida, sendn que so se fai "merecedor da felicidade". S6 nunha vontade
santa (Deus) coinciden virtude e felicidade.

3.4.- Os postulados da razén practica

O home non pode acadar nin a virtude nin a felicidade nesta vida. E un ser limitado e dividido:

solicitado pola lei moral, pero tamén polos desexos. Pero a existencia da razéon pura no seu uso

practico, moral, apdiase no suposto de que somos seres racionais e libres para determinar a

vontade autonomamente; € como non ¢ posible nesta vida que actuemos sempre conforme a lei

moral ao estar influidos polos desexos, logo a razdn practica polo simple feito de existir, esixe ou
supon necesariamente (como di Kant postula) como condicion da moral mesma certos
postulados da razon practica. Estes son tres:

a) A liberdade: poder obrar s6 por respecto ao deber, vencendo as inclinacions contrarias, supon
a liberdade do ser humano. Do contrario seria imposible.

b) A inmortalidade da alma: a razon ordénanos aspirar 4 virtude (obrar sempre por deber, non
por desexos) e como esta perfeccion € imposible nesta vida finita, s6 serd posible nun proceso
infinito, que por tanto supon unha duracion infinita, ¢ dicir, a inmortalidade da alma.

¢) A existencia de Deus: como a razon ordénanos aspirar & virtude pero sen conseguilo nesta
vida, senon que nela nos facemos sé "merecedores da felicidade". Por iso ¢ 16xico supoiier a
existencia de un ser que nos garanta a unioén de virtude e felicidade: a existencia de Deus ¢
unha "fe racional" para Kant.

Conclusion: A "Critica da razén pura" demostrou que non ¢ posible un cofiecemento dos
obxectos da metafisica, pois non aplicamos categorias a fendémenos da experiencia, senén a
noumenos. Por tanto, a metafisica non ¢ posible como ciencia. A conclusion 4 que chegou Kant
naquela obra é: non ¢ posible demostrar que Deus exista, a alma sexa inmortal etc., pero
tampouco podemos demostrar que non exista, pois 0s obxectos da metafisica estan mais ala do
poder da nosa razén tedrica. Pero estas realidades, anque non son obxectos de cofiecemento, tefien
que ser postulados como esixencias da razén practica. E necesario supofielos como condicion da
moralidade mesma, postiilanse dende a razon practica porque non poden ser demostrados dende
a razon teorica.

Influencias por materias:

Na ética e politica

- Influencia na ética dos valores de Max Scheller

- Influencia na teoria da xustiza de Rawls.

- Influencia na “Declaracion Universal dos Dereitos Humanos™ tras a 2* Guerra Mundial: debido a
que Kant defende o dereito cosmopolita e da capacidade de constituir unha sociedade de nacions,
como afirma na obra “A paz perpetua”.



TEXTOS DE KANT SOBRE A ETICA

KANT (texto 4) Fundamentacion da metafisica dos costumes.

Pois ben, todos os imperativos ordenan ou hipotética ou categoricamente. Aqueles [os hipotéticos]
representan a necesidade practica dunha posible accion como medio para acadar outra cousa que
se queira (ou que posiblemente se queira). O imperativo categorico seria aquel que representa
unha accidn como obxectivamente necesaria por si mesma, sen relacion con ningun outro fin. (...)
Un imperativo que, sen poiier como condicion ningun outro propdsito acadable por medio dun
determinado comportamento, ordena ese comportamento de inmediato. Tal imperativo ¢é
categorico. Non concirne 4 materia da accion e 6 que dela poida resultar, senén & forma e 6
principio do que ela mesma se deriva, e o esencialmente bo de tal accion reside na disposicion de
animo, calquera que sexa o resultado da accidn. Este imperativo pode chamarse o imperativo da
moralidade. KANT: Fundamentacion da metafisica dos costumes, Cap. 2 (Transito da filosofia
moral popular & metafisica dos costumes)

KANT (texto 5) Fundamentacion da metafisica dos costumes

Todos os seres racionais estan, pois, baixo a lei segundo a cal cada un ha de tratarse a si mesmo e
a todos os demais en toda circunstancia simultaneamente como un fin en si mesmo € nunca como
un simple medio. Xorde de aqui unha sistematica ligazoén de seres racionais por medio de leis
obxectivas comuns, ¢ dicir, un reino, o cal, posto que esas leis tefien precisamente por obxecto a
relacion destes seres entre eles como fins € medios, pode chamarse un reino dos fins (claro esta so6
como ideal). (...) No reino dos fins todo ten ou ben un prezo ou ben unha dignidade. O que ten un
prezo ¢ aquilo en cuxo lugar pode ser posto algo como equivalente; o que, pola contra, estd por
encima de todo prezo, non admitindo, xa que logo, ningin equivalente, iso ten unha dignidade. O
que se refire as inclinacions e necesidades humanas ten un prezo de mercado; o que, mesmo sen
presupofier unha necesidade, se acomoda a un certo gusto, ¢ dicir, a unha satisfaccion do mero
x0go, sen finalidade ningunha, das nosas facultades animicas, ten un prezo afectivo; aquilo, non
obstante, que constitiie a condicion baixo a cal unicamente pode algo ser fin en si mesmo, iso,
simplemente, non ten ningin valor relativo, ¢ dicir, un prezo, sendn un valor intrinseco, ¢ dicir,
dignidade. A moralidade €, pois, a condicidon unicamente baixo a cal un ser racional pode ser fin
en si mesmo, porque sé por medio dela ¢ posible ser un membro lexislador no reino dos fins. Asi
pois, a moralidade e a humanidade, en canto capaz de moralidade, ¢ o inico que ten dignidade.
KANT: Fundamentacion da metafisica dos costumes, Cap. 2 (Transito da filosofia moral popular
a metafisica dos costumes).



