
 ILUSTRACIÓN: OS LÍMITES DO COÑECEMENTO EN KANT

1.- A IDEA KANTIANA DE ILUSTRACIÓN

"Ilustración é a saída do home do seu culpable estado de minoría de idade. O estado de minoría 
de idade é a incapacidade de servirse da propia razón sen axuda de outro. Este estado de minoría 
de razón é culpable cando a causa da mesma non reside nunha carencia do entendemento, senón 
nunha falta de decisión e de valor para servirse del por nós mesmos, sen a guía doutro. ¡sapere 
aude! ¡atrévete a servirte do teu propio entendemento! Este é, por tanto, o lema da Ilustración". 

Esta é a definición que Kant dá de Ilustración no seu célebre escrito "¿Que é Ilustración?" 1784. 
Kant reivindica unha razón  autónoma (do grego "auto": darse a si mesmo, e "nomos": norma, 
lei), é dicir, unha razón libre, liberada, non tutelada. Kant cre que a súa época é aínda non máis ca  
unha "época ilustrada" un camiño cara o progreso, pero aínda non unha "época de ilustración"; 
sendo este ideal quizais inalcanzable. 

1.1.- Características xerais da Ilustración
A ilustración do XVIII sitúase entre o Barroco do XVII e o Romanticismo do XIX. Este é o 
"século das luces", chamado así porque a súa única guía é a "luz" da razón. Caracterízase non só 
polo afán de adquirir moitos coñecementos, senón tamén de estendelos á maioría da poboación 
para ilustrala, iluminala. Hai que distinguir entre a ilustración inglesa, a francesa e a alemá..
a) A  ilustración  iniciase  en  Inglaterra  un  século  antes  que  no  resto  de  Europa  gracias  á 

“Gloriosa  Revolución  de  1688”,  e  caracterízase  pola  tolerancia  relixiosa  e  política,  o 
empirismo gnoseolóxico e o cultivo das ciencias da natureza. Esto móstrase na ciencia de 
Newton,  a  filosofía  dos  empiristas  Locke  e  Hume,  no  deísmo,  nos  moralistas  (que 
fundamentan a moral ao marxe da relixión: no sentimento), na psicoloxía asociacionista e na 
escola escocesa (que defenden verdades innatas manifestas na experiencia interna: no sentido 
común).

b) A  ilustración  francesa inspirouse  nos  ilustrados  ingleses,  pero  o  seu  sistema  político 
autoritario xunto ao ascenso da clase burguesa xeran un clima de tensión social que culminará 
na Revolución Francesa de 1789. Por isto as cuestiones máis relevantes para eles son a orde 
moral, o dereito e o progreso histórico. O francés convértese en lingua da cultura e dende 
Francia irrádiase a toda Europa. Isto móstrase en varias direccións: 

-A  enciclopedia  e  os  naturalistas.  Estes  últimos  conciben a  natureza  non ao  xeito  cartesiano 
mecánico-mecanista, senón como algo con vida e conciencia (síntese de Newton e Leibniz). 
- O sensismo de Condillac: o coñecemento queda reducido a pura sensación.
- O  materialismo de La Mettrie e Holbach que consideran ao home como pura máquina (un 

complexísimo reloxo): estenden a todo o home a concepción cartesiana da res extensa.
- Rousseau  : contra a fundamentación das monarquías absolutas por parte de Hobbes (na obra 

"Leviathan"), Rousseau introduce a idea de "vontade xeral", liberdade baseada na razón que 
lexitima a sociedade democrática e a "soberanía do pobo" na súa obra "O contrato social". (As 
súas ideas son base da Revolución Francesa 1789). Por outra banda, Rousseau reacciona en 
certo modo contra a idea de “progreso” dos ilustrados e tamén é precursor do romanticismo e 
das filosofías irracionalistas e sentimentais do XIX.

c) A Ilustración pasa de Francia a  Alemaña,  gracias a Federico II de Prusia que acolle na súa 
corte aos ilustrados franceses. A ilustración alemá non trata novos temas, senón que afonda na 



análise da razón para facer que o saber acerca da natureza, a política e a moral se rexan por ela:  
os autores destacados son Wolff e Kant, mestre e discípulo.

Dun xeito xeral, seguindo a Kant, pode dicirse que a característica fundamental da ilustración é a 
idea de “autonomía absoluta da razón”; dito doutro xeito: liberdade da razón; ou, como di Kant, 
"maioría de idade da razón".  Liberdade significa liberación, pero ¿de qué atadallos se libera a 
razón?. Para sabelo debemos mirar á Historia.

En  primeiro  lugar,  libérase  da  tutela  da relixión,  entendida  como  "relixión  revelada" 
(sobrenatural,  misteriosa,  supersticiosa)  por  Deus  na  Biblia.  Agora,  a  relixión  convértese  en 
"relixión natural" ou racional (sen milagres, profecías nin ritos). A relixión natural concrétase no 
Deísmo  acuñado en Inglaterra, pero cuxo maior expoñente é o francés  Voltaire, que rematará 
identificando a relixión coa moral ou ética.

En segundo lugar, a razón ilustrada libera á sociedade das ataduras do absolutismo político (na 
Revolución Francesa 1789,  e tamén coa independencia dos EEUU 1776). Elimínase o poder 
absoluto dos monarcas (antigo réxime) e Montesquieu en Francia separa os poderes do estado en: 
executivo, lexislativo e xudicial.

En terceiro lugar, a razón libérase da ignorancia, prexuízos e tradición tratando de expandir a 
cultura  para  formar  un  espírito  crítico.  Isto  móstrase  en  Francia  co  "Dicionario  histórico  e 
crítico" de Pedro Bayle e coa "Enciclopedia ou dicionario razoado das ciencias, artes, e oficios" 
de Diderot e D´Alambert. E plasmarase na obra crítica de Kant.

En cuarto lugar,  a razón libérase da concepción cristiá da Historia como plan providencial de 
Deus cuxo fin é a salvación sobrenatural, e substitúe esta idea pola de progreso continuo da razón 
e da humanidade  na Historia, concibida agora como proceso baseado en leis exclusivamente 
naturais (a Historia secularízase). 

En resumo, o espírito ilustrado influirá na ética formal de Kant e queda plasmado no escrito de 
Kant "Que é ilustración", cuxas ideas fundamentais son:
- Ilustración é a saída da minoría de idade da razón
- A razón menor de idade é ela mesma culpable, pois é máis cómodo e doado deixarse levar por 

opinións alleas e non pensar por si mesmo.
- O lema da Ilustración é “sapere aude!”: ¡atrévete a saber! Ten o valor de usar a túa propia 

razón sen a guía doutro
- Moitos homes por  comodidade  e  falta de valor déixanse guiar por unha instancia allea á 

propia razón para evitar o esforzo de pensar por si mesmos. Por iso cre Kant que está nunha 
"época de Ilustración", mais non aínda nunha "época ilustrada".

- Se existise a liberdade, o público non tardaría en auto-ilustrarse.
- Kant cre que a Ilustración só precisa da liberdade, isto é: o uso público da razón. Distingue 

entre: uso privado da razón que se refire ao uso da razón no traballo ou posto que se exerce e 
que  debe  estar  sometido  ao  principio  de  obediencia  (ex.:  militar,  funcionario,  sacerdote: 
organización xerárquica  prusiana).  E  o  uso público  da razón que  se  refire  á  exposición 
pública das ideas e ideais para ilustrar aos homes; este uso non debe estar "tutelado", coartado,  
senón que debe ser fomentado e libre de acordo cos ideais da ilustración.

- Neste  escrito  concede  eloxios  ao  monarca  ilustrado  Federico  II  de  Prusia  que  fomenta  a 
ilustración  en  Alemaña:  liberdade  de  pensamento  (liberdade  relixiosa  e  lexislativa),  pero 
tamén a disciplina e a orde prusiana: "razoade todo o que queirades e sobre o que queirades, 
pero obedecede"



TEXTO KANT SOBRE A ILUSTRACIÓN
KANT, texto 1 

«Que é a ilustración?» 

A ilustración é a saída do home da súa minoría de idade, da cal el mesmo é o culpable. Minoría 
de idade é a incapacidade de servirse do seu entendemento sen a dirección doutro. Un mesmo 
é  o  culpable  desta  minoría  de  idade  cando  a  causa  dela  non  reside  na  carencia  de 
entendemento, senón de decisión e valor para servirse del sen a dirección de outro.  Sapere 
aude! Ten o valor de servirte do teu propio entendemento!, velaí a divisa da ilustración. 

Preguiza e covardía son a causa pola que unha tan grande parte de homes moito despois de 
que a natureza os ceibara da dirección allea (naturaliter maiorennes), sigan emporiso a ser con 
gusto toda a vida menores de idade; e é por iso que lles resulta tan doado ós outros erixirse nos 
seus titores. É tan cómodo ser menor de idade! Se teño un libro que pensa por min, un director 
espiritual que ten unha conciencia moral para min, un médico que me prescribe unha dieta, etc.,  
daquela non preciso molestarme. Se podo pagar, non teño necesidade de pensar; xa haberá 
outros que asuman por min tan amoladora tarefa. A inmensa maioría dos homes (...) consideran 
que o paso cara á maioría de idade, ademais de pesado, é perigoso: iso procuran os titores que 
se encargaron bondadosamente do seu control. 

(...)
Para a persoa individual é daquela difícil dar saído dunha minoría de idade case convertida en 
natureza (...) De aí que só uns poucos conseguisen co propio esforzo do seu espírito zafarse da 
minoría  de  idade  e,  con  todo,  manter  o  paso  firme.
Ben máis posible é, pola contra, que o público se ilustre por si mesmo; así será, de certo, case 
inevitablemente con só que se deixe en liberdade. Pois sempre se atoparán, mesmo entre os 
establecidos  titores  da  gran  masa,  algúns  que  pensen  por  si  mesmos,  os  cales,  logo  de 
desfacerse do xugo da minoría de idade, propagarán no seu redor o espírito dunha estimación 
racional do propio valor e da vocación de todo home a pensar por si mesmo. 

I.  KANT;  «Que  é  a  ilustración?»  (Berliner  Monatschrift,  decembro,  1784).  Trad.  de  Rafael 
Martínez Castro (USC) 

II.- OS LÍMITES DO COÑECEMENTO EN KANT

IMMANUEL KANT 1724-1804
2.1.- Vida e obras
Nado en Königsberg en 1724, cuarto fillo dun modesto silleiro e nai  de inclinación relixiosa 
(pietista) que lle inspirou un profundo sentido moral. Estudou en Königsberg con Martin Knutzen, 
de cuxa man se viu influenciado pola ciencia de Newton e a filosofía racionalista de Wolff. Logo 
dedícase a ensinar como preceptor aos fillos das familias de Königsberg.

Período pre-crítico: en 1746 obtivo o doutorado e comeza a ensinar como profesor contratado 
durante  15  anos  ata  1770.  (nas  obras  do  período  pre-crítico  constátase  a  influencia  del 
racionalismo de Wolff y Lebniz e tamén do método experimental de Newton). Kant afirma que 
a lectura do empirista  Hume (1762) "espertouno do seu soño dogmático"  facendo que o seu 



racionalismo  inicial  se  vise  influído  polo  empirismo.  Tamén  o  pensamento  de  Rousseau 
entusiasmou a Kant polas súas ideas de autonomía e liberdade; isto influirá na súa Ética.

Período crítico: en 1770 obtivo o seu nomeamento de catedrático de lóxica e  metafísica  en 
Könisgsberg (hoxe Kaliningrado rusa) como profesor titular, obtendo seguridade económica. Este 
é  o  ano  da  súa  famosa  "Disertación  sobre  a  forma  e  principios  do  mundo  sensible  e 
intelixible" que soluciona o problema do espacio e o tempo (a nivel da sensibilidade), pero non 
aínda o problema das categorías (a nivel do entendemento): contén xermes importantes da súa 
obra mestra "Crítica da razón pura" de 1781. O período entre unha e outra obra coñécese como 
a famosa década do silencio (1770-1781), dez longos anos sen publicar e que dedica a madurar a 
súa obra cumio: "Crítica da razón pura" (Selectividade). Esta obra non foi entendida debido á súa 
linguaxe  escura  e  complexa  e,  por  iso,  Kant  decidiu  escribir  un  resume  máis  sinxelo: 
"Prolegómenos  a toda metafísica futura que haxa de poder presentarse como ciencia" 1783. A 
continuación sucédense vertixinosamente as demais partes do seu sistema:
- "¿Que é Ilustración?" 1784 (selectividade) 
- "Fundamentación da metafísica dos costumes"1785, 
- "Crítica da razón práctica" 1788(a súa ética), 
- "Crítica do xuízo"1790, 
- "A relixión dentro dos límites da mera razón" 1793 
- "A paz perpetua" 1795 etc.
A súa fama estendeuse entón e foi nomeado membro das Academias de Berlín, Viena etc. No seu 
carácter predominou a razón e o sentido moral do deber sobre o sentimental. Non foi cristián 
practicante, e a súa fe en Deus só se deu a través do profundo respecto á conciencia moral de 
espírito racionalista. Nunca saíu das inmediacións de Königsberg, anque leu moito e impartiu 
clases sobre xeografía, cultura, e política do seu tempo. Simpatizou coa Guerra de Independencia 
Americana e coa Revolución Francesa influído por Rousseau: inclinouse polo republicanismo e 
foi defensor da "paz perpetua". En 1797 deixou a cátedra pola súa vellez e caeu en debilidade 
senil,  que foi  mermando as  súas  facultades  ata  convertelo nun autómata.  A súa lenta  agonía  
rematou o 12 de febreiro de 1804 aos 80 anos, sendo enterrado na catedral de Königsberg.
 

2.2.- CONCEPTO DE FILOSOFÍA DE KANT
Segundo Kant existe un concepto mundano e un concepto académico de filosofía.  O concepto 
mundano  de  filosofía  (do  home  de  a  pé)  identifícase  cos  ideais  libertarios  da  ilustración: 
relacionar todos los coñecementos cos fins ou intereses esenciais da razón humana (ética). Este 
concepto mundano redúcese á pregunta ¿que é o home?. Esta, á súa vez, subdivídese en outras 
tres cuestións:

a) ¿Que podo coñecer? Refírese ao coñecemento alcanzable polo home: os principios e límites 
do coñecemento humano científico da natureza. A resposta correspóndelle á  metafísica na 
“Crítica da razón pura”. (Metafísica)

b) ¿Que debo facer?  Refírese á  acción  do home: os principios da acción moral. A resposta 
correspóndelle á moral ou ética, na obra “Crítica da razón práctica”(Ética).

c) ¿Que me cabe agardar? Refírese ao destino último do home. A resposta correspóndelle á 
relixión, na obra “A relixión dentro dos límites da mera razón”. (Relixión)



2.3-  O  PROBLEMA  DO  COÑECEMENTO:  SÍNTESE  ENTRE  RACIONALISTAS  E 
EMPIRISTAS
A primeira cuestión que debe responder a filosofía é ¿que podo coñecer? Isto trátao na súa obra 
"Crítica da razón pura" 

Para  isto  explica  o  coñecemento  facendo  unha  síntese  entre racionalistas  e   empiristas  e 
converte o “xiro subxectivista” en “xiro copernicano”.  

A).- O "XIRO COPERNICANO"
Kant acentúa o "xiro subxectivista" ata convertelo en "xiro copernicano".  Se a  antiga filosofía 
realista daba máis importancia ao obxecto, entendendo o coñecemento como algo semellante a 
unha "fotocopia" do obxecto,  en troques,  a filosofía moderna creu que a importancia do 
coñecemento (relación suxeito-obxecto) recae no suxeito que "só pensa ideas, non cousas". 

Kant concede aínda maior importancia ao suxeito afirmando que quizá é o propio suxeito o que 
“constitúe”  a  nosa  concepción do  obxecto  .   Kant  entende  o  coñecemento  (relación  suxeito-
obxecto)  comparándoo  co  que  fixo  Nicolás  Copérnico  na  Astronomía. O  mesmo  que 
Copérnico creu que podía explicar mellor o movemento dos astros supoñendo que é a Terra a que 
se move (Heliocentrismo), Kant cre que pode explicar mellor o coñecemento supoñendo que é o 
suxeito o que “constitúe” o obxecto. 

Para un estudio detallado do coñecemento humano, Kant distingue no ser humano tres facultades 
que interveñen no coñecemento:
a) A sensibilidade: é pasiva. Limitase a recibir impresións nos sentidos: cores, olores, sons etc.
b) O  entendemento:  é  activo  ou  espontáneo.  Esta  actividade  consiste  en  que  produce 

espontaneamente conceptos sen derivalos da experiencia ( por ex.: concepto de substancia, 
causa etc. que chama categorías).

c) A razón: enlaza xuízos buscando unificar o saber en “ideas”: o incondicionado. 

Kant foi  primeiro  racionalista seguidor de Christian Wolff,  pero despois de que  Hume o 
"espertase do seu soño dogmático" admite Kant que o empirismo tamén ten parte de razón.
Así no coñecemento interveñen dous tipos de elementos:

a) Elementos “a priori” do coñecemento: son independentes da experiencia (racionalismo)

b) Elementos “a posteriori” do coñecemento: dependen da experiencia (empirismo)

Ambos elementos (a priori e a posteriori) son necesarios para que se produza o coñecemento. Así 
realiza a síntese entre racionalistas e empiristas ao afirmar Kant que teñen  parte de razón os 
empiristas ao dicir que o coñecemento “comeza” (elementos a posteriori do coñecemento) coa 
experiencia;  pero  tamén teñen parte  de razón os  racionalistas ao  afirmar  que  anque todo 
coñecemento "comece" coa experiencia, non todo el “procede” da experiencia (elementos a 
priori do coñecemento). 

2.5.- A OBRA “CRÍTICA DA RAZÓN PURA”: O PROBLEMA DA METAFÍSICA
A máxima preocupación de Kant é o destino da Metafísica (existencia de Deus, inmortalidade da 
alma, creación do mundo). ¿É a metafísica unha ciencia?

Kant, ao igual que xa fixera Descartes, constata que "a metafísica non atopou aínda o camiño 



seguro  da  Ciencia".  Dúas  son  as  deficiencias que  caracterizaron  ata  agora  á  "reina  das 
ciencias":

a) Non progresa como as demais ciencias e a miúdo ten que empezar de novo

b)Os científicos póñense de acordo nas súas teorías, mentres que entre os metafísicos reina o 
máis escandaloso desacordo.

A metafísica, sen embargo, existe. E existe porque no home hai unha  "disposición natural", 
unha tendencia ou necesidade da razón que o inclina a indagar estes grandes temas (Deus, alma,  
mundo).  Pero  ata  agora  non  conseguiu  o  status  de  ciencia.  Por  iso  para  Kant  o  problema 
fundamental da "Crítica da razón pura" é resolver se a metafísica pode converterse ou non en 
ciencia.

¿Como podemos indagar isto? Para iso hai que seguir os seguintes pasos:

a)En primeiro lugar temos que saber como é posible a ciencia: que condicións se requiren para 
que un coñecemento sexa científico

b)A continuación temos que indagar  se a metafísica se axusta ou non a estas condicións. En 
caso afirmativo poderá ser ciencia, do contrario haberá que rexeitala como ciencia.

2.5.1- ¿Como é posible a ciencia?
Kant non dubida de que a ciencia é posible, pois aí está a física de Newton para demostralo. O que 
se propón saber é que é o que a fai posible. Para resolver esta cuestión, pensa Kant, hai que ter en 
conta que a ciencia non é máis que un conxunto de xuízos ou proposicións. Por iso a pregunta 
anterior se reduce a esta outra ¿cales son as condicións que se requiren para que un xuízo sexa 
científico? Isto resolverase observando que tipo de xuízos utiliza a ciencia (a física de Newton) e 
investigando as condicións que os fan posibles. Pero ¿que tipo de xuízos utiliza a ciencia?. Kant  
cre que hai varios tipos de xuízos e a ciencia utiliza un determinado tipo. Primeiro haberá que ver 
que tipos de xuízos hai:

2.5.2.- Tipos de xuízos
 Segundo Kant, hai tres grandes tipos de xuízos

a) Xuízos  analíticos  a  priori:  por  ser  “analíticos” o  predicado  está  incluído  no  suxeito 
(analizando u suxeito vexo que o predicado vai incluído no suxeito) e por ser “a priori” son 
independentes da experiencia.

Por  exemplo:  o  xuízo  “O  triángulo  ten  tres  ángulos" é  analítico porque  se  tomamos 
mentalmente o concepto de triángulo e o analizamos,  atopamos que dentro do concepto de 
triángulo está o ter "tres ángulos". 

Estes xuízos non nos dan información nova, ou como di Kant "non son extensivos" non estenden, 
non amplían o noso coñecemento: o que saiba que é un triángulo xa sabe que ten tres ángulos.
Son sempre  verdadeiros (universais e necesarios) ¿por que? porque non fan máis ca repetir o 
contido do suxeito. Son xuízos de identidade ou tautoloxías (do grego tauto=o mesmo+logos: 
palabra). E son verdadeiros porque para captar a súa verdade só temos que a analizar o 
concepto de suxeito e,  por tanto,  non necesitamos recorrer á experiencia:  son,  por tanto, 
xuízos analíticos a priori (independentes da experiencia).



b) Xuízos sintéticos a posteriori: por ser “sintéticos” neles o predicado non está incluído no 
suxeito (amplían  ou  extenden o  coñecemento)  e  por  ser  “a  posteriori”  dependen  da 
experiencia. 

Por exemplo: "A auga ferve a cen graos". Se analizamos mentalmente o concepto de "auga" 
non encontramos nel incluído o predicado "ferver a cen graos", por iso non é analítico 
senón sintético.

Estes  xuízos  dannos  información  nova,  son  extensivos,  amplían  o  noso  coñecemento.  ¿Son 
sempre verdadeiros? Para sabelo temos que recorrer á experiencia: nos sabemos que "a auga ferve  
a cen graos" porque o temos experimentado. Os xuízos sintéticos a posteriori son verdadeiros no 
momento no que a experiencia nolos confirma. Pero resulta que a experiencia os confirma 
nun lugar concreto e nun tempo concreto, aquí e agora, e, por tanto, só son verdadeiros 
mentres se está verificando. No momento en que deixo de ter experiencia (de percibir que a auga 
ferve a cen graos) xa non podo estar seguro de que isto ocorrerá no futuro. Nada me asegura de 
que noutro momento e lugar a auga ferve á mesma temperatura (de feito, nos altos cumios das 
montañas a auga ferve a menos graos canto máis altura). Algo semellante dicía Hume na súa 
crítica do principio de causalidade). 

Polo tanto os  xuízos sintéticos a posteriori son  particulares  (non universais: a súa verdade 
restrínxese ao aquí e agora) e  continxentes  (non necesarios: o seu contrario é posible: a auga 
pode non ferver a cen graos). En consecuencia, non son científicos.

c) XUÍZOS SINTÉTICOS A PRIORI (X.S.A): son os propios da ciencia física de Newton.
¿Cal dos dous anteriores tipos de xuízos constitúen a ciencia? Non poden ser os xuízos analíticos 
a priori, pois estes non amplían o noso coñecemento, non descubrimos nada novo con eles: non 
facemos máis que explicar o xa coñecido, ou como di Kant:  non son extensivos.  Tampouco 
poden  ser  os  sintéticos  a  posteriori,  porque  son  “particulares”  (non  universais) e 
“continxentes” (non  necesarios),  mentres  que  a  ciencia  utiliza  xuízos  “universais”  e 
“necesarios” (dende Sócrates)  verdades que o son agora e  “sempre e en todo lugar” e  “non 
soamente aquí e agora”.

Resulta pois que a ciencia, a física de Newton, non utiliza xuízos analíticos a priori, nin xuízos 
sintéticos a posteriori. Os xuízos que emprega a ciencia teñen que ser:
a) Universais e necesarios e independentes da experiencia,  é dicir,  teñen que ser  a priori 

(como os analíticos )
b) Pero, ademais, deben  ampliar o noso coñecemento, é dicir, deben ser  extensivos (como os 

sintéticos)
Logo os xuízos que utiliza a ciencia deben ser XUÍZOS SINTÉTICOS A PRIORI. 

Na súa "Crítica da razón pura" Kant demostra que efectivamente son estes xuízos sintéticos a  
priori os que constitúen a ciencia.

a) A ciencia matemática (aritmética+xeometría) utiliza xuízos sintéticos a priori. Exemplo: "A 
liña recta é a distancia máis curta entre dous puntos".  Non é analítico, pois o predicado 
non  está  contido  no  suxeito.  Se  analizamos  mentalmente  o  concepto  de  liña  recta  non 
encontramos o concepto de distancia. Pero tampouco é a posteriori, xa que non necesitamos 
acudir á experiencia para saber que a liña recta é a distancia máis curta entre dous puntos. Por 
tanto,  ten que ser sintético (non analítico): amplía o noso coñecemento, pero  ademais é a 



priori (non a posteriori): non necesitamos recorrer á experiencia.

b) A  ciencia  física  (Newton)  tamén  utiliza  algúns  xuízos  sintéticos  a  priori:  "Todo  o  que 
comeza a existir ten unha causa" (principio de causalidade).  Non é analítico,  pois na 
noción de suxeito "o que comeza a existir" non está incluído o predicado "ter unha causa". 
Logo é sintético: estende o noso coñecemento. Pero tampouco é a posteriori, pois non temos 
que recorrer á experiencia para comprobar que todo efecto ten unha causa. Logo é sintético a 
priori, é dicir, universal e necesario: científico.

c) A metafísica non utiliza xuízos sintéticos a priori: conclusión da "Crítica da razón pura". 
En consecuencia, a metafísica non é ciencia. 

Vexamos como chega a estas conclusións na súa "Crítica da razón pura"

2.6.-  A OBRA MESTRA “CRITICA DA RAZÓN PURA”
A obra divídese nos seguintes apartados:

a) Estética  transcendental:  trata  sobre  os  elementos  do  coñecemento  sensible:  a 
sensibilidade (demostra como as matemáticas son ciencia).

b) Analítica  transcendental:  trata  sobre  os  elementos  do  coñecemento  intelectual:  o 
entendemento (demostra como a física de Newton é ciencia).

c) Dialéctica transcendental: trata sobre os elementos do coñecemento racional: a razón 
(demostra que a metafísica non é ciencia)

2.6.1.- A ESTÉTICA TRANSCENDENTAL: (CRÍTICA DA SENSIBILIDADE)
A palabra "estética" (hoxe teoría da beleza) úsaa Kant no seu significado etimolóxico: do grego 
"aisthesis" que significa sensación. Por iso esta parte da obra é unha  teoría da sensibilidade 
(sentidos):  "Chamo Estética transcendental á ciencia de todos os principios da sensibilidade a 
priori".  A  sensibilidade  é  pasiva,  é  dicir,  é  a  capacidade  de  recibir (receptividade) 
representacións ao sermos afectados polos obxectos. 

A Estética Transcendental estuda:
1.-  As condicións que fan posible o coñecemento sensible
2.-  Demostra  que  a  matemática (aritmética+xeometría)  é  ciencia porque  utiliza  xuízos 
sintéticos a priori e que estes cúmprense necesariamente en todos os obxectos da experiencia.

Vexamos isto por separado:

1.-Condicións do coñecemento sensible
Para que se produza o coñecemento sensible precísanse dous tipos de condicións:

a)Condicións  empíricas: son  condicións  “dadas” na  experiencia.  Son  a  materia do 
coñecemento sensible: sensacións ou impresións sensibles (cor, dureza, etc.).
b)Condicións  a  priori: Son  condiciones  “postas” polo  suxeito  que  non  proveñen  da 
experiencia. Estas condicións son a forma do coñecemento sensible: o espacio e o tempo. 

Segundo Kant, o espacio e o tempo non son propiedades das cousas,  non existen fora do 
suxeito (nin existen fóra do suxeito como espacio e tempo absolutos como afirma Newton, nin 



tampouco existen fóra do suxeito como a relación entre as cousas, como afirma Leibniz). Para 
Kant,  espacio e tempo  son formas “postas” polo suxeito para poder percibir  as impresións 
sensibles. Kant dá dúas definicións do espacio e o tempo:

A) Primeira definición: son formas a priori da sensibilidade.
- Son formas porque non son impresións sensibles (cor amarela, sabor ácido, etc.) non son a 

materia, senón a forma ou modo que nos “poñemos” para percibir todas as impresións. 
Quere dicir que a nosa sensibilidade percibe as impresiones sensibles sempre "nun" espacio e 
"nun" tempo.

- Son a priori: significa que non proveñen da experiencia. Espacio e tempo non proceden da 
experiencia, senón que a preceden, están no suxeito. Son condicións universais e necesarias 
para que a nosa experiencia sexa posible: isto quere dicir que sen elas non sería posible ter 
experiencia algunha. Kant demóstrao dicindo: podemos pensar o espacio sen obxectos e o 
tempo  sen  acontecementos,  pero  non  podemos  pensar  os  obxectos  sen  espacio  nin  os 
acontecementos sen tempo.

- Da sensibilidade: é dicir, do coñecemento sensible (sentidos). 
Kant distingue: 
a) sensibilidade externa: a facultade de percibir mediante os cinco sentidos (cor -vista-, son 
-oído-,  sabor  -gusto-  etc.).  Todas  estas  impresións  sensibles  dos  sentidos  externos  están 
sometidas ao espacio e ao tempo: teñen que ser percibidas nun espacio e nun tempo. 
b)  sensibilidade interna: facultade de percibir os nosos estados internos ou psíquicos (unha 
vivencia, un recordo, etc.). A experiencia interna  só está sometida á forma do tempo.  A 
experiencia externa está sometida, ademais, ao espacio. Por tanto, a forma máis importante 
da  sensibilidade  é  o  tempo,  pois  toda experiencia  está  sometida  ao  tempo (é  condición 
inmediata da experiencia interna, e condición mediata da externa).

B) Segunda definición: son intuicións puras
- Son intuicións: o propio da sensibilidade é intuír, os sentidos traballan con “intuicións” non 

con  “conceptos”  que  son  os  propios  do  entendemento.  No  entendemento  hai  moitos 
conceptos:  cada  concepto  reúne  a  moitos  individuos  da  mesma  especie  baixo  unha 
característica común: abarca un número infinito de casos, pero non de partes. En troques, na 
sensibilidade as intuicións non abarcan un número infinito de casos: só hai un espacio e un 
tempo que poden ser divididos en un número infinito de partes: hai infinitas partes do espacio 
e infinitos intervalos de tempo. 

- Son  puras: é dicir, baleiras de contido empirico. Espacio e tempo son como dous moldes ou 
coordenadas nas cales se ordenan as impresiones sensibles.

Por tanto, o espacio e o tempo son condicións ou elementos transcendentais  da sensibilidade: 
fan posible o percibir sensible.

2.- Conclusión da Estética Transcendental: A matemática utiliza X.S.A aplicables a todo 
obxecto da experiencia 
Como o espacio e tempo son estruturas a priori que todos os humanos posuímos , e como a 
matemática trata do espacio e o tempo,  logo  é unha ciencia válida para todo obxecto da 
experiencia.

Explicación:
A Estética transcendental demostra que:
a) A matemática utiliza xuízos sintéticos a priori.
b) Os  xuízos  sintéticos  a  priori  das  matemáticas  cumpriranse  necesariamente  en  todos  os 



obxectos da nosa experiencia

Razoamento de Kant:
1.-  Os  xuízos  das  matemáticas  tratan  sobre  o  espacio  e  o  tempo:  a  xeometría  determina  as 
propiedades do espacio, a aritmética determina as propiedades do tempo: trata de series numéricas 
(1,2,3,n..),  é  dicir,  de  sucesións  ordenadas  no  tempo.  Os  seus  xuízos  son  sintéticos  porque 
“extenden” ou amplían o contido que aparece no suxeito.
2.- Pero como espacio e tempo son condicións a priori da nosa sensibilidade, logo os xuízos das 
matemáticas serán tamén a priori.
3.- E como todas as percepcións que teñamos teñen que someterse ás formas da sensibilidade 
(espacio+tempo),  os  xuízos  sintéticos  a  priori  das  matemáticas  cumpriranse necesariamente 
para todos os obxectos da nosa experiencia.

Resumo da  Estética  Transcendental:  a  sensibilidade é  meramente  receptiva (pasiva,  non 
activa) e o seu modo de coñecer é intuír (intuicións, non conceptos). A “materia” que recibe 
(impresións) é intuída (ou ordenada) mediante a forma (espacio+tempo) da nosa sensibilidade. 
Por tanto,  o  coñecemento sensible está composto de elementos a posteriori (“materia” ou 
datos empíricos) e elementos a priori (ou “forma” que aporta o suxeito: espacio e tempo). Hai 
intuicións  puras  (s+t) e  intuicións  empíricas  (s+t+impresións  sensibles).  A  “materia” 
(impresións)  unida  á  “forma”  (s+t)  configura  o  “fenómeno”  (do  grego  phaenomenon: 
aparencia). 

Isto quere dicir que non percibimos a realidade como é en si  mesma, ou como di Kant,  non 
percibimos a "cousa en si" ou noúmeno (ven do grego nous=entendemento), senón só a cousa 
tal e como se nos aparece ordenada polas formas do suxeito no espacio e no tempo: o fenómeno. 
(primeira parte do "xiro copernicano" a nivel dos sentidos).

Conclusión: como  a matemática trata do espacio e tempo, e estas son formas a priori da nosa 
sensibilidade nas que toda impresión ha de ordenarse,  logo a matemática é válida para todo 
obxecto da experiencia. 

Pero  a  sensibilidade  só  é  un  paso  do  coñecemento  humano,  o  percibido  debe  ser  aínda 
comprendido polo entendemento. Vexamos como ocorre:    

2.6.2.- A ANALÍTICA TRANSCENDENTAL: (CRÍTICA DO ENTENDEMENTO)

A Analítica Transcendental é unha teoría do entendemento. 

A Analítica Transcendental estuda:

1.- As condicións que fan posible o coñecemento intelectual

2.- Demostra que a física (Newton) é ciencia porque utiliza xuízos sintéticos a priori e que estes 
cúmprense necesariamente para todo obxecto da experiencia. Vexámolo por separado:

1.- Condicións do coñecemento intelectual
A función da  sensibilidade era  percibir mediante  intuicións  empíricas, formadas pola materia 
(impresións: cor amarela, sabor ácido, tacto áspero, forma circular etc. ) e a forma (nun espacio e 
nun  tempo)  configurando  o  fenómeno.  Pero  para  completar  o  coñecemento  é  necesario 
engadir a función do entendemento. A función do entendemento consiste en  comprender o 



fenómeno referindo estas impresións a un concepto. O entendemento comprende cando refire 
as  impresións (cor  amarela,  sabor  ácido,  tacto  áspero,  forma  circular  etc.)  a  un  concepto: 
"limón", é dicir,  cando unifica as impresións baixo unha  "  regra  "   de unificación:  o concepto. 
Segundo Kant  isto prodúcese mediante un xuízo ("isto é un limón"). Por iso  Kant define o 
entendemento como a facultade das regras, facultade dos conceptos ou tamén a facultade dos 
xuízos ou facultade de xulgar. 

Cando o entendemento xulga, é dicir, unifica as impresións baixo un concepto, faino mediante 
dous tipos de conceptos:

a)Conceptos empíricos: son os que proceden da experiencia, son dados a posteriori e por tanto 
son particulares,  non universais e necesarios.  Obtémolos das semellanzas dos fenómenos, ex.: 
limón, home, casa...   

b)Conceptos  puros  ou  categorías:  non  proceden  da  experiencia,  son  “postos” pola 
espontaneidade  (actividade)  do  entendemento  a  priori.  Son  estruturas  ou  leis  a  priori  do 
coñecemento:  gracias a eles podemos coñecer,  é  dicir,  construír  os nosos xuízos acerca dos 
fenómenos. 

¿Cantas categorías hai?  Kant extrae o número de categorías (12) dos tipos de xuízos: haberá 
tantas  categorías  coma tipos  de  xuízos.  Tamén Aristóteles  falara das  “Categorías”  (10):  a 
substancia como suxeito do enunciado e nove tipos de accidentes que constitúen os predicados. 
Pero para Aristóteles as categorías  non só son gnoseolóxicas, senón tamén ontolóxicas (da 
realidade),  mentres  que  para Kant as  categorías  son só do coñecemento:  gnoseolóxicas.  O 
mesmo ocorre cos conceptos “materia” e “forma”: en Aristóteles son conceptos ontolóxicos 
(da realidade), mais en Kant son conceptos do coñecemento (gnoseolóxicos).

CRITERIO TÁBOA DOS XUÍZOS TÁBOA DAS CATEGORÍAS

Segundo  a 
CANTIDADE 

1.Universais (todo A é B) 
2.Particulares (Algún A é B)  
3.Singulares  (un só A é B)

1.Unidade 
2.Pluralidade 
3.Totalidade 

Segundo  a 
CALIDADE 

4.Afirmativos (A é B)
5.Negativos (A non é B) 
6.Infinitos  (A é non B)

4. Realidade 
5. Negación 
6. Limitación 

Segundo  a 
RELACIÓN

7.Categóricos (incondicionados: A é B) 
8.Hipotéticos [condicionados: se C é D, A é B)
9.Disxuntivo [excluíntes: A é B ou C]

 

7. Substancia e accidente
8.Causa e efecto
9.Comunidade  ou  Acción 
recíproca  entre  axente  e 
paciente 

Segundo  a 
MODALIDADE 

10. Problemáticos [supositivos: A é posiblemente B] 
11.Asertóricos [aseverativos: A é realmente B] 
12.Apodícticos  [necesarios: A é necesariamente B]

 

10.Posibilidade-imposibilidade 
11. Existencia-non existencia 
12. Necesidade-continxencia 

Para Kant  as categorías son conceptos puros  (baleiros de contido empírico) que  só producen 
coñecemento se se enchen de contido empírico dado polo fenómeno. Son, por tanto, condicións 
ou elementos transcendentais do entendemento: fan posible o coñecemento a priori.



A CATEGORÍA DE CAUSA-EFECTO (PRINCIPIO DE CAUSALIDADE): As categorías 
máis importantes son as  “categorías de relación”. En especial a  categoría de "causa-efecto"  ,   
pois   soluciona o problema de Hume  . 

Segundo Hume: a  conexión entre causa e efecto  non é unha “conexión necesaria” como 
pensan os científicos, porque se observamos empiricamente a dilatación dos metais, por exemplo, 
o único que descubrimos é unha “sucesión temporal” entre causa e efecto, non unha “conexión 
necesaria. Polo tanto, de onde sacan os científicos que hai unha “conexión necesaria?, pois  do 
"costume”  de  tela  experimentado  no  pasado (ata  agora  sempre  se  dilataron  os  metais  se 
aplicamos calor),  pero que isto ocorrera no pasado  non me da dereito a supoñer con total 
seguridade que vaia  a  ocorrer  no futuro (predicións  dos  científicos  físicos).  Polo  tanto,  o 
suposto  “determinismo”  da  física (conexións  entre  causas  e  efectos  que  explicarían  a 
natureza de xeito determinista), non é tal determinismo e apoiase nunha simple “crenza. Os 
físicos “cren” (belief) que ocorrerá tamén no futuro, pero “crer” non é “demostrar” (ciencia), 
así  que  as  predicións  científicas  para  o  futuro  apóianse  nunha  “crenza  só  probab  le”  .  Isto 
significa  que  a  física  non  é  ciencia (coñecemento  universal  e  necesario),  senón  só 
coñecemento “probable”. Por iso a filosofía de Hume remata nun “escepticismo” referente ao 
coñecemento  científico,  anque  “escepticismo  moderado”  porque  para  a  vida  cotián 
supoñemos que os fenómenos ocorrerán como ocorreron no pasado (supoñemos que o sol 
sairá maña, anque isto só sexa unha crenza). 

Como  soluciona  Kant  este  problema  de  Hume  (negación  da  ciencia  física)?  Pois  Kant 
demostra que a Hume estaba equivocado: a conexión causa-efecto non é algo do mundo, non 
é unha “cuestión de feito” como pensaba Hume, non é un xuizo sintético “a posteriori” (segundo 
a  terminoloxía  de  Kant),  senón unha “categoría  a  priori”  (previa  á  experiencia)  do noso 
entendemento, que aplicamos aos fenómenos sensibles para explicar o mundo. Comproba que a 
categoría de causa-efecto non “procede” da experiencia, senón que a “precede” a priori, é 
dicir, é un xuízo sintético a priori. As “leis concretas” da natureza poden variar (por exemplo 
a dilatación dos metais), pero o “principio xeral” de causa-efecto non: poida que no futuro non 
se dilaten os metais,  pero entón o noso entendemento preguntará cal  é  a  “causa” deste novo 
“efecto”.

Deste xeito,  Kant soluciona o problema de Hume (a física non é ciencia) e dálle a razón a 
Newton:  a  física  newtoniana é  ciencia:  a  física  deixa  de  ser  un  coñecemento  "probable"  e 
convértese en algo “universal e necesario” (definición de ciencia dende Socrates). 

Simplificando: Kant viría a dicir algo así: supoñamos una lei causal da ciencia: "o calor dilata 
os metais"; Kant recoñécelle a Hume que este xuízo é unha “cuestión de feito” ou como Kant lle  
chama  un  xuízo  sintético  a  posteriori,  é  dicir,  procedente  da  experiencia:  a  experiencia 
móstranos que ocorre así no presente, pero non que necesariamente teña que ocorrer así no 
futuro. É posible que algún día aplicando calor aos metais estes contraian, por exemplo. Pero 
para Kant isto non iría en contra do "principio xeral de causalidade” que di "todo efecto ten 
unha causa";  pois  neste  caso  tamén  o noso entendemento buscará a “causa” deste  novo 
“efecto”:  a contracción dos metais.  A estrutura  a  priori  do noso entendemento réxese polo 
principio  de  causalidade.  Logo  os  principios  máis  xerais  da  ciencia  ("A ciencia  pura  da 
natureza") son universais e necesarios (contra o escepticismo de Hume,  fundamenta Kant a 
ciencia de Newton).

RESUMO DA ANALÍTICA TRANSCENDENTAL (TEORÍA DO ENTENDEMENTO): O 
coñecemento deriva destas  dúas fontes do coñecemento: a  sensibilidade e o  entendemento. 



Ambas son necesarias para que se produza coñecemento. 

A  sensibilidade é  a  facultade  receptiva  (pasiva):  ten  o  poder  de  recibir  representacións 
(receptividade) mediante a “intuición sensible”, sintetizando elementos a posteriori e a priori 
(impresións por unha banda e espazo e tempo pola outra) formando o fenómeno da sensibilidade. 

En cambio, o entendemento é a facultade espontánea (activa) que produce conceptos puros a 
priori (categorías) que deben ser aplicados ao fenómeno da sensibilidade  para unificar as 
distintas  impresións referíndoas a  un concepto.  Mediante  a  sensibilidade nos  é  “dado” un 
fenómeno,  mediante  o  entendemento  é  “pensado”  o  obxecto.  Como  di  Kant:  "Intuición  e 
concepto  constitúen  pois  os  elementos  de  todo  o  noso  coñecemento.  De  sorte  que  nin  os 
conceptos sen unha intuición...nin a intuición sen os conceptos poden dar algún coñecemento". 
Por conclúe Kant "  Pensamentos sen contido son baleiros, intuicións sen concepto son cegas  "  . 

En síntese: o coñecemento componse polo “dado” a posteriori na experiencia ou “materia” do 
coñecemento (impresiones dos sentidos) e polo “posto” a priori polo suxeito  (espacio+tempo a 
nivel  da  sensibilidade  e  categorías  a  nivel  do  entendemento).  Unión  de  sensibilidade  e 
entendemento.

Conclusións da Analítica Transcendental

A)- O  coñecemento  é  válido  se  aplicamos  as  categorías  aos  fenómenos  experiencia (por 
exemplo: os metais dilátanse coa calor). Pero  non se produce coñecemento se aplicamos as 
categorías a obxectos que están máis alá da nosa experiencia; por exemplo cando digo "a alma 
é inmortal", "Deus existe", "o mundo foi creado" (os obxectos da metafísica).  

B)-  Importantísima distinción  entre  “fenómeno”  e  “noúmeno”  (ou  cousa  en  si).  A  nosa 
sensibilidade comeza por  non percibir a cousa tal e como é en si mesma (“cousa en si ou 
noúmeno)”, senón  só as  impresións  tal  e  como  "aparecen"  (fenómeno): as  impresións 
(materia) modeladas polas formas a priori da sensibilidade (s+t). 

Tampouco o entendemento remata coñecendo a “cousa en si” ou “noúmeno”, senón que as 
categorías se aplican sobre o “fenómeno”. Ao tratar de coñecer as cousas o suxeito “pon” as 
súas  formas a priori (s+t+categorías), logo  o coñecido xa non é a cousa tal e como é en si, 
senón  a cousa modelada polo suxeito, a cousa  como se nos "aparece" a nosoutros. Por iso 
Kant define o “  fenómeno” como o “límite positivo do coñecemento”   (o que pode ser coñecido) 
e o “noúmeno” (ou cousa en si) como “límite negativo do coñecemento” (o incognoscible, o 
que non pode ser coñecido).

C)- Remata o  "xiro  copernicano":  pode  dicirse  que  o  suxeito  "constitúe"  o  obxecto.  O 
coñecemento pode  compararse coa obra dun pintor: toma da realidade a materia ou obxecto 
que quere representar,  pero engade a súa visión persoal.  Por iso  a obra de arte non é xa a 
realidade.  Ou  tamén  podería  dicirse  que  o  ser  humano  posúe  unha  especie  de  "gafas" 
(s+t+categorías) que filtran as cousas en si por medio dos elementos a priori (espazo e tempo 
na sensibilidade e categorías no entendemento. Agora podemos entender como Kant acentúa o 
xiro subxectivista e o converte en "xiro copernicano": é o suxeito o que "constitúe" o obxecto.

D)- Kant  define  a  súa  filosofía como  "idealismo  transcendental":  é  idealismo porque 
coñecemos "ideas" das cousas, non as cousas en si mesmas como afirmaba a filosofía realista 
(Aristóteles, Tomé); i é transcendental porque estas "ideas" non son algo só do suxeito (como 



en Berkeley), senón que necesitan tamén da experiencia: fenómeno. 

Polo tanto no suxeito existen “  condicións transcendentais”   (s+t+categorías), é dicir, condicións 
que fan posible o coñecemento do obxecto, pero tamén se precisan os datos empíricos. 

Isto significa:
a)que o espacio e tempo no son propiedades das cousas en si mesmas
b)que estas cousas en si mesmas non poden ser coñecidas (noúmeno), senón que 
c)o obxecto é constituído polo suxeito baseándose nas categorías aplicadas ao fenómeno.

Segundo Kant, cando estas condicións transcendentais se aplican aos obxectos da experiencia 
obtemos  coñecemento,  pero  cando  se  aplican  a  obxectos  transcendentes (máis  alá  da 
experiencia: ex. Deus, alma, mundo) non se produce coñecemento. Por tanto, transcendentais 
son as condicións que fan posible o coñecemento dentro da experiencia e transcendentes son os 
obxectos situados máis alá da experiencia.

2.- Demostración de que a física de Newton utiliza xuízos sintéticos a priori e que estes son 
aplicables a todo obxecto da experiencia.
Os xuízos xerais da física son xuízos sintéticos a priori, están baseados nas categorías, por iso 
son válidos para todos os fenómenos. 

Explicación:  As  categorías  non  proceden  da  experiencia  senón  que  a  preceden.  Pero,  para 
coñecer,  as  categorías  deben  aplicarse  ao  fenómeno.  Logo  os  xuízos   baseados  nelas 
cumpriranse en todos os fenómenos. Estes xuízos serán xuízos sintéticos a priori (extensivos e 
non procedentes da experiencia, senón construtores dela). Por exemplo "Todo efecto ten unha 
causa" (categoría de relación: causa-efecto). 

En  conclusión:  Kant  demostra,  contra  Hume,  que  a  física  pura  (de  Newton)  é  ciencia 
universal  e  necesaria  porque os  seus  xuízos  baséanse  na "forma" do noso coñecemento 
(espacio e tempo na sensibilidade e categorías no entendemento); e como as categorías teñen que 
aplicarse ao fenómeno (s+t+impresións) estas cumpriranse para todo fenómeno. 

2.6.3.- A DIALÉCTICA TRANSCENDENTAL: (CRÍTICA DA RAZÓN)
Esta parte da "Crítica da razón pura" é unha teoría da razón (entendida en sentido restrinxido, non 
no sentido amplo do título da obra). Nela extráense as conclusións máis importantes. Aquí Kant 
estuda:
1)  O funcionamento da razón (entendida en sentido restrinxido)
2) Demostra que a Metafísica non é ciencia

1.- O funcionamento da razón
Ademais  da  facultade  da  sensibilidade  e  a  facultade  do  entendemento  existe  unha  terceira 
facultade que é a razón. O mesmo que a Sensibilidade traballa con intuicións e o entendemento 
con conceptos, a razón traballa con "ideas".

Segundo Kant  a razón non se conforma cos xuízos aplicados aos fenómenos por parte do 
entendemento. A súa función é enlazar xuízos para atopar xuízos cada vez máis xerais que 
sexan condición dos anteriores. Por exemplo: todos os homes son animais, os animais son seres 
vivos, os seres vivos son seres do mundo etc. Así é como a razón ascende en busca do que xa 
non sexa resultado de outra condición, busca pois o incondicionado. Por iso Kant chama á 



razón a "facultade dos principios".

Kant afirma que, mentres a razón manteña esta tendencia a buscar xuízos cada vez máis xerais 
dentro da experiencia, o noso coñecemento é válido porque o entendemento estará aplicando as 
categorías aos fenómenos da sensibilidade. Pero a razón non se conforma con isto, pois ten unha 
"tendencia natural" a traspasar os límites da experiencia en busca do incondicionado.
Así  é  como  se  eleva  por  enriba  da  experiencia  e  chega   ás  "ideas"  que  compoñen  a 
metafísica. 

A Metafísica componse pois de tres ideas e de tres disciplinas (herdanza do racionalista Wolff) 
que se ocupan de cada unha desas ideas: 
a) A idea de mundo abarca todos os fenómenos físicos. Dela ocúpase a Cosmoloxía Racional
b) A idea de alma (ou o eu) abarca todos os fenómenos psíquicos. Dela ocúpase a  Psicoloxía 

Racional.
c) A idea de Deus, intenta unificar as dúas anteriores, e dela ocúpase a Teoloxía Racional. 

Segundo Kant,  Deus, alma e mundo son "ideas" da razón. E estas ideas teñen unha  función 
positiva  sempre e cando  non pretendamos con elas coñecer os seus obxectos: sérvennos de 
guía ou "focus imaginarius" (foco imaxinario) para ordenar todo o noso coñecemento. A este 
uso positivo chámalle Kant "uso regulativo" das ideas.

2.- DEMOSTRACIÓN DE QUE A METAFÍSICA NON É CIENCIA
Pero a conclusión máis importante é que estas ideas non nos permiten “coñecer” nada, porque 
para coñecer temos que aplicar as categorías aos fenómenos, é dicir,  encher as categorías de 
contido empírico.  Pero non temos experiencia de Deus, nin da alma, nin do mundo como 
concepto xeral. Logo estas ideas da metafísica non nos permiten coñecer os seus obxectos, xa 
que están más alá dos límites da experiencia, é dicir, estes obxectos son transcendentes. 
Kant desenvolve a crítica da metafísica tradicional dividíndoa nas súas tres ideas e criticando cada 
unha das disciplinas que se ocupan delas.

A)CRÍTICA DA PSICOLOXÍA RACIONAL: Esta disciplina trata da  idea de “alma” ou o 
“eu” como  totalidade dos fenómenos psíquicos.  Pretende coñecer a natureza absoluta da 
alma  prescindindo  de  toda  experiencia,  baseándose  na  única  proposición  "eu  penso"  (de 
Descartes).  Pero  comete  un  erro  de  razoamento que  Kant  denomina  "paraloxismos": 
argumentos falaces, ilusorios. O erro consiste en facer un uso ilexítimo da categoría de substancia: 
aplicar a categoría de substancia (pensante, res cogitans) á alma, é dicir, a algo situado máis alá da  
nosa experiencia, tratando de demostrar que existe como cousa en si (e non como fenómeno) e 
que é inmortal (res cogitans). 

B)CRÍTICA DA COSMOLOXÍA RACIONAL: Esta disciplina  trata da idea de “mundo” 
como totalidade dos fenómenos físicos. Os  erros que comete esta disciplina denomínaos Kant 
"antinomias". Son afirmacións opostas de igual verosimilitude (por exemplo: a) o mundo ten un 
comezo no tempo i é finito no espacio  b) o mundo non ten principio no tempo nin límites no  
espacio. O erro de razoamento consiste en crer que o espacio e o tempo sexan cousas en si, e 
non simples estruturas a priori do suxeito como en realidade son. Coñecer se o mundo ten un 
principio ou non, está máis alá dos límites do coñecemento humano.

C)CRITICA DA TEOLOXÍA RACIONAL: Trata da idea de “Deus” como totalidade que 
reúne todos os fenómenos físicos e psíquicos. Tamén a idea de Deus non é máis ca unha idea 
transcendente que xurde da razón e que está máis alá dos límites do coñecemento humano: é 



“o ideal da razón pura". De Deus non temos experiencia (fenómeno) ao que poder aplicar as 
nosas categorías.
Por iso Kant critica toda demostración da existencia de Deus: critica o argumento ontolóxico 
de Santo Anselmo porque prescinde da experiencia, e critica tamén o argumento cosmolóxico 
(continxencia do mundo: vías de Tomé en xeral) e o argumento teleolóxico (5 vía de Tomé), pois 
baséanse no principio de causalidade: unha categoría do entendemento que ten que aplicarse 
a fenómenos e Deus non o é. Ningunha demostración é válida.  Non é de extrañar  que Kant 
fose acusado de  ateísmo,  pois  converte a Deus nunha    “  idea regulativa  ”  :  un horizonte que 
nunca  será  acadado  polo  noso  coñecemento,  pero  que  ten  a  función  de  ordenar  os  demais 
coñecementos válidos. 

CONCLUSIÓN DA “CRÍTICA DA RAZÓN PURA”:
Cando as categorías se aplican a obxectos situados máis alá da experiencia, non se produce 
coñecemento, senón que facemos un uso ilexítimo das categorías: non aplicamos as categorías a 
fenómenos,  senón  a  noúmenos.  Logo  a  conclusión  máis  importante  da  Dialéctica 
Transcendental é que a metafísica non é ciencia, trata de obxectos que están máis alá do alcance 
do  noso  coñecemento,  máis  alá  da  experiencia.  Por  iso  pode  dicirse  que  a  Dialéctica 
Transcendental extrae a conclusión máis importante da "Critica da Razón Pura". A "razón pura", 
é  dicir,  baleira  de  contido  empírico  (racionalistas),  ten  "límites"  tal  e  como  dicían  os 
empiristas,  pero  non  está  tan  limitada  como  pretendía  Hume,  pois  pode  coñecer 
cientificamente dentro da experiencia. Esta "razón pura" que pretendía sacar de si mesma todo 
o coñecemento era a razón "todopoderosa" racionalista, incluso a metafísica era ciencia para eles. 

Por iso ten sentido falar dunha  "Crítica” da  “razón pura" (a dos racionalistas) non só para 
"censurala" dicindo que ten límites (empiristas), senón que é necesario saber exactamente cales 
son os límites do seu poder: así é como podemos saber definitivamente que a metafísica non é 
ciencia nin o será nunca: de aí o título do resumo da "Crítica da razón pura" que Kant escribiu 
para explicala: "Prolegómenos a toda metafísica futura que haxa de poder presentarse como 
ciencia". 

Pero a conclusión de Kant ten consecuencias importantes: non podemos demostrar que Deus 
existe ou que a alma sexa inmortal, en consecuencia tampouco podemos demostrar que Deus 
non existe ou que a alma non sexa inmortal. Como estes obxectos están máis alá do poder do 
noso coñecemento teórico (razón teórica), nada impide que podamos “crer” neles, anque “non 
coñecelos”. Esta posibilidade da “crenza” explóraa Kant na obra "Critica da razón práctica" 
ou Ética de Kant. 



---------------------------------------------- O ----------------------------------------------

CONCEPTOS KANTIANOS EN ALEMÁN

Ilustración: Aufklärung

I.- Crítica da razón pura: Kritik der reinen Vernunft (KrV)

1.- Estética transcendental: Transzendentale Ästhetik 
- Sensibilidade: Sinnlichkeit
- Intuición: Anschauung
- Experiencia: Erfahrung
- Sensación: Empfindung
- Percepción: Wahrnehmung
- Espacio: Raum
- Tempo: Zeit

2.-Analítica transcendental: Transzendentale Analytik
Entendemento: Verstand
Concepto: Begriff
Xuízo: Unteil
Categorías: Kategorien
Fenómeno: Phänomen
Noúmeno: Noumenon

3.- Dialéctica Transcendental: Transzendentale Dialektik
Razón: Vernunft
Paralogismos: Paralogismen
Antinomias: Antinomien
ciencia: Wissenschaft
metafísica: Metaphysik

Crítica da razón práctica: Kritik der praktischen Vernunft (KpV)

Crítica do Xuízo: Die Kritik der Urteilskraft (KdU)

-------------------------------------------------- O ------------------------------------------------------

CONCLUSIÓNS PARA OS COMENTARIOS
Influencias por materias: 

A)INFLUENCIAS NO CONCEPTO DE ILUSTRACIÓN (TEXTO 1):
- Inflúe na Escola de Frankfurt do século XX: din que durante o século XX a filosofía perdeu de  
vista o “proxecto ilustrado” e tratan de recuperar o proxecto dos ilustrados: poñer o saber ao 
servizo do interese práctico: acadar unha sociedade xusta. De isto fala o frankfurtiano Adono na 
obra “Dialéctica da Ilustración”.



B) INFLUENCIAS NA TEORÍA DO COÑECEMENTO:
1) Influencia no idealismo alemán de Fichte, Schelling e principalmente en Hegel:  Os idealistas 
eliminan a distinción entre fenómeno e noúmeno, negando a existencia do segundo. Para Hegel 
non existe outra realidade que o suxeito, sendo o obxecto produto total do suxeito. A verdade non 
está nos elementos individuais, senón no proceso completo “a verdade é o todo”.

O idealismo alemán dende o principio (Fichte) partiu da crítica ao concepto de “cousa en si ou 
noúmeno” kantiano e tamén da obra de Kant “Crítica do xuízo”. Se a “cousa en si” é o límite 
negativo do coñecemento humano, entón eliminemos a “cousa en si” e quedemos só coa 
“espontaneidade” (actividade) do entendemento, así remataremos nun idealismo non 
“transcendental”, senón “absoluto” coma o de Hegel.
a) Idealismo subxectivo de Fichte
b) Idealismo obxectivo de Schelling
c) superación “dialéctica” dos dous anteriores no idealismo absoluto de Hegel.

2) Influencia en Marx: realizou uns “segundo xiro copernicano”: Contra o idealismo de Hegel, 
Marx  afirma  que  non  existe  outra  realidade  que  a  materia,  sendo  a  verdade  un  produto 
histórico:”Materialismo histórico”.

3) Influencia na filosofía neopositivista: unha achega importante de Kant foi a delimitación do 
coñecemento científico dicindo que pode ser instituído empiricamente, desligando o seu contido 
de calquera elemento extra-empirico. Isto influirá nos pensadores neopositivistas para os que só 
existe o coñecemento científico.

4.- Influencia nas Escolas Neokantianas: Houbo dúas:

a) A Escola de Marburgo (Natorp e Cohen): que se centran na formulación da ciencia  
segundo Kant : xuízos sintéticos a priori.

b) A Escola de Baden:
- Wilhelm Windelband: que distingue entre ciencias nomotéticas (naturais exactas) e 
idiográficas (sociais: non estudan as normas -nomos-, senón os feitos histórico-sociais que son 
“únicos” idio: do grego individuais). Esta escola é a que distingue entre “natureza” e “cultura” 
(ciencias nomotéticas e idiográficas). A liña que estuda as ciencias idiográficas inflúe no 
“historicismo” de Dilthey.
- Heinrich Rickert: céntrase no estudo dos valores (ciencias sociais). O estudo dos valores 
continuará na filosofía de Max Scheller.
Influencia na Escola neokantiana Cohen, Natorp: Interpretan o kantismo como unha metodoloxía 
da ciencia e opuxéronse a toda interpretación metafísica.

5)  Influencia  na fenomenoloxía  de  Husserl  (un  mestre  de  Heidegger):  a  fenomenoloxía  de 
Husserl  é tamén unha filosofía do “suxeito transcendental”. Logo Kant inflúe nel en canto á 
súa interpretación do mundo dos obxectos como “actos de conciencia”. Segundo Husserl hai que 
recuperar a realidade (perdida na filosofía do idealismo alemán). O coñecemento humano ten un  
“a priori” como dixo Kant, pero non só subxectivo ou formal (noesis), senón tamén obxectivo 
(noema) ou material.  Así  a  divisa  da súa filosofía  é  “Ás cousas mesmas”:  estudar  as  cousas 
mesmas  eliminando  a  carga  histórica  dos  prexuízos  (epojé:  poñer  entre  parénteses  os 
coñecementos previos sobre o obxecto e centrarse na descrición do obxecto fenomenolóxico). No 
coñecemento humano prodúcese unha conxunción da intencionalidade do suxeito cognoscente 



(noesis) e esta intencionalidade diríxese cara ás cousas coñecidas (noema). Por iso significa unha 
recuperación do obxecto eliminado polos idealistas.

6) Crítica de Nietzsche: dende o seu ateísmo radical,  Nietzsche critícalle a Kant que segue 
sendo un “cripto-católico”:  cérrallela  porta  de diante  á  Metafísica  (Relixión)  na “Crítica  da 
razón pura”,  pero logo ábrellela porta de “atrás” deixando entrar a metafísica na filosofía na 
“Crítica da razón práctica” que ten por fundamento os “postulados da razón”: inmortalidade e  
Deus.

7) Heidegger considera a crítica da metafísica de Kant como a inauguración de unha nova 
maneira de facer metafísica.

8.- Influencia na Escola de Psicoloxia da Gestalt (Max Wertheimer e Wolfgang Köhler. Esta 
escola alemá do psicoloxía afirma que  a nosa percepción dos obxectos réxese por unhas leis 
que son “a priori”: continuidade, peche etc. Nesto coinciden con Kant.

c) INFLUENCIAS NA  ÉTICA E POLÍTICA:
- Influencia na ética dos valores de Max Scheller
- Influencia na teoría da xustiza de Rawls. 
-  Influencia  na   fundación  da  ONU e  a  posterior  “Declaración  Universal  dos  Dereitos 
Humanos” tras a 2ª Guerra Mundial: debido a que Kant defende o dereito cosmopolita e da 
capacidade de constituír unha sociedade de nacións, como afirma na obra “A paz perpetua”.

TEXTOS DE KANT SOBRE O COÑECEMENTO

Kant (texto 2) Crítica da Razón Pura (1787) 
De que o noso coñecemento comeza coa experiencia, diso non hai dúbida; pois, por que outro 
medio ía espertar a facultade de coñecer para o seu exercicio como non fose polos obxectos que 
tocan os nosos sentidos, que por unha banda provocan por si mesmos representacións e, por outra, 
poñen  en  movemento  a  nosa  actividade  intelectiva  para  comparalas,  ligalas  ou  separalas, 
transformando deste xeito a materia bruta das impresións sensibles en coñecemento dos obxectos 
que chamamos experiencia? Non hai, pois, na orde do tempo, ningún coñecemento que preceda en 
nós  á  experiencia  e  con  ela  comeza  todo  coñecemento.  Mais,  aínda  cando  todo  o  noso 
coñecemento empece coa experiencia, non por iso todo el procede exactamente da experiencia. 
Pois  ben  podería  ser  que  mesmo  o  noso  coñecemento  empírico  fose  un  composto  do  que 
recibimos  a  través  das  impresións  e  do  que  a  nosa  propia  facultade  cognoscitiva  (apenas 
estimulada  polas  impresións  sensibles)  produce  por  si  mesma,  engadido  este  que  nós  non 
poderemos  distinguir  daquela  materia  prima  antes  de  que  un  longo  exercicio  chame  a  nosa 
atención sobre iso e nos faga hábiles para levar a cabo a súa separación. Hai, pois, cando menos, 
unha cuestión necesitada dunha máis minuciosa investigación e que non se pode despachar cunha 
primeira ollada: a de se hai semellante coñecemento, independente da experiencia e ata de todas 
as impresións dos sentidos. Tal coñecemento denomínase a priori e distínguese do empírico, o cal 
ten as súas fontes a posteriori, é dicir, na experiencia. 

KANT,  Crítica  da  razón  pura  (1787).  Introdución  (I.  Da  distinción  do  coñecemento  puro  e 
empírico). 



KANT (texto 3) Crítica da razón pura (1787) 
Se chamamos sensibilidade á receptividade do noso ánimo (psique), para captar representacións 
en canto sexa dalgún xeito afectado, en contrapartida, a facultade de producir por nós mesmos 
representacións, a espontaneidade do coñecemento, será entendemento. Á nosa natureza pertence 
que a intuición nunca poida ser máis ca sensible, é dicir, contén unicamente o modo como somos 
afectados polos obxectos. Pola contra, a facultade de pensar o obxecto da intuición sensible é o 
entendemento. Ningunha destas propiedades prevalece sobre a outra. Sen sensibilidade ningún 
obxecto nos sería dado, e sen entendemento ningún podería ser pensado. Pensamentos sen contido 
son baldeiros, intuicións sen conceptos son cegas. Por iso tan necesario é facer os seus conceptos 
sensibles  (é  dicir,  agregarlle  o  seu  obxecto  na  intuición)  como  facer  comprensibles  as  súas  
intuicións (é dicir, sometelas a conceptos). Ambas as dúas facultades ou capacidades non poden 
tampouco permutar as súas funcións. O entendemento non pode intuír nada e os sentidos non 
poden pensar nada. Unicamente na súa reunión pode orixinarse o coñecemento. Non por iso, non 
obstante, podemos mesturar a súa participación, senón que hai serios motivos para separaralos 
coidadosamente e distinguilos entre si. Por iso distinguimos a ciencia das regras da sensibilidade 
en xeral, é dicir, a estética, da ciencia das regras do entendemento en xeral, é dicir, a lóxica. 

KANT; Crítica da razón pura, (A51/B75-A52/B76) I. (Doutrina transcendental dos elementos), 2ª 
parte (A lóxica transcendental). 



TÓPICO: A ÉTICA FORMAL DE KANT: O IMPERATIVO CATEGÓRICO

O mesmo que a súa tería do coñecemento é revolucionaria, tamén a ética de Kant produciu unha 
revolución na historia da ética.
Dúas son as obras nas que Kant expón o seu pensamento ético "Fundamentación da metafísica 
dos costumes" e "Crítica da razón práctica".

Na "Crítica  da  razón pura"  Kant  respondeu á  pregunta  ¿que  podo coñecer?,  demostrando as 
condicións e límites do coñecemento teórico. Pero o home tamén necesita saber como debe obrar; 
para iso hai que responder a segunda cuestión do "concepto mundano de filosofía":  ¿que debo 
facer?. A razón ten pois unha dobre función:

1.- Coñecer como son os obxectos: Razón teórica
2- Saber como debe ser a conduta humana: Razón práctica

A ciencia (razón teórica) ocúpase do ser das cousas, a moral ou ética (razón práctica) ocúpase de 
como deber ser a conduta humana. A razón teórica formula xuízos (ex."o calor dilata os corpos"), 
a razón práctica (ética) formula  imperativos  ou mandamentos (ex.  "non debes mentir").  Para 
saber  cómo  debe  ser  a  conducta  non  precisamos  da  experiencia:  anque  comprobemos 
empiricamente que todos os homes menten, sigue a ser verdade que non  deben mentir. Esta é 
unha verdade a priori.
Mentres que a razón teórica necesita da experiencia (dada en outra facultade: a sensibilidade) para 
constituír os seus obxectos aplicando  a forma (categorías+s+t)  á materia dada na experiencia 
(datos sensibles), en troques, na súa función práctica, a razón produce os seus obxectos a partires 
de si mesma, produce eleccións ou decisións morais sen necesidade da experiencia. En ética, Kant  
non se preocupa dos elementos empíricos e psicolóxicos (desexos, sentimentos, egoísmo etc.) que 
determinan as eleccións que de feito fan os homes, senón que busca o elemento a priori da razón 
(o elemento formal) que determina a elección da vontade: a razón práctica é a facultade que 
determina a súa propia causalidade. En ética, Kant rexeita todo empirismo i é un racionalista. Por 
iso  a súa ética é unha ética formal: baleira de contido.

Segundo Kant, a ética que guíe a conduta humana debe ser estritamente  racional  e universal. 
Racional porque a vontade debe guiarse pola razón e Universal porque ha de ser válida para toda 
vontade. Ao ser universal non pode quedarse en "máximas" subxectivas, senón que debe aspirar 
a leis obxectivas. 
Vexamos o razoamento de Kant.

3.1.- Crítica de todas as éticas materiais
Segundo Kant, calquera ética anterior á súa é material, é dicir, ten materia ou contido, ou o que é 
o mesmo: baséase na experiencia. Esta materia ou contido é dobre: a) establece un determinado 
ben (fin) para o home e b) establece unhas normas (medios) para acadalo.
Por exemplo:
-A ética epicúrea: a) o ben: o pracer b)normas: afástate da política. Esta é unha ética material e 
materialista: ten contido (un ben e unhas normas) e este contido é algo material, físico: o pracer.
-A ética aristotélica: a)o ben: a contemplación intelectual b) normas: termo medio. Esta é unha 
ética  material,  pero  non  materialista  senón  espiritualista:  ten  contido  e  ese  contido  é  algo 
espiritual, non material: a contemplación racional.
É importante non confundir ética material con ética materialista (hai éticas materiais materialistas 
e espiritualistas). O contrario de material é formal, o contrario de materialista é espiritualista. 
Kant cre que todas as éticas anteriores á súa, ao ser materiais, teñen os seguintes defectos:



a) Son empíricas ou a posteriori: o seu contido está extraído da experiencia. Por esta razón os 
seus imperativos non poden ser universais: só os xuízos a priori poden ser universais.

b) Son heterónomas: reciben a lei dende fóra da propia razón. Segundo Kant, as éticas materiais 
son heterónomas porque a vontade non é determinada pola propia razón, senón polo desexo ou 
inclinación. Por exemplo, a ética epicúrea di que a vontade humana é determinada polo pracer 
(algo alleo á razón, procedente de fóra da propia razón: o pracer é unha paixón). Estas éticas 
non cumpren o requisito de ser racionais ou autónomas. 

c) As  súas  normas,  imperativos  ou  mandatos  son  hipotéticos  ou  condicionais:  non  valen 
absolutamente, senón que só valen se se cumpre a condición. Teñen a forma "se....entón..". 
Por exemplo a norma epicúrea: "se queres ser feliz, vive oculto"; a norma "vive oculto" é un 
medio  para alcanzar un  fin  condicional "se queres ser feliz". Pero se alguén non quere ser 
feliz,  logo  a  norma  non  vale  para  el.  Por  tanto,  as  éticas  cuxos  imperativos  son  xuízos  
hipotéticos non poden ser válidas para todos os homes, non poden ser universalmente válidas. 

En resumo: Kant critica todas as éticas anteriores á súa por ser materiais, é dicir, con contido. Os 
tres  defectos  que presentan son:  a)  son empíricas  ou  a posteriori  (por  tanto,  non poden ser 
universais) b) son heterónomas (por tanto, non poden ser verdadeiramente racionais, autónomas) 
e c) utilizan  imperativos  (mandamentos) hipotéticos  ou condicionais (segunda razón pola que 
non poden ser universais).  Por tanto, as súas "máximas" son subxectivas,  non poden ser leis 
obxectivas: válidas universalmente.

3.2.- A ética formal kantiana 
Kant pretende establecer unha ética universal e racional. Esta ética debe resolver os defectos das 
éticas materiais:
a) Para ser universal e racional non pode ser empírica ou a posteriori, senón a priori. No pode 

ser extraída da experiencia, senón que ten que preceder á experiencia (do contrario non sería 
racional nin universal).

b) Tampouco  pode  utilizar  imperativos  hipotéticos  ou  condicionados,  senón  un  imperativo 
categórico,  é  dicir,  absoluto,  non  suxeito  a  ningunha  condición  (do  contrario,  non  sería 
universal).  O imperativo  categórico  é  único,  fronte  aos  imperativos  hipotéticos  das  éticas 
materiais,  que  sempre  teñen  necesidade  de  engadir  novos  imperativos  cando  cambian  as 
circunstancias.

c)  Tampouco pode ser heterónoma, senón autónoma. A razón ten que darse a si mesma a lei, 
non pode tomala de fóra da propia razón (ideal ilustrado).

En consecuencia, unha ética que sexa a priori, categórica nos seus imperativos, e autónoma só 
pode ser unha ÉTICA FORMAL (ou procedemental), é dicir, sen materia, sen contido (só nos 
di a FORMA da lei), en ningún dos dous sentidos de contido:
a) non establece un ben ou fin
b) tampouco establece os medios (normas) para acadar este fin
Esto significa que a ética formal kantiana non nos di o que debemos facer, senón só a forma (sen 
contido, sen materia) que deben ter as nosas normas morais. 
Segundo Kant, a elección da nosa vontade (liberdade) pode realizarse mediante dous tipos de 
principios:
a)subxectivos  ou  máximas, cando  a  condición  é  considerada  polo  suxeito  como  válida 
unicamente para a súa vontade.
b)obxectivos ou leis prácticas, cando a condición é considerada válida para todo ser racional.
Kant cre que as éticas materiais posúen só máximas subxectivas, e só a súa ética formal posúe 
unha lei práctica. Esta lei fundamental da razón pura práctica é o imperativo categórico: cumpre 
as condicións de ser a priori, categórico, autónomo, e por tanto, formal. Isto é posible porque só 
establece  a  forma,  non  o  contido  da  norma moral.  Como é  universalmente  válido  para  toda 
vontade racional, é unha lei obxectiva e non unha máxima subxectiva.



Existen varias formulacións do imperativo categórico ou lei moral, anque todas elas expresan o 
mesmo (obra: Fundamentación da metafísica dos costumes"):
1) "Obra  só  segundo unha  máxima  tal  que podas  querer  ao mesmo tempo que se  torne  lei 

universal".  Esta  formulación  mostra  a)  o  carácter  formal  (pois  non  establece  ningunha 
norma concreta, senón só a forma que debe ter a norma que o suxeito "autónomo" se de a si 
mesmo) e b) a esixencia de universalidade (propia da moral racional). A "máxima" que cada 
un se de a si mesmo debe ser tal que o suxeito poda querer que se converta en "lei universal";  
en outras palabras: o individuo é libre, autónomo para elixir o "contido" da norma, sempre que 
este se adecúe á forma universal.

2) "Obra de tal xeito que uses a  humanidade, tanto na túa persoa como na de calquera outro, 
sempre coma un fin e nunca coma un medio". Esta formulación engade a idea de home como 
fin en si mesmo: só o ser humano como ser racional é fin en si mesmo, non pode utilizarse 
como simple medio. Kant denomina "reino dos fines" ao reino dos seres racionais ou reino da 
liberdade e autodeterminación: autonomía.

3.3.- O deber
As éticas materiais perseguen un ben mediante uns medios; por tanto, segundo estas unha acción 
boa é aquela que sirve de medio para acadar o fin proposto (ex: para os hedonistas: medio "non 
comas en exceso" fin: "para acadar o pracer". Pero como a ética formal de Kant non establece nin  
medios nin fins, posto que son materia, senón só a forma que debe cumprir calquera norma que o 
suxeito se de autonomamente a  si  mesmo, ¿cómo podemos saber cando unha acción é boa?. 
Segundo Kant, non hai un ben que poda ser universal, só a lei práctica da vontade o é; por iso para  
Kant o único ben universalmente válido é a propia lei práctica, é dicir, a vontade boa, por iso di 
Kant:
 "Nin no mundo, nin, en xeral, fóra do mundo, é posible pensar nada que poda considerarse como 
bo sen restrición, a non ser tan só unha vontade boa" (na obra "Fundamentación...").

Por tanto, como o único ben é a propia "forma" ou lei práctica que a vontade se da a si mesma, 
unha acción será boa só se a vontade coa que se fai é boa, e a vontade é boa só cando respecta a 
lei práctica: o que move á vontade a obrar ben é o respecto pola lei práctica. Pero actuar por 
respecto á lei práctica é actuar "por deber", é dicir,  pola obriga que se impón a si mesma a 
vontade autónoma. Así enténdese que Kant diga "vontade libre e vontade sometida a leis morais  
son unha e a mesma cousa" (influencia da “vontade xeral” do contrato social de Rousseau).
Por tanto, unha acción é boa cando se fai "por deber" autoimposto (cando é consecuente coa lei 
autoimposta). Por iso se di que a ética de Kant non é unha ética dos fins (teleolóxica), senón una 
ética das intencións que respecta o deber (deontolóxica).
Así Kant distingue tres tipos de accións:
a) Accións contrarias  ao deber:  Kant  pon o  exemplo de  un comerciante  que cobra  prezos 

abusivos tendo como fin enriquecerse. Esta máxima é contraria á lei moral, pois non pode 
converterse en lei universal: válida para todos.

b) Accións conformes ao deber:  un comerciante que non cobra prezos abusivos para gañar 
clientes. Esta máxima é conforme ao deber pero non "por deber", pois podería ser que a razón 
de non cobrar prezos abusivos non fose a honradez, senón o interese comercial.  A acción 
convértese nun medio para conseguir un fin (asegurarse a clientela). Esta máxima tampouco 
valería para todos.

c) Accións "por deber": sería o caso dun comerciante que non cobre prezos abusivos porque 
non debe cobralos, por respecto ao puro deber.  Só as accións por deber son moralmente 
boas. Neste caso a acción é un fin en si mesmo. Por tanto a moralidade de unha acción non 
radica no fin ou propósito, senón na intención cando esta é o deber.



En conclusión: a moral de Kant é estritamente racional. Pero o home non é só razón, senón que a  
súa  vontade  está  suxeita  tamén ao  desexo  ou  inclinacións.  Se  fósemos  seres  exclusivamente 
racionais, as nosas accións concordarían sempre coa lei moral, pero como na práctica os desexos e 
inclinacións inflúen nas nosas decisións, por iso a lei moral se nos presenta como mandamento ou  
imperativo, como obriga. A razón pura práctica dá ordes e o noso deber consiste en vencer os 
desexos  que  se  opoñan a  esas  ordes.  Cando actuamos por  deber  somos virtuosos.  A virtude 
consiste en actuar unicamente por deber. Pero como isto non ocorre habitualmente, por iso non 
somos seres completamente virtuosos. A virtude ao non ser perfecta no home, este non pode 
acadar a felicidade nesta vida, senón que só se fai "merecedor da felicidade". Só nunha vontade 
santa (Deus) coinciden virtude e felicidade.

3.4.- Os postulados da razón práctica
O home non pode acadar nin a virtude nin a felicidade nesta vida. É un ser limitado e dividido:  
solicitado pola lei moral, pero tamén polos desexos. Pero a existencia da razón pura no seu uso 
práctico,  moral,  apóiase  no  suposto  de  que  somos seres  racionais  e  libres  para  determinar  a 
vontade autonomamente; e como non é posible nesta vida que actuemos sempre conforme á lei 
moral ao estar influídos polos desexos, logo a razón práctica polo simple feito de existir, esixe ou 
supón  necesariamente  (como  di  Kant  postula)  como  condición  da  moral  mesma  certos 
postulados da razón práctica. Estes son tres:
a) A liberdade: poder obrar só por respecto ao deber, vencendo as inclinacións contrarias, supón 

a liberdade do ser humano. Do contrario sería imposible.
b) A inmortalidade da alma: a razón ordénanos aspirar á virtude (obrar sempre por deber, non 

por desexos) e como esta perfección é imposible nesta vida finita, só será posible nun proceso 
infinito, que por tanto supón unha duración infinita, é dicir, a inmortalidade da alma.

c) A existencia de Deus: como a razón ordénanos aspirar á virtude pero sen conseguilo nesta 
vida, senón que nela nos facemos só "merecedores da felicidade". Por iso é lóxico supoñer a 
existencia de un ser que nos garanta a unión de virtude e felicidade: a existencia de Deus é 
unha "fe racional" para Kant. 

Conclusión:  A  "Crítica  da  razón  pura"  demostrou que  non  é  posible  un  coñecemento  dos 
obxectos  da  metafísica,  pois  non  aplicamos  categorías  a  fenómenos  da  experiencia,  senón  a 
noúmenos. Por tanto, a metafísica non é posible como ciencia. A conclusión á que chegou Kant  
naquela  obra  é:  non  é  posible  demostrar que  Deus  exista,  a  alma  sexa  inmortal  etc.,  pero 
tampouco podemos  demostrar que non exista, pois os obxectos da metafísica están máis alá do 
poder da nosa razón teórica. Pero estas realidades, anque non son obxectos de coñecemento, teñen 
que ser postulados como esixencias da razón práctica. É necesario supoñelos como condición da 
moralidade mesma, postúlanse dende a razón práctica porque non poden ser demostrados dende 
a razón teórica.

Influencias por materias: 

Na ética e política
- Influencia na ética dos valores de Max Scheller
- Influencia na teoría da xustiza de Rawls. 
- Influencia na “Declaración Universal dos Dereitos Humanos” tras a 2ª Guerra Mundial: debido a 
que Kant defende o dereito cosmopolita e da capacidade de constituír unha sociedade de nacións, 
como afirma na obra “A paz perpetua”.



TEXTOS DE KANT SOBRE A ÉTICA

KANT (texto 4) Fundamentación da metafísica dos costumes. 

Pois ben, todos os imperativos ordenan ou hipotética ou categoricamente. Aqueles [os hipotéticos] 
representan a necesidade práctica dunha posible acción como medio para acadar outra cousa que 
se queira (ou que posiblemente se queira). O imperativo categórico sería aquel que representa 
unha acción como obxectivamente necesaria por si mesma, sen relación con ningún outro fin. (…) 
Un imperativo que, sen poñer como condición ningún outro propósito acadable por medio dun 
determinado  comportamento,  ordena  ese  comportamento  de  inmediato.  Tal  imperativo  é 
categórico. Non concirne á materia da acción e ó que dela poida resultar,  senón á forma e ó 
principio do que ela mesma se deriva, e o esencialmente bo de tal acción reside na disposición de 
ánimo, calquera que sexa o resultado da acción. Este imperativo pode chamarse o imperativo da 
moralidade. KANT: Fundamentación da metafísica dos costumes, Cap. 2 (Tránsito da filosofía 
moral popular á metafísica dos costumes) 

KANT (texto 5) Fundamentación da metafísica dos costumes 

Todos os seres racionais están, pois, baixo a lei segundo a cal cada un ha de tratarse a si mesmo e 
a todos os demais en toda circunstancia simultaneamente como un fin en si mesmo e nunca como 
un simple medio. Xorde de aquí unha sistemática ligazón de seres racionais por medio de leis 
obxectivas comúns, é dicir, un reino, o cal, posto que esas leis teñen precisamente por obxecto a 
relación destes seres entre eles como fins e medios, pode chamarse un reino dos fins (claro está só 
como ideal). (…) No reino dos fins todo ten ou ben un prezo ou ben unha dignidade. O que ten un  
prezo é aquilo en cuxo lugar pode ser posto algo como equivalente; o que, pola contra, está por 
encima de todo prezo, non admitindo, xa que logo, ningún equivalente, iso ten unha dignidade. O 
que se refire ás inclinacións e necesidades humanas ten un prezo de mercado; o que, mesmo sen  
presupoñer unha necesidade, se acomoda a un certo gusto, é dicir, a unha satisfacción do mero 
xogo, sen finalidade ningunha, das nosas facultades anímicas, ten un prezo afectivo; aquilo, non 
obstante, que constitúe a condición baixo a cal unicamente pode algo ser fin en si mesmo, iso, 
simplemente, non ten ningún valor relativo, é dicir, un prezo, senón un valor intrínseco, é dicir, 
dignidade. A moralidade é, pois, a condición unicamente baixo a cal un ser racional pode ser fin  
en si mesmo, porque só por medio dela é posible ser un membro lexislador no reino dos fins. Así 
pois, a moralidade e a humanidade, en canto capaz de moralidade, é o único que ten dignidade. 
KANT: Fundamentación da metafísica dos costumes, Cap. 2 (Tránsito da filosofía moral popular 
á metafísica dos costumes). 


