BLOQUE III: FILOSOFIA MODERNA

TOPICO ABBAU: DESCARTES: O METODO CIENTIFICOE A
EVIDENCIA DO COGITO

I.- DESCARTES 1596-1650 (XVII)

Vida

En latin o seu nome é “cartesio”, de ai os “eixes cartesianos”, pois Descartes foi un gran
matematico creador da xeometria analitica. Tamén se di que con Descartes comeza a
“Filosofia moderna”, a partires da publicacion da sua obra fundamental “O discurso do
método” en 1637. A filosofia de Descartes rompe coa filosofia escolastica medieval e
construe a filosofia de novo sobre “bases solidas”; para poder facer isto recolle o0 método
matematico da nova ciencia (deduciéon) que xurde dende o Renacemento. O proxecto
cartesiano serd construir unha filosofia “cientifica” partindo de cero, unha filosofia segundo o
modelo das matematicas.

Naceu 1596 en "La haye", Turena (Francia) como terceiro fillo dun Conselleiro do
parlamento da Bretafia.

1.- Xuventude 1604-1612 (8-16 anos) o colexio A Fléche

Con oito anos foi enviado ao colexio de La Fléche, fundado por Enrique IV e dirixido polos
xesuitas, onde nos ultimos anos estudou filosofia escolastica e matematicas. Na sua obra
fundamental "Discurso do método" fai Descartes unha critica da filosofia escolastica
(aristotelismo) que lle ensinaron en La Fléche; pero, en troques, esta moi satisfeito das
matematicas.

A) Critica da filosofia escolastica: Para Descartes esta filosofia escolastica "ensinanos a
falar con aparencia de verdade sobre todas as cousas, e fai que sexamos admirados polos
menos sabios; e anque ten sido cultivada polos mellores espiritos non atopamos ainda nela
ningunha cousa sobre a cal non se dispute, e que non sexa, polo tanto, dubidosa".

B) Loanza das Matematicas: afirma que lle agradaban pola sua certeza e claridade "pero
non advertia ainda o seu verdadeiro uso" (Discurso 1). Veremos que Descartes descubrira
mais tarde que nas matematicas estan presentes as operacions fundamentais da razon (base do
método), e que tefien o importantisimo uso de que poden aplicarse a todo o saber,
especialmente & Metafisica (Filosofia) seguindo o seu “método”.

Despois de sair de La Fleéche, durante os anos 1612- 1616 (16-20), licénciase en Dereito en
Poitiers, ¢ durante dous anos leva unha vida de esparexemento, abandonando os estudios
temporalmente. Sen embargo, axifia se decidira a buscar a ciencia en si mesmo ¢ “no libro
do mundo”.

2.- Anos de viaxes aprendendo no “libro do mundo” (1618- 1628)




a) En 1618 (22 anos) marcha a Holanda, e recibe instrucion militar baixo a direccion de
Mauricio de Nassau, principe de Orange e director da Escola Internacional de Guerra.

b)En 1619 (23 anos) trasladase a Alemafia (onde foi testemufia da coroacion do emperador
Fernando en Frankfurt) e enr6lase no exército do duque de Baviera (nese momento xa tifia
comezado a Guerra dos 30 anos). Estacionado en Neuberg (norte de Munich), xunto ao
Danubio, o 10 de novembro de 1619 tivo tres soifios consecutivos que o convenceron de
dedicar a sua vida & “busca da verdade coa axuda da razon”. Estes sofios consisten no seu
descubrimento do “método” e a “unificacion de todas as ciencias” seguindo o modelo
das matematicas (“mathesis universalis”: construir unha “matematica universal).

c) Entre 1619 e 1621 realizou novos servizos militares en Bohemia e Hungria; logo deixa o
exército e viaxa a Silesia, Alemaiia do Norte, Holanda, rematando nunha visita ao seu pai en
Rennes. En 1623 (con 27 anos) cumpriu a sia promesa de ir a Loreto e continuou a Roma.

d)Entre 1623-1628 (27-32), permaneceu en Paris, onde tifia ao seu amigo intimo de La
Fléche Mersenne e onde foi alentado polo cardeal Bérulle (influencia de Santo Agostiiio:
“si fallor sum”). Pero debido 4s distraccions excesivas que ofrece Paris, decide retirarse a
Holanda.

3.- Periodo de madurez en Holanda 1628-1649 (32-53 anos)
Ali escribe as stias obras mais importantes:

A) "Tratado do mundo": ao ser condenado Galileo en Roma, decide non publicala
(publicarase postumamente en 1677). A impresion que lle produciu a condena de Galileo
mostrase nunha carta que lle escribe ao seu amigo Mersenne "Sorprendeume de tal maneira
que estiven a punto de queimar todos os meus papeis...confeso que se o movemento da Terra
é falso, todos os fundamentos da mina filosofia o son tamén, xa que (o movemento da Terra)
demostrase a partires de eles". Aqui defendo o heliocentrismo. Sen embargo, non renuncia a
dar a cofiecer unha parte da sua fisica (didptrica -refraccion-, meteoros), pois a publicacion do
“Discurso do método” vai seguida desta parte da sua fisica.

B) En 1637 (con 41anos) publica en Francia a sua obra fundamental coa cal se di que
comeza a filosofia moderna: "Discurso do método” seguido da "Didptrica", "Os
meteoros" e a "Xeometria', que son ensaios deste método. Non hai que esquecer que
Descartes foi un grande matematico: o fundador da xeometria analitica: eixos cartesianos.

C) En 1649 (con 53 anos) trasladouse a Suecia, invitado por la Raifia Cristina, onde

morreu en 1650 de febre polo costume da raifia acudir 4 biblioteca 4s cinco da mafia.

I1.- OBRAS MAIS IMPORTANTES:
a) "Regras para a direccién do espirito", 1628 (época de Paris)

b) “Discurso do método”, 1637 ¢ a obra fundamental (época de Holanda); con ela
comeza a filosofia moderna, seguido da "Didptrica", "Os meteoros" e a "Xeometria",




que son ensaios deste método. O titulo completo da obra era “Discurso do método
para dirixir ben a razén e buscar a verdade nas ciencias”.

c) "Meditacions de Filosofia Primeira"ou “Meditacions metafisicas”, 1641 outra
das suas obras fundamentais na que aplica as regras do método 4 metafisica ou
filosofia primeira.

d) "Principios de filosofia", 1644 en latin, traducida ao francés en 1647 con unha moi
famosa carta-prologo de Descartes na que exp6on o plan da obra: arbore de Descartes.

III.- INTRODUCION ‘DOS COMENTARIOS: CARACTERISTICAS
XERAIS DA FILOSOFiA MODERNA: “XIRO SUBXECTIVISTA” (ver
video sentido da vista).

Os filosofos modernos dan primacia & teoria do cofiecemento (gnoseoloxia), fronte aos
antigos e medievais que priorizan a ontoloxia.

A) A filosofia antiga e medieval (filosofia aristotélico-tomista) caracterizase por ser unha
filosofia “realista inxenua”, porque o seu punto de partida é o obxecto (ontoloxia) e non
dubidan da realidade do mundo. Por tanto, na filosofia realista a concepcion da realidade ou
ontoloxia ten prioridade sobre a teoria do cofiecemento ou gnoseoloxia: o obxecto ten
prioridade sobre o suxeito. Un filosofo realista coma Aristoteles ou Tomé nunca dubida de
que a realidade existe (obxecto).

B) Subxectivismo ou idealismo moderno: Pola contra a filosofia moderna ten como
caracteristica basica o “subxectivismo ou idealismo”. Todos os fildsofos modernos comezan
dubidando de que a realidade, o obxecto, exista tal ¢ como a percibe o suxeito. Para os
modernos o nico do que podemos estar seguros ¢ de que o suxeito ten “ideas” acerca do
obxecto, pero que esas “ideas” se correspondan verdadeiramente co obxecto € algo que
habera de ser demostrado. Por tanto, para os modernos, a teoria do cofiecemento
(Gnoseoloxia) ten prioridade sobre a concepcion da realidade (ontoloxia), é dicir, o
suxeito ten prioridade sobre o obxecto. Este cambio que pasa a darlle maior importancia ao
suxeito que ao obxecto denominase “xiro subxectivista”. Isto implica que o primeiro do
que debe tratar todo fildsofo moderno serd a teoria do coifiecemento.

C) Duas correntes dentro da filosofia moderna:
C1)Os racionalistas modernos: tratase de filosofos todos eles do continente europeo,
por iso se lle chama tamén “racionalismo continental moderno”. Os mais
importantes son o francés Descartes (que ademais ¢ o fundador da filosofia moderna),
o holandés Espinosa, ¢ o alemén Leibniz.
C2) Os empiristas modernos: tratase de filosofos non continentais, pois todos son do
Reino Unido, por iso se chama tamén “empirismo inglés”. Os mais importantes son
o inglés Locke, o irlandés Berkeley e o escocés David Hume.

D) Diferencias entre racionalistas e empiristas: Tanto racionalistas como empiristas
comparten a primacia concedida 4 teoria do cofiecemento debido ao xiro subxectivista. Sen
embargo, non explican o cofiecemento humano do mesmo xeito, sendon que a explicacion




do cofiecemento por parte dos racionalistas e dos empiristas diferenciase en catro aspectos
relativos ao coflecemento humano: orixe, limites, validez e método do cofiecemento:

D1) Os racionalistas consideran que:
- A_orixe do cofiecemento estd nas ideas innatas da propia razon,

- Coiiecemento sen limites: que o cofiecemento humano non ten limites, ¢ “ilimitado™: a
razon cando utiliza o0 método é todopoderosa,

- Coiiecemento “valido”: a razon pode acadar cofiecemento sobre todo tipo de realidade,
incluida a metafisica (Deus) e

- Método “dedutive”: utilizan este método dos matematicos: parte dos principios para
deducir toda a realidade.

D2) Os empiristas postulan que:
-A orixe do cofiecemento estd na experiencia (sentidos),

-Limites do cofiecemento: o cofiecemento humano ten “limites”: s6 podemos cofiecer
aquelo do que tenamos experiencia, ¢ por tanto Hume criticara a metafisica, da cal non temos
experiencia

- Coiiecemento cientifico invalido: non podemos acadar un coiiecemento valido acerca da
realidade: Hume dird que a fisica non € ciencia porque critica o principio de causalidade

- Método indutive: d) utiliza o método indutive: parte da experiencia para acadar os
principios.

En conclusién: os racionalistas confian nas ideas innatas da propia razon e desconfian da
informacion que aportan os sentidos, de ai o seu nome. Cren que o cofiecemento humano e
ilimitado, valido e utilizan o método dedutivo. Isto vale para Descartes, pero tamén para
Espinosa e Leibniz.

IV.- PRIMEIRA PARTE DO TOPICO DE SELECTIVIDADE: O PROBLEMA DO
METODO

Antecedentes que inflien en Cartesio:

A) Método matematico de Euclides: No renacemento publicase gracias 4 imprenta a obra do
gran matematico grego Euclides; Euclides utilizaba nas mateméaticas 0 método dedutivo que
consistia en “deducir” de forma segura os teoremas matematicos a partires de uns principios
seguros chamados axiomas. Descartes utilizara na sia filosofia o0 método dedutivo partindo
de principios seguros para “deducir” a partires deles todo o saber filos6fico. Por tanto,
Descartes trata de atopar un “punto de apoio”, unha “base sélida”, firme para
“deducir” todo o saber, tal e coma dixera o gran cientifico grego Arquimedes: “Dademe un
punto de apoio e moverei o mundo”.



B) Método hipotético-dedutivo de Galileo METODO CIENTIFICO: O método de
Galileo constaba de 3 pasos (resolucion, composicion e experimentacion), foi chamado
método hipotético-deductivo; nel poden distinguirse dous aspectos a) un aspecto
“dedutivo” caracterizado pola “deducion” “racional” igual que ocorre co método dos
matematicos e, polo tanto, inflie na filosofia “racionalista” de Descartes que tamén utiliza
o método “dedutivo” e b) un aspecto empirico, que utiliza a experimentacion, pero este
aspecto influe na filosofia empirista moderna.

C) Estoicismo na ética: os estoicos defendian unha ética puramente racionalista da cal
eliminaban todas as paixdns, por iso a sua maxima ética era a “apatheia” (a-pathos=sin
paixdn). Descartes ao ser racionalista construird unha “moral provisional” influenciada polo
racionalismo estoico.

D) Escepticismo de Charréon e Montaigne, contemporaneos de Descartes, seguidores do
escepticismo antigo de Pirron; Descartes criticara a “dubida escéptica” acerca de todos os
cofiecementos, mentres que el utilizara a “dubida metodica” para acadar unha verdade
solida. Descartes non € escéptico, senon dogmatico: a razéon non ten limites.

E) Santo Agostiiio: inflie en Descartes a través do cardeal Bérulle. Agostifio afirmara “si
fallor, sum” (se me equivoco, existo), Descartes afirmara “cogito ergo sum” (penso logo
existo). Agostifio parte de que a fe nos asegura da existencia de Deus, Descartes non utiliza a
fe, senon a razon para demostrar a existencia de Deus.

Conclusion xeral dos antecedentes (filosofia e ciencia): Descartes tratara de facer unha
sintese entre a ciencia mecanicista e matematica, por unha banda, e a filosofia, por outra.
Trata de construir unha nova filosofia que estea de acordo cos principios da nova ciencia;
unha filosofia cientifica, segura, certa, unha filosofia que sexa coma a ciencia matematica.

4.1.- PROXECTO CARTESIANO

Descartes, ao sair do colexio xesuita de "La Fléche" expresa (no “Discurso do método™) a sua
decepcion pola ensinanza da filosofia escolastica recibida: a filosofia "disputa", mentres
que a ciencia avanza con paso seguro. Sen embargo, tamén expresa a sia admiracion polas
matematicas (pola sua certeza).

Descartes preguntarase por que os filosofos non fan mais que disputar, sen avanzar no
cofiecemento, mentres que os cientificos (especialmente os matemadticos, xa que todos os
cientificos utilizan as matematicas) avanzan con paso firme. ;Serd isto acaso porque a
capacidade racional e maior nalgins homes e menor noutros, maior nos cientificos que nos
filésofos? Descartes contesta que non; el cre que a capacidade racional é aproximadamente a
mesma en todos os homes. Polo tanto, afirma Descartes que “a razén é unha e a mesma
para todos”, ou como di el "o bo sentido é a cousa mellor repartida do mundo". Asi pois,
o problema non consiste en que uns tefian mais capacidade racional que os outros, os
cientificos mais que os filésofos. ;Por_que, entén, uns avanzan e outros pérdense en
disputas?. Descartes opina que isto débese a que a razém humana vese a miudo
“perturbada” por instancias allea. A razon humana vese de cote perturbada por
paixodns, precipitacion, prexuizos, educacion etc.; por iso a filosofia escolastica non avanza,
pois a razdn esta perturbada por estas instancias externas que fan que se perda en “disputas”
estériles.




Asi pois Descartes cre que a razdén por si mesma, se conseguisemos que non se vexa
perturbada por ningunha instancia allea, seria “infalible”, ¢ dicir, nunca se equivocaria,
nunca falla. Esto ¢ o que esta pasando na ciencia e nas matematicas. A conclusion que extrae
Descartes deste razoamento ¢ que debemos estudar como funciona a razén no caso das
ciencias € as matematicas, isto ¢, ver cal é o “método” que utilizan os cientificos e os
matematicos para conseguir que a razon sexa infalible, non se equivoque. Isto € o que fai na
stia obra “Discurso do método” e nas “Regras para a direccion do espirito”. Cal é entén o

proxecto cartesiano?

PROXECTO CARTESIANO: na carta preliminar que Descartes escribiu ao tradutor
francés da sua obra “Principios de filosofia”,
expon Desg artg que como a razg n € unha e a
mesma, anque se aplique a distintos saberes, polo
Moral tanto 0 “método” dos distintos saberes debe ser
tamén un e 0 mesmo (nesto oponse a Aristoteles,

que cria que como cada tipo de saber ten distinto

Medici obxecto, tamén cada ciencia ten un método

distinto; asi para Aristoteles o método da ética,

por exemplo, non ¢ o mesmo que o método da

Fisica matematica). Por tanto, o “proxecto cartesiano”
consiste na ‘“unificacion de todo o saber”

Proxecto cartesiano: mathesis universalis |

Mecéanica

(fronte a Aristoteles). Tamén nesta

carta preliminar compara Descartes todo o

saber con

Metafisica unha 4rbore, na que as raices serian a

metafisica, o tronco scria a fisica, ¢ as ramas

serian as ciencias practicas que son medicina, mecanica ¢ finalmente a moral. Esta ¢ a

famosa “arbore de Descartes” (&4 que se alude na obra “A arbore da ciencia” de Pio Baroja). O

saber forma pois unha unidade interdependente e o método de todas estas ciencias serd o

mesmo. Por conseguinte, como o método que utilizan todas as ciencias ¢ o método

matematico de Euclides, a “deducion”, do que se trata, segundo Descartes, ¢ de unificar

todas as ciencias aplicindolles 0 método matematico, ¢ dicir, construir unha "mathesis
universalis'" (matematica universal) aplicada a todo o arbore de Descartes.

4.2.- 0O PROBLEMA DO METODO

No texto 2, obra “Discurso do método”, Descartes ao principio do texto refirese a tres
métodos que estudou cando era mais xove en La fléche:

1.- O método da “léxica”: A loxica (do espafiol-catalan Ramon Llull) ten o defecto de que s6
sirve para explicar cousas que un xa sabe sen ampliar os nosos cofiecementos.

2.- O método da “analise” dos xedmetras: Refirese a cousas moi abstractas e require
demasiada fatiga da imaxinacion.

3.- O método da alxebra: Ten tantas regras que se volve confuso.

Por iso Cartesio escribe a continuacion:



“Foi isto causa de que eu pensara que precisaba buscar outro método que, comprendendo as
vantaxes destes tres, estivese exento dos seus defectos”. Estes tres métodos son os da
loxica, os dos xedmetras e o da alxebra. O novo método debe eliminar os defectos deses
outros tres: non amplia o cofiecemento a l6xica, fatiga a imaxinacion a xeometria e ten moitas
regras confusas a alxebra. Por iso o novo método debe ser “sinxelo” simple, con poucas
regras, porque cando temos moitas leis o método térnase escuro.

Segundo Descartes as regras do método deben usar as “operacions” propias da estrutura
interna da razon:

A) ESTRUTURA INTERNA DA RAZON: Descartes considera que a estrutura interna da
razon consta soamente de dias operacions:

a) A_intuicién, que define como "un concepto que forma a mente pura e atenta con tanta
facilidade e distincion que non queda ningunha dubida sobre o que entendemos"; esta ¢é
a operacion bésica e mais importante da razéon e consiste nun cofiecemento “inmediato”
da mente, unha especie de "visién inmediata da intelixencia (semellante & gnoesis de
Platon).

b) A deducidn, que define asi: "por deducion entendemos todo o que é consecuencia
necesaria a partires de outras cousas cofiecidas con certeza"; por tanto, a deducion é unha
operacion “derivada” ou secundaria, pois para deducir temos que cofiecer antes ‘“‘outras
cousas con certeza” mediante a intuicion; é, pois, un cofiecemento “mediato” que encadea
intuicions mediante as regras loxicas do pensamentos (algo semellante 4 razén discursiva
ou dianoia de Platon).

Como xa dixemos, Descartes entende a estrutura interna da razén seguindo o modelo da
matematica e da ciencia. Agora xa sabemos cal ¢ a estrutura interna da razon: consta de
duas operacions: intuicion e deducién; pero ainda resta saber ;como conseguimos que a
razon funcione sempre correctamente segundo esta a sua estrutura interna (intda e
deduza), sem que se vexa perturbada por instancias alleas: paixons, prexuizos,
precipitacion, educacion etc.?. Para conseguir isto, ¢ preciso establecer unhas regras
simples que lle permitan 4 razén humana non equivocarse e tales “regras” constituen o
“método de Descartes” que aparece na sua obra “Discurso do método” (tamén nas “Regras
para a direccion do espirito”).

B) AS REGRAS DO METODO: na obra: "Discurso del método" Descartes di que as
regras que temos que observar para conseguir que a razon non se equivoque (sexa infalible)
son 4: as duas primeiras correspondense con a operacion da intuicion e as dias tltimas
correspondense coa deducion.

1.- A primeira regra do método ¢é a regra da “evidencia”: funciona como “criterio de
certeza”, é dicir, estamos “certos” de algo cando o concibimos de maneira clara e
distinta (evidente). Consiste en que toda idea que utilice a razon debera ser “evidente”.
Pero ;como sabemos cando unha idea ¢ “evidente”? Segundo Descartes, cando esa idea
posue duas caracteristicas:

a) cando ¢ unha idea “clara” (o contrario de “escura”)
b) cando ¢ unha idea “distinta” (o contrario de “confusa”)



Por exemplo, podemos ter unha idea clara cando sabemos definir o que ¢ un circulo, pero
para que sexa unha idea “evidente” non abonda con que sexa clara, senéon que tamén ten
que ser “distinta”, ¢ dicir, ademais de cofiecer a definiciéon de circulo, debemos saber
“distinguir” o circulo de outras figuras como por exemplo a “circunferencia” (a
circunferencia delimita un circulo).

Cando isto ocorre, enton a razon estd utilizando a operacion da “intuicion”: “un
concepto que forma a mente pura e atenta con tanta facilidade e distincion que non
queda ningunha dibida sobre o que entendemos''. Por exemplo, por intuicion sabemos
“directamente” como unha especie de “vision da mente”, que a lifia recta ¢ a distancia
mais curta entre dous puntos, ou que o tridngulo a figura xeométrica composta de tres
angulos.

2.- A segunda regra do método e a “andlise”: a palabra “analise” provén do grego e
significa “descompofier” unha idea complexa nas suas partes simples. Ou como di
Descartes, descompoiier as “naturezas complexas en naturezas simples”. Asi, calquera
problema co que se atope a razon sempre € algo “complexo”, e debe ser descomposto nas
stias naturezas simples. ;por que?, pois para que a razoén poda utilizar a operacion da
“intuicién”, xa que s6 o simple pode ser “intuido” directamente de maneira “evidente”, ¢
dicir, de xeito claro e distinto, como afirmaba a primeira regra. Logo tanto a primeira
regra como a segunda utilizan a operacion da “intuicién”. Nesta segunda regra
obsérvase a influencia do método hipotético-dedutivo de Galileo (tamén chamado
analitico-sintético) quen tamén ‘“‘analizaba” os problemas ata descompofielos nas suas
partes simples. Tamén se observa a influencia do método matemaitico de Euclides na
sua obra “Elementos”.

3.- A terceira regra do método é a ‘“‘sintese”: esta ¢ tamén unha palabra grega que
significa “compofier” ou “unir”. Segundo Descartes, esta regra consiste en “conducir
ordenadamente os meus pensamentos, empezando polos obxectos mais simples e
mais faciles de cofiecer, para ir ascendendo pouco a pouco, gradualmente, ata o
coiiecemento dos mais compostos”. Esta regra consiste en que a razon, despois de
descompofier os problemas en naturezas simples, agora “compofa” os pensamentos ou
naturezas simples, encadeando estes pensamentos segundo as regras da “deducién”
loxica para construir asi as naturezas compostas. O que ocorre € que as ‘“‘naturezas
compostas” agora seran evidentes, pois estdn compostas con naturezas simples
previamente “intuidas” con evidencia (claridade e distincion). Esta regra estd en relacion
coa segunda operacion da razén, a “deducion” que definia Descartes como “todo o que
¢ consecuencia necesaria a partires de outras cousas cofiecidas con certeza".

Nesta regra observamos tamén a influencia do método hipotético-dedutivo de Galileo
(tamén chamado analitico-sintético), pois tamén Galileo despois de descompofier por
exemplo o movemento en naturezas simples (espacio, tempo, velocidade etc.) e establecer
unha hipétese para explicar o movemento, ‘“deduce” a partires desta hipoOtese
determinadas formulas que podan ser comprobadas na experiencia. Tamén esta presente a
influencia do método das matematicas de Euclides, que despois de establecer as
definicidns e axiomas ou primeiros principios, “deduce” a partires deles os “teoremas” da
matematica, coma o teorema de Pitagoras.



4.- A cuarta regra do método é a “enumeracion”: Descartes considera que para que a
razén funcione correctamente e sen equivocarse ainda € necesaria unha cuarta regra que
consiste en “facer en todo uns recontos tan integrais e unhas revisions tan xerais, que
chegase a estar seguro de non omitir nada”. Isto significa que como resulta que a
memoria humana é fraxil, e por tanto, cando as cadeas dedutivas son moi longas xa
non nos acordamos de todo o proceso, ¢ necesario comprobar que non nos equivocamos
en ningin paso da deducion; isto ¢, temos que “enumerar” ou “revisar” coidadosamente
todo o proceso para que non se introduza na deduciéon un paso erréneo.

C) CONCLUSION DAS REGRAS DO METODO

Este método, que xa funciona nas ciencias, debe ser aplicado a “todo o saber”, pois como
el di “a razon é unha e a mesma” anque se aplique a distintos saberes. ;Cal € o tipo de saber
por onde comezaremos a aplicar este método? Segundo a arbore de Descartes, deberemos
empezar pola “filosofia” ou “metafisica”, pois este e o saber mais importante de todos, ¢ a
“raiz” da arbore, na que se apoian todos os demais saberes (fisica, mecéanica, medicina e
moral). En consecuencia, Descartes disponse a construir unha “filosofia ou metafisica”
segura, asentada sobre bases sélidas, seguindo o método para que a razéon non se equivoque
e distinga a verdade da falsidade, ¢ dicir, construir de novo o “edificio da filosofia”
utilizando o método matemadtico; isto farao Descartes noutra das suas obras mais importantes:
“Meditacions metafisicas” (segunda parte do topico).

D) A MORAL PROVISIONAL

O filosofo francés considera que a ética ou moral € unha parte importantisima do saber (os
froitos da arbore), pero que non se pode alcanzar ata que sexa aplicado o método a todos
os demais saberes. Pero como este traballo leva moito tempo ;como vai a comportarse (ética)
mentres ainda non dispofia dunha moral definitiva?. Todo ser humano necesita dispofier de
algunha regra moral para comportarse no dia a dia. Por iso no “Discurso do método”
Descartes cre que ¢ necesaria una “moral provisional” ata que constria a “meoral
definitiva” (Gltima rama da arbore). Anque Descartes tifia o “proxecto” de construir unha
moral definitiva seguindo o método matematico, sen embargo nunca chegou a construila,
pero o seguinte racionalista, Espinosa, si o fixo: "Etica more xeométrico" (ética
construida segundo o “modo” —more- dos xedmetras, ou matematicos).

Regras da moral provisional:
Asi, mentres tanto, Descartes formula unhas “regras provisionais de comportamento”
ata que chegue a construir unha ética definitiva. Estas regras da moral provisional son:

1.- Cautela e prudencia: provisionalmente serei cauto e prudente ¢ obedecerei as leis,
costumes, e relixibn do meu pais e seguirei aquelas opinidns comunmente aceptadas
polos mais sensatos, isto €, as opinions mais “moderadas” evitando excesos.

2.- Evitar indecisiéns na actuacién: se estamos indecisos porque non sabemos como
comportarnos moralmente, as nosas accions paralizarianse e non fariamos nada; por iso
Descartes resolve provisionalmente seguir as normas mas “probables” considerandoas
como se fosen “segurisismas”.



3.- Eliminar as paixons e guiarse s6 pola razon: Nesta regra vemos a influencia dos
antigos estoicos que defendian apatheia= eliminar a influencia das paixéns ou
desexos e guiarse s6 pola razén, por iso era unha ética absolutamente racionalista incluso
mais ca de Platén e Aristoteles, quen consideraban que a felicidade consiste en que a
razén “domine” (non elimine) as paixons.

Para que a razon non se vexa perturbada polas paixéns (desexos), hai que considerar que
os bens exteriores 4 razoén non dependen de nos, senon da fortuna. Isto significa “aceptar
estoicamente” o noso “destino”, que xa esta “escrito” na razon, eliminando todo desexo ou
paixon. Como di Descartes: "vencerme a min mesmo antes que a fortuna e cambiar os
meus desexos antes que a orde do mundo".

4.- Eleccion dunha profesion: o comportamento moral provisional esixe tamén que
Descartes se decida por elixir unha determinada profesion; e na cuarta regra provisional
elixe dedicarse ao descubrimento da verdade.

SEGUNDA PARTE DO TOPICO_ DE SELECTIVIDADE: EVIDENCIA DO
COGITO ERGO SUM (PENSO, LOGO EXISTO)

V.-

Agora, nesta segunda parte do topico tratase de aplicar as regras do método matematico &
filosofia ou metafisica (raiz da arbore), e isto faino na obra '""Meditacions metafisicas'.

a)

b)

A dubida é metodica non escéptica: A primeira regra do método era soamente

aceptar “ideas” que sexan evidentes. E ;como podemos saber en filosofia cal é unha
idea evidente?. Pois comezaremos por “dubidar” de todas as “ideas” que non sexan
evidentes, para ver se chegamos a algunha idea que non presente “dubida”, que sexa
“indubidable”, é dicir, que sexa evidente (clara e distinta).

Os “escépticos”, en troques, utilizan a dubida para quedarse nela, dubidando de todos os
conecementos sen acadar ningunha verdade. O escéptico mais insigne da antigiiidade
foi Pirréom, pero na época de Descartes habia tamén escépticos contemporaneos coma
Montaigne e Charron. Pero Descartes non é un escéptico coma Charrén e Montaigne,
senon un “dogmatico”, pois cre que mediante a dibida podemos acadar a verdade. Se
conseguimos chegar a esta base sdlida (semellante aos axiomas evidentes dos
matematicos) poderemos aplicar o método matematico a filosofia, é dicir, “deducir”
os coflecementos a partires dese principio firme ou axioma.

Tres niveis de radicalizacion da dibida metédica: A palabra “radicalizacion” da

dubida fai referencia a que o primeiro nivel da dibida ¢ o menos profundo, o mais
“superficial”, mentres que o ultimo ¢ o mais “profundo”, mais “radical”; pois a palabra

radical procede da palabra “raiz” porque a funcion da raiz é “afondar” cada vez mais na
terra.

b.1) Primeiro nivel da dibida: Dibida da informacion dos sentidos: Descartes advirte que
os sentidos transmitenos informacion empirica que as veces non é verdadeira. Por
exemplo, “varias veces tefio observado que unha torre que de lonxe me parecia redonda, de
cerca viaa cadrada e que estatuas colosais levantadas no mai alto desas torres, parecianme,
vistas dende abaixo, pequenas figuras”. Descartes extrae a conclusion que como os sentidos

10



“algunhas veces” non enganan, logo a sia informacién non ¢ fiable, non ¢ evidente (clara
e distinta), sendon dubidosa. Este primeiro nivel da dubida significa unha dabida de se os
obxectos son tal e como os percibo, ¢ o nivel mais superficial da dubida.

b.2) Segundo nivel da dabida: imposibilidade de distinguir a vixilia do sofio: Tamén
percibo a través dos sentidos outras cousas que me parecen certas; “por exemplo, que estou

aqui, sentado a caréon do lume, vestido con unha bata, sostendo este papel entre as mans”.
Pero Descartes continta razoando dicindo que por ser home tefio o costume de durmir e
sofiar, ¢ que moitas veces tefio sofiado de noite que “estaba neste mesmo sitio, vestido,
sentado a carén do lume, estando en realidade espido e metido na cama”. Polo tanto, mentres
estou sofiando, paréceme que o que sofio ¢é real, que estou esperto, cando en realidade
isto non ¢é certo. En consecuencia, non podo estar absolutamente seguro que cando me
parece estar esperto (en vixilia), non estea sonando; ¢ dicir, non estou absolutamente seguro
de distinguir a vixilia do sofio (Relacion coa obra “A vida é sofio”, como titula Calderon
de la Barca a sua obra na mesma época de Descartes). Este segundo nivel significa un paso
mais radical da dabida, pois agora non se trata de dubidar de se os obxectos do mundo “son
tal e como os percibo, senon que se dubida de que todos os obxectos existan, ¢ dicir, de que
exista 0 mundo. Esta dibida implica dubidar tamén das “ciencias empiricas” como a
fisica, astronomia e a medicina, pois todas elas apdianse na informacién de obxectos do
mundo a través dos sentidos. En cambio, non afecta as ciencias non empiricas coma a
aritmética e a xeometria (matematicas), pois, como di Descartes, estea durmindo ou este
esperto ¢ indubidable que “sempre tres e dous suman cinco e o cadrado non tera mais de
catro lados” e, polo tanto, quedan a salvo incluso anque a vida fose un sofo.

b.3) Terceiro nivel da dubida ou “dubida hiperbolica”: A hipotese do xenio maligno:
Agora, no terceiro nivel, Descartes proponse “esaxerar” (hipérbole) todo o que poida a
dubida, ¢ dicir, converter a dubida en hiperbdlica. Esaxeremos pois todo o que poidamos e
dubidemos incluso do que parece mais evidente de todo: as matematicas. Esta dubida
hiperbolica consiste en supofier que existira un “xenio maligno” que se dedicara a
enganarnos sempre que facemos operacions matematicas, por exemplo, que nos engane
cando sumando 3+2 estamos convencidos de que son 5 cando en realidade isto non seria
certo, ou que nos engane cando crendo que o cadrado ¢ un poligono que consta de catro lados,
tampouco seria certo. Polo tanto Descartes supon que este ser fose un “xenio maligno” que
ten como unica finalidade enganarnos acerca de asuntos matematicos. Este terceiro nivel ¢
dibida mais radical posible (hiperbdlica), pois supon dubidar do propio “criterio de
certeza” que era a primeira regra do método: incluso as ideas mais evidentes (mais claras
e distintas) que son as ideas matematicas, se pofien agora en dubida; isto é unha esaxeracion
que propiamente Descartes non cre que as matematicas fallen, pero supon isto para ver se
despois de semellante esaxeracion quedaria ainda algunha idea “indubidable”.

Chegados a este punto ;queda algo que sexa imposible de dubidar?. Asi chega 4 sua
primeira verdade.

C) Primeira verdade indubidable: o "cogito ergo sum" (penso, logo existo). Mentres
dubido, que é un modo de “pensar”, “existo”, asi que para poder estar pensando e dubidando
de todo cofiecemento tefio que existir. Por tanto que “penso, logo existo” (cogito ergo sum),

isto non é posible dubidalo de ningin xeito, ainda que mo propoiia esaxerando ao

11



maximo. En Descartes hai a influencia Santo Agostifio a través do cardeal Beérulle, quen xa
afirmara “se me equivoco, existo” (si fallor, sum”).

Problema do solipsismo do eu: Temos o pensamento (o eu) coas suas ideas, isto ¢ evidente.
Pero non ¢ evidente que a realidade se “corresponda” coas ideas. O pensamento (cogito) esta
s6 consigo mesmo, encerrado en si mesmo (problema do solipsismo do eu). ;Como podemos
saber se existe a realidade?

D) SALTO A REALIDADE (saida do solipsismo). A tinica maneira de poder “deducir” a
existencia da realidade exterior hai que analizar o tipos do ideas do cogito

Tipos de ideas: As ideas que pensa o eu son de tres tipos:

D1) Ideas adventicias: As que "parecen" provir do exterior a través dos sentidos, por iso
as denomina “adventicias”, pois en latin “advenio” chegadas ao cogito. Pero o inico seguro
que de momento temos e que existe 0 eu ou pensamento e as suas ideas, pero non é seguro
que existan os obxectos externos (o mundo), por iso Descartes non pode dicir que este tipo
de ideas provefian do exterior, sendn s6 que estas ideas “parecen” provir do exterior, pois que
exista o0 mundo exterior ainda non demostrado. Como o mundo exterior ainda non esta
demostrado que exista, logo as ideas adventicias non son fiables, certas, senon dubidosas.

D2) Ideas facticias: nome que provén do latin “facio” (facer); estas ideas son feitas ou
construidas pola nosa imaxinaciéon combinando ideas adventicias. Por exemplo, mediante
a idea adventicia das 4s dun paxaro e a idea tamén adventicia de cabalo, a nosa imaxinacion
constriie a idea facticia de “pegaso ou cabalo con 4s”. Pero como as ideas facticias son
construidas pola nosa imaxinacion utilizando ideas adventicias, as cales, como dixemos, non
son fiables, pois non estd demostrado que exista o exterior, resulta que as ideas facticias
construidas sobre as adventicias tampouco son fiables, certas, senon dubidosas.

D3) Ideas innatas: Na nosa mente hai outro tipo de ideas que non provefien do exterior
(adventicias) nin tampouco son construidas pola imaxinacion a base das primeiras (facticias).
Esto € o que ocorre coas ideas de infinito e perfeccion; pois, estas non poden provir do
mundo exterior, xa que os nosos sentidos non captan nada exterior que sexa infinito nin
perfecto. Tampouco poden proceder da nosa alma, pois ela non ¢ infinita nin perfecta. Polo
tanto, estas ideas s6 poden ser “innatas”, estdn na nosa mente dende o nacemento. E que ser
as puido pofier ai? Tal ser ten que ser el mesmo infinito e perfecto, e un ser tal sé pode ser
Deus.

E) Demostracions da existencia de Deus:
E1) Primeira proba da existencia de Deus (dende as ideas innatas de infinito e perfeccion
ata a causa: Deus). Esta proba parte do feito empirico (experiencia interna) de que nds

somos un ser finito e imperfecto. Por tanto, a causa destas ideas innatas s6 pode ser un
ser infinito e perfecto: Deus.

12



E2) A segunda proba da existencia de Deus (existencia do cogito: causa sui: Deus):
Descartes preglintase ;cal é a causa de onde provén a existencia da res cogitans? e razo non
podo ser eu mesmo, pois se o fose dariame a min mesmo unha existencia perfecta e eu
mesmo seria Deus. Segundo esta demostracion, a causa da mifia existencia non podo ser
eu mesmo, nin tampouco un ser inferior a Deus. Por tanto resulta que ten que haber un ser
que sexa "causa sui" (causa de si mesmo), e este ser é Deus.

E3) A terceira demostracion da existencia de Deus: ( 0 “argumento ontoléxico” de Santo
Anselmo de Canterbury). Descartes utiliza tamén o argumento “a priori” que era o
“argumento ontoloxico” de Santo Anselmo de Canterbury; s6 que en lugar de utilizar a idea
do “ser maior que o cal” nada se pode pensar, utiliza a idea do ser “mais perfecto” que o cal
nada se pode pensar, logo como este ser posue todas as perfeccion, a sia esencia tamén
posuira a existencia.

CONCLUSION:

Descartes demostrou a existencia de tres substancias: a substancia pensante (cogito ergo
sum) , a substancia infinita, (Deus) e a substancia extensa (Mundo). Cada unha destas tres
substancias ten o seu “atributo” (caracteristica que a define) e tamén “modo” (maneiras de
expresarse).

Sustancia infinita (Deus) atributo: a perfeccion
[

sustancia pensante

Atributo: o pensamento

Modos: moitos: entendemento, memoria,
imaxinacion, sensacion etc.
Sustancias finitas

Atributo: extension
sustancia extensa

\

Modos: s06 2: figura e movemento

Descartes define a “substancia” como “ aquilo que non necesita de outra para existir”.
Propiamente s6 a substancia infinita (Deus) se suxeita a esta definicion, pero deixando a
Deus aparte, tamén a substancia pensante e a substancia extensa so “independentes”.

Logo resulta que alma e corpo_son sustancias “independentes” unha da outra, isto &,
Descartes maten unha separacion radical no ser humano entre alma e corpo: un “dualismo
antropoléxico” absolutamente radical, ainda mais radical que en Platén.

VL.- O PROBLEMA DO DUALISMO ANTROPOLOXICO

(Por que o dualismo antropoléxico ¢ un “problema”? O problema que se suscita ¢ que no
home convive a liberdade (alma) e o determinismo (corpo): ;como se relacionan duas
sustancias tan heteroxéneas: a liberdade (alma) co determinismo mecénico (corpo)?.

13



Solucion incoherente de Descartes: glindula pineal: Segundo Descartes, a alma conéctase
co corpo a través da “glandula pineal”; unha glandula situada na parte inferior do cerebro
que cando a mente lle da unha orde, esta segrega unha especie de xermes vivos, os
“espiritus animaux” que conducen a orde da mente a través duns condutos ata que
producen o movemento no corpo, por exemplo, o movemento do brazo. Pero esta explicacion
de Descartes non convenceu a ninguén, pois é contraditoria coa sta definicion de
substancia.

VIL.- CONCLUSIONS PARA OS COMENTARIOS:

O problema alma-corpo non se limita a Descartes: ¢ un dos grandes problemas durante
toda a historia da filosofia. Durante toda a historia houbo moitas posturas que tratan de
explicar a relacion alma-corpo. As principais posturas son:

a)monismos (existe unha soa de ambas sustancias)

b) dualismos (existen duas sustancias heteroxéneas)

¢) unitarismos (ambas forman unha tnica sustancia: unién natural)

Historia do problema:

I.- Filosofia Grega:
-Platén: dualista (“union accidental”, pois o lugar natural da alma ¢ separada do corpo
no mundo das ideas, cae no corpo coma na sua carcere: debe liberarse da materia:
concepcidn pexorativa do corpo).
- Aristételes: unitarismo (“unién substancial” da alma co corpo: aplica a teoria
hilemorfica ao home: a alma ¢ a forma unida inseparablemente ao corpo ou materia.
Concepcidn positiva do corpo).

I1.- Filosofia Medieval:
- Lifia platonico-agostifiana: dualismo
- Lifa aristotélico-tomista: unitarismo (anque a alma individual é inmortal para Tomé,
mentres para Aristoteles s6 o entendemento axente).

I11.- Filosofia moderna:

A)Racionalistas
- Descartes: Dualismo radical. Solucion incoherente: glandula pineal (4 vez pensante e
extensa: contraditorio coa sua definicion de sustancia). Suscita el problema
- Malebranche: nega que haxa relacion real entre a alma e o corpo. Defende a teoria
do “ocasionalismo” para solucionar o problema de Descartes: con ocasion dos
movementos da alma (pensamentos), Deus intervén producindo un movemento no
corpo, ou viceversa.

- Spinosa: considera o pensamento e a extension (alma-corpo), non como sustancias
independentes coma Descartes, senon como atributos de unha unica sustancia: Deus.
Logo deixa de existir o problema da relacion alma corpo. Pero para Espinoza
Deus=natureza, por iso defende o panteismo: toda a natureza ¢ Deus.

14



- Leibniz: nega tamén que haxa relacion real entre alma e corpo. Para explicar por qué
cando a alma pensa facer un movemento ¢ o corpo responde, defende a teoria da
“harmonia preestablecida”: alma e corpo son como dous reloxos previamente
sincronizados por Deus.

B) Empiristas
- Locke: A idea de sustancia substancia é confusa. O problema da relacion alma-
corpo ¢ unha idea confusa da nosa linguaxe.

- Berkeley: defende o monismo espiritualista: todo é espirito (alma).
- Hume: Critica radicalmente a idea de sustancia e causa. Non existe nin a alma nin o
corpo como sustancias. Logo, non podemos saber nada da relacién alma-corpo.

IV.- Filosofia Ilustrada
-Materialistas ilustrados (La Mettrie, Holbach): monismo materialista: todo ¢
materia.

-Kant: nesta vida a alma e o corpo do home estan unidos para poder cofiecer mediante
a experiencia. A liberdade da alma (esfera do notimeno) é compatible co determinismo
(esfera do fenémeno). Existe unha relacion intima alma-corpo (unitarismo)

V.- Filosofia contemporanea
-Ryle: ¢ un filésofo da linguaxe. Segundo Ryle o "dualismo antropoloxico” de

Descartes non é un problema, senén s6 unha confusion de distintos niveis na terminoloxia
lingiiistica.

15



TEXTOS DE SELECTIVIDADE: DESCARTES

Texto 1 Discurso do método, Parte 11
Foi isto causa de que eu pensara que se precisaba buscar outro método que, comprendendo as
vantaxes destes tres, estivese exento dos seus defectos. E, como a abundancia de leis fornece
decote escusas para os vicios, de xeito que un Estado est4 tanto mellor regulamentado canto,
non tendo sendon moi poucas leis, estas son moi estreitamente observadas; asi, en lugar dese
gran niamero de preceptos dos que esta composta a loxica, crin que, sempre que tomase unha
firme e constante resolucion de non deixar de observalos nin unha soa vez, abondaria cos
catro seguintes. Consistia o primeiro en non aceptar xamais ningunha cousa como verdadeira
que non coflecese evidentemente ser tal; ¢ dicir, evitar coidadosamente a precipitacion e a
prevencion; e non aceptar nada nos meus xuizos senon aquilo que se presentase tan
claramente e tan distintamente 6 meu espirito que non tivese ocasion ningunha de pofielo en
dubida. O segundo, dividir cada unha das dificultades que examinase en tantas partes como
fose posible e requirible para mellor resolvelas. O terceiro, conducir por orde os meus
pensamentos, comenzando polos obxectos mais simples ¢ mais doados de conecer, para subir
pouco a pouco, como por graos, ata o cofiecemento dos mais compostos; e supofiendo mesmo
unha orde entre aqueles que non se preceden naturalmente os uns os outros. E o derradeiro,
facer en todo enumeracions tan completas, e revisions tan xerais, que estivese seguro de non
omitir nada. Esas longas cadeas de razons, todas simples e faciles, das que os xedmetras tefien
costume de se serviren para chegar 4s suas madis dificiles demostracions, déronme ocasion de
imaxinar que tddalas cousas que poden caer baixo o coflecemento dos homes sucédense as
unhas s outras da mesma maneira, € que, soamente con absterse de aceptar como verdadeira
ningunha que non o sexa, e gardar sempre a orde precisa para deduci-las unhas das outras,
non pode haber entre elas ningunha tan afastada 4 que finalmente non se chegue, nin tan
agachada que non se descubra. E non me foi dificil buscar por cales era necesario comezar,
pois sabia xa que era polas mais simples e as mais doadas de cofiecer; e, considerando que
entre cantos tefien con anterioridade procurado a verdade nas ciencias, s6 os matematicos
puideron atopar algunhas demostracions, ¢ dicir, algunhas razons certas e evidentes, non
dubidaba que deberia comezar polas mesmas que eles tifian examinado (...). R. DESCARTES;

16



Discurso do método, trad. de M. Vazquez Freire, Vigo, Ed. Xerais de Galicia, 2001, Parte II,
pp. 44-45

Texto 2 Meditacions metafisicas, Meditacion Segunda

Xa que logo, supofio que todas as cousas que vexo son falsas: convénzome de que nada foi de
todo como a mina memoria chea de mentiras me representa; penso que non tefio sentidos;
creo que o corpo, a figura, a extension, o movemento € o lugar s6 son ficcidbns do meu
espirito. Que podera, logo, ser considerado verdadeiro? Se cadra, s6 unha cousa, que non hai
nada certo no mundo. Mais, que sei respecto de se hai algunha outra cousa diferente destas
que vefio de xulgar incertas, algunha acerca da cal non poida ter a menor dibida? Non hai
ningtn Deus, ou calquera outra potencia que me pofia no espirito eses pensamentos? Isto non
€ necesario, pois quizais poida eu ser quen de producilos por min mesmo. Logo eu, cando
menos, non son algunha cousa? Pero neguei xa que tivese sentidos nin ningun corpo. Dubido
con todo, pois que se segue diso? Serei tan dependente do corpo e dos sentidos que non poida
ser sen eles? Pero convencinme de que non habia absolutamente nada no mundo, que non
habia ninglin ceo, ningunha terra, ninglns espiritos, ningiins corpos; non me convencin logo
de que tampouco eu non era nada? Non, certamente, eu sen dubida era algo se me convencera
ou simplemente se pensara algunha cousa. Pero hai un non sei que enganoso, moi poderoso e
moi trampulleiro, que emprega toda a sua industria en enganarme sempre. Non hai logo
dubida de que eu son, se el me engana; e engdneme tanto como queira que non poderd
endexamais facer que eu non sexa nada, senon que tanto mais pensarei ser algunha cousa. De
xeito que, despois de telo ben pensado, e de ter coidadosamente examinado todas as cousas,
compre concluir, en fin, que esta proposicion: “Eu son, eu existo”, € necesariamente
verdadeira, cantas veces eu a pronuncie ou a conciba no meu espirito. 28 R. DESCARTES;
Meditacions Metafisicas (1641), Meditacion 2a (Da natureza do espirito humano, e de que ¢é
mais doado de cofiecer que o corpo) Trad. de Miguel Vazquez Freire, I.LE.S. Eduardo Pondal
(Santiago de Compostela)

Texto 3 Discurso do Método, Parte IV
De seguido, reflexionando sobre o feito de eu dubidar e que, en consecuencia, 0 meu ser non
era completamente perfecto, pois via claramente que era unha maior perfeccion cofiecer que
dubidar, ocorréuseme pensar de onde aprendera eu a pensar nalgunha cousa mais perfecta do
que eu era; ¢ conecin evidentemente que debia ser dalgunha natureza que fose en efecto mais
perfecta. Polo que fai aos pensamentos que tifia de moitas outras cousas fora de min, como o
ceo, a terra, a luz, a calor e mil outras, non estaba preocupado por saber de onde vefien, a
causa de que, non observando nada neles que semellase facelos superiores a min, podia eu
crer que, se eles eran verdadeiros, o eran por unhas dependencias da mifa natureza, en tanto
que ela tina algunha perfeccion; e se non o eran, tinaos da nada, ¢ dicir, eles estaban en min
por algo que eu tifia de imperfecto. Pero non podia ocorrer o mesmo coa idea dun ser mais
perfecto c6 meu; pois era cousa manifestamente imposible tela da nada; e como non hai
menos repugnancia en que o mais perfecto sexa unha consecuencia e unha dependencia do
menos perfecto, do que a hai de que da nada proceda algo, non a podia ter tampouco de min
mesmo. De xeito que s6 quedaba que ela fose posta en min por unha natureza que fose
verdadeiramente mais perfecta do que eu era, e mesmo que tivese en si todas as perfeccions
das que eu puidese ter algunha idea, ¢ dicir, para explicalo nunha palabra, que fose Deus. Ao
que engadin que, xa que cofiecia algunhas perfeccions que eu non tifia, non era o Unico ser
que existia (usarei aqui libremente, se se me permite, as palabras da Escola), senén que

17



necesariamente era preciso que houbese algiin outro mais perfecto, do cal eu dependese, e do
que adquirise todo canto eu tifia. Pois se eu fose s6 e independente de calquera outro, de xeito
que tivese por min mesmo o pouco que participaba do Ser perfecto; pola mesma razén poderia
ter por min mesmo todo o restante que sabia que me faltaba, e ser asi eu mesmo infinito,
eterno, inmutable, omnisciente, omnipotente e, en fin, ter todas as perfeccions que podia
observar que estan en Deus. R. DESCARTES; Discurso do Método, Parte IV. Trad. de
Miguel Vazquez Freire, [.LE.S. Eduardo Pondal (Santiago de Compostela)

18



