
BLOQUE III: FILOSOFÍA MODERNA

TÓPICO ABBAU: DESCARTES: O MÉTODO CIENTÍFICO E A 
EVIDENCIA DO COGITO

I.- DESCARTES 1596-1650 (XVII)
Vida

En latín o seu nome é “cartesio”, de aí os “eixes cartesianos”, pois Descartes foi un gran
matemático creador da xeometría analítica. Tamén se di que con Descartes comeza a
“Filosofía moderna”, a partires da publicación da súa obra fundamental “O discurso do
método” en 1637. A filosofía de Descartes rompe coa filosofía escolástica medieval e
constrúe a filosofía de novo sobre “bases sólidas”; para poder facer isto recolle o método
matemático da nova ciencia (dedución) que xurde dende o Renacemento. O proxecto
cartesiano será construír unha filosofía “científica” partindo de cero, unha filosofía segundo o
modelo das matemáticas.

Naceu 1596 en "La haye", Turena (Francia) como terceiro fillo dun Conselleiro do
parlamento da Bretaña.

1.- Xuven  t  ude 1604-1612 (8-16 anos) o colexio         A Flèche  

Con oito anos foi enviado ao colexio de La Flèche, fundado por Enrique IV e dirixido polos
xesuítas, onde nos últimos anos estudou filosofía escolástica e matemáticas. Na súa obra
fundamental "Discurso do método" fai Descartes unha crítica da filosofía escolástica
(aristotelismo) que lle ensinaron en La Flèche; pero, en troques, está moi satisfeito das
matemáticas.

A) Crítica da filosofía escolástica: Para Descartes esta filosofía escolástica "ensínanos a
falar con aparencia de verdade sobre todas as cousas, e fai que sexamos admirados polos
menos sabios; e anque ten sido cultivada polos mellores espíritos non atopamos aínda nela
ningunha cousa sobre a cal non se dispute, e que non sexa, polo tanto, dubidosa".

B) Loanza das Matemáticas: afirma que lle agradaban pola súa certeza e claridade "pero
non advertía aínda o seu verdadeiro uso" (Discurso 1). Veremos que Descartes descubrirá
mais tarde que nas matemáticas están presentes as operacións fundamentais da razón (base do
método), e que teñen o importantisimo uso de que poden aplicarse a todo o saber,
especialmente á Metafísica (Filosofía) seguindo o seu “método”.

Despois de saír de La Flèche, durante os anos 1612- 1616 (16-20), licénciase en Dereito en
Poitiers, e durante dous anos leva unha vida de esparexemento, abandonando os estudios
temporalmente. Sen embargo, axiña se decidirá a buscar a ciencia en si mesmo e “no libro
do mundo”.

2.- An  o  s de viaxes         apr  e  ndendo no “libro         do mundo” (1618- 1628)  

1



a) En 1618 (22 anos) marcha a Holanda, e recibe instrución militar baixo a dirección de
Mauricio de Nassau, príncipe de Orange e director da Escola Internacional de Guerra.

b)En 1619 (23 anos) trasládase a Alemaña (onde foi testemuña da coroación do emperador
Fernando en Frankfurt) e enrólase no exército do duque de Baviera (nese momento xa tiña
comezado a Guerra dos 30 anos). Estacionado en Neuberg (norte de Munich), xunto ao
Danubio, o 10 de novembro de 1619 tivo tres soños consecutivos que o convenceron de
dedicar a súa vida á “busca da verdade coa axuda da razón”. Estes soños consisten no seu
descubrimento do “método” e a “unificación de todas as ciencias” seguindo o modelo
das matemáticas (“mathesis universalis”: construír unha “matemática universal).

c) Entre 1619 e 1621 realizou novos servizos militares en Bohemia e Hungría; logo deixa o
exército e viaxa a Silesia, Alemaña do Norte, Holanda, rematando nunha visita ao seu pai en
Rennes. En 1623 (con 27 anos) cumpriu a súa promesa de ir a Loreto e continuou a Roma.

d)Entre 1623-1628 (27-32), permaneceu en París, onde tiña ao seu amigo íntimo de La
Flèche Mersenne e onde foi alentado polo cardeal Bérulle (influencia de Santo Agostiño:
“si fallor sum”). Pero debido ás distraccións excesivas que ofrece París, decide retirarse a
Holanda.

3.- Período de madurez en Holanda 1628-1649 (32-53 anos)

Alí escribe as súas obras mais importantes:

A) "Tratado do mundo": ao ser condenado Galileo en Roma, decide non publicala
(publicarase postumamente en 1677). A impresión que lle produciu a condena de Galileo
móstrase nunha carta que lle escribe ao seu amigo Mersenne "Sorprendeume de tal maneira
que estiven a punto de queimar todos os meus papeis...confeso que se o movemento da Terra
é falso, todos os fundamentos da miña filosofía o son tamén, xa que (o movemento da Terra)
demóstrase a partires de eles". Aquí defendo o heliocentrismo. Sen embargo, non renuncia a
dar a coñecer unha parte da súa física (dióptrica -refracción-, meteoros), pois a publicación do
“Discurso do método” vai seguida desta parte da súa física.

B) En 1637 (con 41anos) publica en Francia a súa obra fundamental coa cal se di que
comeza a filosofía moderna: "Discurso do método” seguido da "Dióptrica", "Os
meteoros" e a "Xeometría", que son ensaios deste método. Non hai que esquecer que
Descartes foi un grande matemático: o fundador da xeometría analítica: eixos cartesianos.

C) En 1649 (con 53 anos) trasladouse a Suecia, invitado por la Raíña Cristina, onde
morreu en 1650 de febre polo costume da raíña acudir á biblioteca ás cinco da mañá.

II.- OBRAS MÁIS IMPORTANTES:
a) "      Regras para a dirección         do esp  í  rito",   1628 (época de París)

b) “Discurso         do         método”,   1637 é a obra fundamental (época de Holanda); con ela
comeza a filosofía moderna, seguido da "Dióptrica", "Os meteoros" e a "Xeometría",

2



que son ensaios deste método. O título completo da obra era “Discurso do método
para dirixir ben a razón e buscar a verdade nas ciencias”.

c) "      Meditac  i  óns         de         Filosofía         Primeira"ou         “Meditacións         metafísicas”,   1641 outra
das súas obras fundamentais na que aplica as regras do método á metafísica ou
filosofía primeira.

d) "Principios de filosofía", 1644 en latín, traducida ao francés en 1647 con unha moi
famosa carta-prólogo de Descartes na que expón o plan da obra: árbore de Descartes.

III.- INTRODUCIÓN DOS COMENTARIOS: CARACTERÍSTICAS
XERAIS DA FILOSOFÍA MODERNA: “XIRO SUBXECTIVISTA” (ver
vídeo sentido da vista).

Os filósofos modernos dan primacía á teoría do coñecemento (gnoseoloxía), fronte aos
antigos e medievais que priorizan a ontoloxía.

A)         A         filosofía         antiga         e         medieval   (filosofía aristotélico-tomista) caracterízase por ser unha
filosofía “realista inxenua”, porque o seu punto de partida é o obxecto (ontoloxía) e non
dubidan da realidade do mundo. Por tanto, na filosofía realista a concepción da realidade ou
ontoloxía ten prioridade sobre a teoría do coñecemento ou gnoseoloxía: o obxecto ten
prioridade sobre o suxeito. Un filósofo realista coma Aristóteles ou Tomé nunca dubida de
que a realidade existe (obxecto).

B)         Subxect  i  vismo         ou         ideal  i  smo         modern  o      : Pola contra a filosofía moderna ten como
característica básica o “subxectivismo ou idealismo”. Todos os filósofos modernos comezan
dubidando de que a realidade, o obxecto, exista tal e como a percibe o suxeito. Para os
modernos o único do que podemos estar seguros é de que o suxeito ten “ideas” acerca do
obxecto, pero que esas “ideas” se correspondan verdadeiramente co obxecto é algo que
haberá de ser demostrado. Por tanto, para os modernos, a teoría do coñecemento
(Gnoseoloxía) ten prioridade sobre a concepción da realidade (ontoloxía), é dicir, o
suxeito ten prioridade sobre o obxecto. Este cambio que pasa a darlle maior importancia ao
suxeito que ao obxecto denomínase “xiro subxectivista”. Isto implica que o primeiro do
que debe tratar todo filósofo moderno será a teoría do coñecemento.

C) Dúas correntes dentro da filosofía moderna:
C1)Os racionalistas modernos: trátase de filósofos todos eles do continente europeo,
por iso se lle chama tamén “racionalismo continental moderno”. Os mais
importantes son o francés Descartes (que ademais é o fundador da filosofía moderna),
o holandés Espinosa, e o alemán Leibniz.
C2) Os empiristas modernos: trátase de filósofos non continentais, pois todos son do
Reino Unido, por iso se chama tamén “empirismo inglés”. Os mais importantes son
o inglés Locke, o irlandés Berkeley e o escocés David Hume.

D)         Diferenc  i  as         entre         racionalistas         e         empiristas:   Tanto racionalistas como empiristas
comparten a primacía concedida á teoría do coñecemento debido ao xiro subxectivista. Sen
embargo, n      o  n         explican         o         coñecemento         h  umano         do         me  s      mo         xeit  o      , senón que a explicación

3



do coñecemento por parte dos racionalistas e dos empiristas diferenc  i  ase         en         catro         a  s      pectos  
relativos ao coñecemento humano: orixe,         lím  i  tes,         validez e método do coñec  e  mento:  

D1) Os racionalistas consideran que:
- A orixe do coñecemento está nas ideas innatas da propia razón,

-         Coñec  e  mento         s      en         límites:   que o coñecemento humano non ten límites, é “ilimitado”: a
razón cando utiliza o método é todopoderosa,

-         C  oñecemento         “válido  ”      : a razón pode acadar coñecemento sobre todo tipo de realidade,
incluída a metafísica (Deus) e

-         M      étodo         “de  d  utivo  ”      : utilizan este método dos matemáticos: parte dos principios para
deducir toda a realidade.

D2) Os empiristas postulan que:
-A orixe do coñecemento está na experiencia (sentidos),

-Limit  e  s         d      o         coñecemento:         o coñecemento humano ten “límites”: só podemos coñecer
aquelo do que teñamos experiencia, é por tanto Hume criticará a metafísica, da cal non temos
experiencia

- Coñecemento         científ  i  co         inválid  o      : non podemos acadar un coñecemento válido acerca da
realidade: Hume dirá que a física non é ciencia porque critica o principio de causalidade

-         Método         i  n  dutivo:   d) utiliza o método indutivo: parte da experiencia para acadar os
principios.

En conclusión: os racionalistas confían nas ideas innatas da propia razón e desconfían da
información que aportan os sentidos, de aí o seu nome. Cren que o coñecemento humano e
ilimitado, válido e utilizan o método dedutivo. Isto vale para Descartes, pero tamén para
Espinosa e Leibniz.

IV.-         PRIMEIRA         PARTE         DO         TÓPICO         DE         S  ELECT  I  VIDADE:         O         PROBLEMA         DO  
MÉTODO

Antecedentes que inflúen en Cartesio:

A) Método matemático de Euclides: No renacemento publícase gracias á imprenta a obra do
gran matemático grego Euclides; Euclides utilizaba nas matemáticas o método dedutivo que
consistía en “deducir” de forma segura os teoremas matemáticos a partires de uns principios
seguros chamados axiomas. Descartes utilizará na súa filosofía o método dedutivo partindo
de principios seguros para “deducir” a partires deles todo o saber filosófico. Por tanto,
Descartes trata de atopar un “punto de apoio”, unha “base sólida”, firme para
“deducir” todo o saber, tal e coma dixera o gran científico grego Arquímedes: “Dádeme un
punto de apoio e moverei o mundo”.

4



B) Método hipotético-dedutivo de Galileo  MÉTODO CIENTÍFICO: O método de
Galileo constaba de 3 pasos (resolución, composición e experimentación), foi chamado
método hipotético-deductivo; nel  poden distinguirse dous aspectos a) un aspecto
“dedutivo” caracterizado pola “dedución” “racional” igual que ocorre co método dos
matemáticos e, polo tanto, inflúe na filosofía “racionalista” de Descartes que tamén utiliza
o método “dedutivo” e b) un aspecto empírico, que utiliza a experimentación, pero este
aspecto inflúe na filosofía empirista moderna.

C) Estoicismo na ética: os estoicos defendían unha ética puramente racionalista da cal
eliminaban todas as paixóns, por iso a súa máxima ética era a “apatheia” (a-pathos=sin
paixón). Descartes ao ser racionalista construirá unha “moral provisional” influenciada polo
racionalismo estoico.

D) Escepticismo de Charrón e Montaigne, contemporáneos de Descartes, seguidores do
escepticismo antigo de Pirrón; Descartes criticará a “dúbida escéptica” acerca de todos os
coñecementos, mentres que el utilizará a “dúbida metódica” para acadar unha verdade
sólida. Descartes non é escéptico, senón dogmático: a razón non ten límites.

E) Santo Agostiño: inflúe en Descartes a través do cardeal Bèrulle. Agostiño afirmara “si
fallor, sum” (se me equivoco, existo), Descartes afirmará “cogito ergo sum” (penso logo
existo). Agostiño parte de que a fe nos asegura da existencia de Deus, Descartes non utiliza a
fe, senón a razón para demostrar a existencia de Deus.

Conclusión xeral dos antecedentes (filosofía e ciencia): Descartes tratará de facer unha
síntese entre a ciencia mecanicista e matemática, por unha banda, e a filosofía, por outra.
Trata de construír unha nova filosofía que estea de acordo cos principios da nova ciencia;
unha filosofía científica, segura, certa, unha filosofía que sexa coma a ciencia matemática.

4.1.- PROXECTO CARTESIANO
Descartes, ao saír do colexio xesuíta de "La Flèche" expresa (no “Discurso do método”) a súa
decepción         pola         ensin  a  nza         da         filosofía   escolástica recibida: a filosofía "disputa", mentres
que a ciencia avanza con paso seguro. Sen embargo, tamén expresa a súa admiración         polas  
matemáticas (pola súa certeza).

Descartes preguntarase por que os filósofos non fan mais que disputar, sen avanzar no
coñecemento, mentres que os científicos (especialmente os matemáticos, xa que todos os
científicos utilizan as matemáticas) avanzan con paso firme. ¿Será isto acaso porque a
capacidade racional e maior nalgúns homes e menor noutros, maior nos científicos que nos
filósofos? Descartes contesta que non; el cre que a capacidade racional é aproximadamente a
mesma en todos os homes. Polo tanto, afirma Descartes que “a razón é unha e a mesma
para todos”, ou como di el "  o         bo         sentido         é         a         co  u  sa         mellor         repartida         do         mund  o      ". Así pois,
o problema non consiste en que uns teñan mais capacidade racional que os outros, os
científicos mais que os filósofos. ¿Por         que,         entó  n      ,         uns         avanzan   e outros pérdense en
disputas?. Descartes opina que isto débese a que a razón humana vese a miúdo
“perturbada” por instancias allea. A razón humana vese de cote perturbada por
paixóns,         p      rec  i  pitac  i  ón,         prexuízos,         ed  u      cación   etc.; por iso a filosofía escolástica non avanza,
pois a razón está perturbada por estas instancias externas que fan que se perda en “disputas”
estériles.

5



Mecánica

expón Desc arte que como a raz n é unha e a

Así pois Descartes cre que a razón por si mesma, se conseguísemos que non se vexa
perturbada por ningunha instancia allea, sería “infalibl  e      ”, é dicir, n  unca         s      e         equivocaría,  
nunca         fall  a      . Esto é o que está pasando na ciencia e nas matemáticas. A conclusión que extrae
Descartes deste razoamento é que debemos estudar como funciona a razón no caso das
ciencias e as matemáticas, isto é, ver cal é o “método” que utilizan os científicos e os
matemáticos para conseguir que a razón sexa infalible, non se equivoque. Isto é o que fai na
súa obra “Discurso do método” e nas “Regras para a dirección do espírito”. Cal é entón o
proxecto cartesiano?

PROXECTO CARTESIANO: na carta preliminar que Descartes escribiu ao tradutor

Proxecto cartesiano: mathesis universalis       
francés da

c
súa

s
obra “Principios

ó
de filosofía”,

mesma, anque se aplique a distintos saberes, polo
Moral                                    tanto o “método” dos distintos saberes debe ser

tamén un e o mesmo (nesto oponse a Aristóteles,
que cría que como cada tipo de saber ten distinto 

Medicina obxecto, tamén cada ciencia ten un método
distinto; así para Aristóteles o método da ética,
por exemplo, non é o mesmo que o método da

Física                                     matemática). Por tanto, o “proxecto cartesiano”
consiste na “unificación de todo o saber”

(fronte     a     Aristóteles).     Tamén     nesta
carta preliminar compara Descartes todo o

saber con
Metafísica                               unha árbore, na que as raíces serían a

metafísica, o tronco sería a física, e as ramas
serían as ciencias prácticas que son medicina, mecánica e finalmente a moral. Esta é a
famosa “árbore de Descartes” (á que se alude na obra “A árbore da ciencia” de Pío Baroja). O
saber forma pois unha unidade interdependente e o método de todas estas ciencias será o
mesmo. Por conseguinte, como o método que utilizan todas as ciencias é o método
matemático de Euclides, a “dedución”, do que se trata, segundo Descartes, é de unificar
todas as ciencias aplicándolles o método matemático, é dicir, construír unha "mathesis
universalis" (matemática universal) aplicada a todo o árbore de Descartes.

4.2.- O         PROBLEMA DO MÉTODO  

No texto 2, obra “Discurso do método”, Descartes ao principio do texto refírese a tres
métodos que estudou cando era mais xove en La flêche:

1.- O método da “lóxica”: A lóxica (do español-catalán Ramón Llull) ten o defecto de que só
sirve para explicar cousas que un xa sabe sen ampliar os nosos coñecementos.

2.- O método da “análise” dos xeómetras: Refírese a cousas moi abstractas e require
demasiada fatiga da imaxinación.

3.- O método da álxebra: Ten tantas regras que se volve confuso.

Por iso Cartesio escribe a continuación:

6



“Foi isto causa de que eu pensara que precisaba buscar outro método que, comprendendo as
vantaxes destes tres, estivese exento dos seus defectos”. Estes tres métodos son os da
lóxica, os dos xeómetras e o da álxebra. O novo método debe eliminar os defectos deses
outros tres: non amplía o coñecemento a lóxica, fatiga a imaxinación a xeometría e ten moitas
regras confusas a álxebra. Por iso o novo método debe ser “sinxelo” simple, con poucas
regras, porque cando temos moitas leis o método tórnase escuro.

Segundo Descartes as regras do método deben usar as “operacións” propias da estrutura
interna da razón:

A) ESTRUTURA INTERNA DA RAZÓN: Descartes considera que a estrutura interna da
razón consta soamente de dúas operacións:

a) A       intuición  , que define como "un concepto que forma a mente pura e atenta con tanta
facilidade e distinción que non queda ningunha dúbida sobre o que entendemos"; esta é
a operación básica e mais importante da razón e consiste nun coñecemento “inmediato”
da  mente, unha especie de  "visión  inmediata  da  intelixencia (semellante á  gnoesis de
Platón).

b) A         de  d  ució  n      , que define así: "por dedución entendemos todo o que é consecuencia
necesaria a partires de outras cousas coñecidas con certeza"; por tanto, a dedución é unha
operación “derivada” ou secundaria, pois para deducir temos que coñecer antes “outras
cousas con certeza” mediante a intuición; é, pois, un coñecemento “mediato” que encadea
intuicións mediante as regras lóxicas do pensamentos (algo semellante á razón discursiva
ou dianoia de Platón).

Como xa dixemos, Descartes entende a estrutura interna da razón seguindo o modelo da
matemática e da ciencia. Agora xa sabemos cal é a estrutura interna da razón: consta de
dúas operacións: intuición e dedución; pero aínda resta saber ¿como conseguimos que a
razón funcione sempre correctamente segundo esta a súa estrutura interna (intúa e
deduza), sen que se vexa perturbada por instancias alleas: paixóns, prexuízos,
precipitación, educación etc.?. Para conseguir isto, é preciso establecer unhas regras
simples que lle permitan á razón humana non equivocarse e tales “regras” constitúen o
“método de Descartes” que aparece na súa obra “Discurso do método” (tamén nas “Regras
para a dirección do espírito”).

B) AS REGRAS DO MÉTODO: na obra: "Discurso del método" Descartes di que as
regras que temos que observar para conseguir que a razón non se equivoque (sexa infalible)
son 4: as dúas primeiras correspóndense con a operación da intuición e as dúas últimas
correspóndense coa dedución.

1.- A primeira regra do método é a regra da “evidencia  ”      : funciona como “criterio de
certeza”, é dicir, estamos “certos” de algo cando o concibimos de maneira clara e
distinta (evidente). Consiste en que toda idea que utilice a razón deberá ser “evidente”.
Pero ¿como sabemos cando unha idea é “evidente”? Segundo Descartes, cando esa idea
posúe dúas características:

a) cando é unha idea “clara” (o contrario de “escura”)
b) cando é unha idea “distinta” (o contrario de “confusa”)

7



Por exemplo, podemos ter unha idea clara cando sabemos definir o que é un circulo, pero
para que sexa unha idea “evidente” non abonda con que sexa clara, senón que tamén ten
que ser “distinta”, é dicir, ademais de coñecer a definición de circulo, debemos saber
“distinguir” o círculo de outras figuras como por exemplo a “circunferencia” (a
circunferencia delimita un círculo).

Cando isto ocorre, entón a razón está utilizando a operación da “intuición”: “un
concepto que forma a mente pura e atenta con tanta facilidade e distinción que non
queda ningunha dúbida sobre o que entendemos". Por exemplo, por intuición sabemos
“directamente” como unha especie de “visión da mente”, que a liña recta é a distancia
mais curta entre dous puntos, ou que o triángulo a figura xeométrica composta de tres
ángulos.

2.- A segunda regra do método e a “análise  ”      : a palabra “análise” provén do grego e
significa “descompoñer” unha idea complexa nas súas partes simples. Ou como di
Descartes, descompoñer as “naturezas complexas en naturezas simples”. Así, calquera
problema co que se atope a razón sempre é algo “complexo”, e debe ser descomposto nas
súas naturezas simples. ¿por que?, pois para que a razón poda utilizar a operación da
“intuición”, xa que só o simple pode ser “intuído” directamente de maneira “evidente”, é
dicir, de xeito claro e distinto, como afirmaba a primeira regra. Logo tanto a primeira
regra como a segunda utilizan a operación da “intuición”. Nesta segunda regra
obsérvase a influencia do método hipotético-dedutivo de Galileo (tamén chamado
analítico-sintético) quen tamén “analizaba” os problemas ata descompoñelos nas súas
partes simples. Tamén se observa a influencia do método matemático de Euclides na
súa obra “Elementos”.

3.- A terceira regra do método é a “  sínt  e  se  ”      : esta é tamén unha palabra grega que
significa “compoñer” ou “unir”. Segundo Descartes, esta regra consiste en “conducir
ordenadamente os meus pensamentos, empezando polos obxectos mais simples e
mais fáciles de coñecer, para ir ascendendo pouco a pouco, gradualmente, ata o
coñecemento dos mais compostos”. Esta regra consiste en que a razón, despois de
descompoñer os problemas en naturezas simples, agora “compoña” os pensamentos ou
naturezas simples, encadeando estes pensamentos segundo as regras da “dedución”
lóxica para construír así as naturezas compostas. O que ocorre e que as “naturezas
compostas” agora serán evidentes, pois están compostas con naturezas simples
previamente “intuídas” con evidencia (claridade e distinción). Esta regra está en relación
coa segunda operación da razón, a “dedución” que definía Descartes como “todo o que
é consecuencia necesaria a partires de outras cousas coñecidas con certeza".
Nesta regra observamos tamén a influencia do método hipotético-dedutivo de Galileo
(tamén chamado analítico-sintético), pois tamén Galileo despois de descompoñer por
exemplo o movemento en naturezas simples (espacio, tempo, velocidade etc.) e establecer
unha hipótese para explicar o movemento, “deduce” a partires desta hipótese
determinadas fórmulas que podan ser comprobadas na experiencia. Tamén está presente a
influencia do método das matemáticas de Euclides, que despois de establecer as
definicións e axiomas ou primeiros principios, “deduce” a partires deles os “teoremas” da
matemática, coma o teorema de Pitágoras.

8



4.- A cuarta regra do método é a “enumeración  ”      : Descartes considera que para que a
razón funcione correctamente e sen equivocarse aínda é necesaria unha cuarta regra que
consiste en “facer en todo uns recontos tan integrais e unhas revisións tan xerais, que
chegase a estar seguro de non omitir nada”. Isto significa que como resulta que a
memoria humana é fráxil, e por tanto, cando as cadeas dedutivas son moi longas xa
non nos acordamos de todo o proceso, é necesario comprobar que non nos equivocamos
en ningún paso da dedución; isto é, temos que “enumerar” ou “revisar” coidadosamente
todo o proceso para que non se introduza na dedución un paso erróneo.

C) CONCLUSIÓN DAS REGRAS DO MÉTODO
Este método, que xa funciona nas ciencias, debe ser aplicado a “todo o saber”, pois como
el di “a razón é unha e a mesma” anque se aplique a distintos saberes. ¿Cal é o tipo de saber
por onde comezaremos a aplicar este método? Segundo a árbore de Descartes, deberemos
empezar pola “filosofía” ou “metafísica”, pois este e o saber mais importante de todos, é a
“raíz” da árbore, na que se apoian todos os demais saberes (física, mecánica, medicina e
moral). En consecuencia, Descartes disponse a construír unha “filosofía ou metafísica”
segura, asentada sobre bases sólidas, seguindo o método para que a razón non se equivoque
e distinga a verdade da falsidade, é dicir, construír de novo o “edificio da filosofía”
utilizando o método matemático; isto farao Descartes noutra das súas obras máis importantes:
“Meditacións metafísicas” (segunda parte do tópico).

D) A MORAL PROVISIONAL
O filósofo francés considera que a ética ou moral é unha parte importantísima do saber (os
froitos da árbore), pero que non se pode alcanzar ata que sexa aplicado o método a todos
os demais saberes. Pero como este traballo leva moito tempo ¿como vai a comportarse (ética)
mentres aínda non dispoña dunha moral definitiva?. Todo ser humano necesita dispoñer de
algunha regra moral para comportarse no día a día. Por iso no “Discurso do método”
Descartes cre que é necesaria una “moral         provisional  ” ata que constrúa a “moral
definit  i  va”   (última rama da árbore). Anque Descartes tiña o “proxecto” de construír unha
moral definitiva seguindo o método matemático, sen embargo nunca chegou a construíla,
pero o seguinte racionalista, Espinosa, si o fixo: "Ética more xeométrico" (ética
construída segundo o “modo” –more- dos xeómetras, ou matemáticos).

Regras da moral provisional:
Así, mentres tanto, Descartes formula unhas “regras         provisionais         de         comportamento”  
ata que chegue a construír unha ética definitiva. Estas regras da moral provisional son:

1.- Cautela e prudencia: provisionalmente serei cauto e prudente e obedecerei as leis,
costumes, e relixión do meu país e seguirei aquelas opinións comunmente aceptadas
polos mais sensatos, isto é, as opinións mais “moderadas” evitando excesos.

2.- Evitar indecisións na actuación: se estamos indecisos porque non sabemos como
comportarnos moralmente, as nosas accións paralizaríanse e non fariamos nada; por iso
Descartes resolve provisionalmente seguir as normas mas “probables” considerándoas
como se fosen “segurísismas”.

9



3.- Eliminar as paixóns e guiarse só pola razón: Nesta regra vemos a influencia dos
antigos estoicos que defendían apatheia= eliminar a influencia das paixóns ou
desexos e guiarse só pola razón, por iso era unha ética absolutamente racionalista incluso
máis cá de Platón e Aristóteles, quen consideraban que a felicidade consiste en que a
razón “domine” (non elimine) as paixóns.

Para que a razón non se vexa perturbada polas paixóns (desexos), hai que considerar que
os bens exteriores á razón non dependen de nós, senón da fortuna. Isto significa “aceptar
estoicamente” o noso “destino”, que xa está “escrito” na razón, eliminando todo desexo ou
paixón. Como di Descartes: "vencerme a min mesmo antes que á fortuna e cambiar os
meus desexos antes que a orde do mundo".

4.- Elección dunha profesión: o comportamento moral provisional esixe tamén que
Descartes se decida por elixir unha determinada profesión; e na cuarta regra provisional
elixe dedicarse ao descubrimento da verdade.

V.-         SEG  U  NDA         PARTE         D      O         TÓPICO         DE         S      ELEC  T  IVIDADE:         E  VID  E  NCIA         D      O  
COGITO         E  RGO SUM (PENSO, LOGO EXISTO)  

Agora, nesta segunda parte do tópico tratase de aplicar as regras do método matemático á
filosofía ou metafísica (raíz da árbore), e isto faino na obra "Meditacións metafísicas".

a) A         dúbida         é         metódica         non         e  s      céptic  a      : A primeira regra do método era soamente
aceptar “ideas” que sexan evidentes. E ¿como podemos saber en filosofía cal é unha
idea evidente?. Pois comezaremos por “dubidar” de todas as “ideas” que non sexan
evidentes, para ver se chegamos a algunha idea que non presente “dúbida”, que sexa
“indubidable”, é dicir, que sexa evidente (clara e distinta).
Os “escépticos”, en troques, utilizan a dúbida para quedarse nela, dubidando de todos os
coñecementos sen acadar ningunha verdade. O escéptico máis insigne da antigüidade
foi Pirrón, pero na época de Descartes había tamén escépticos contemporáneos coma
Montaigne e Charrón. Pero Descartes non é un escéptico coma Charrón e Montaigne,
senón un “dogmático”, pois cre que mediante a dúbida podemos acadar a verdade. Se
conseguimos chegar a esta base sólida (semellante aos axiomas evidentes dos
matemáticos) poderemos aplicar o método matemático á filosofía, é dicir, “deducir”
os coñecementos a partires dese principio firme ou axioma.

b) Tres         niveis         de         radica  l  iza  c  ión         d  a         dúbida         metódic  a      : A palabra “radicalización” da
dúbida fai referencia a que o primeiro nivel da dúbida é o menos profundo, o mais
“superficial”, mentres que o último é o mais “profundo”, mais “radical”; pois a palabra
radical procede da palabra “raíz” porque a función da raíz é “afondar” cada vez mais na
terra.

b.1) Prime  i  ro         n      ivel         da         dú  b      ida  :             Dúbida         da         información         dos         s      entido  s      : Descartes advirte que
os sentidos transmítenos información empírica que ás veces non é verdadeira. Por
exemplo, “varias veces teño observado que unha torre que de lonxe me parecía redonda, de
cerca víaa cadrada e que estatuas colosais levantadas no mai alto desas torres, parecíanme,
vistas dende abaixo, pequenas figuras”. Descartes extrae a conclusión que como os sentidos

10



“algunhas veces” non enganan, logo a súa información non é fiable, non é evidente (clara
e distinta), senón dubidosa. Este primeiro nivel da dúbida significa unha dúbida de se os
obxectos son tal e como os percibo, é o nivel máis superficial da dúbida.

b.2) Segu  n      do         n      ivel         da         d  úbida:         imposibilidade         d      e         distin  g  uir         a         vixil  i  a         do         soñ  o      : Tamén
percibo a través dos sentidos outras cousas que me parecen certas; “por exemplo, que estou
aquí, sentado a carón do lume, vestido con unha bata, sostendo este papel entre as mans”.
Pero Descartes continúa razoando dicindo que por ser home teño o costume de durmir e
soñar, e que moitas veces teño soñado de noite que “estaba neste mesmo sitio, vestido,
sentado a carón do lume, estando en realidade espido e metido na cama”. Polo tanto, mentres
estou soñando, paréceme que o que soño é real, que estou esperto, cando en realidade
isto non é certo. En consecuencia, non podo estar absolutamente seguro que cando me
parece estar esperto (en vixilia), non estea soñando; é dicir, non estou absolutamente seguro
de distinguir a vixilia do soño (Relación coa obra “A vida é soño”, como titula Calderón
de la Barca a súa obra na mesma época de Descartes). Este segundo nivel significa un paso
mais radical da dúbida, pois agora non se trata de dubidar de se os obxectos do mundo “son
tal e como os percibo, senón que se dubida de que todos os obxectos existan, é dicir, de que
exista o mundo. Esta dúbida implica dubidar tamén das “ciencias empíricas” como a
física, astronomía e a medicina, pois todas elas apóianse na información de obxectos do
mundo a través dos sentidos. En cambio, non afecta ás ciencias non empíricas coma a
aritmética e a xeometría (matemáticas), pois, como di Descartes, estea durmindo ou este
esperto é indubidable que “sempre tres e dous suman cinco e o cadrado non terá mais de
catro lados” e, polo tanto, quedan a salvo incluso anque a vida fose un soño.

b.3) Terceiro nivel da dúbida ou “dúbida hiperbólica”: A hipótese do xenio maligno:
Agora, no terceiro nivel, Descartes proponse “esaxerar” (hipérbole) todo o que poida a
dúbida, é dicir, converter a dúbida en hiperbólica. Esaxeremos pois todo o que poidamos e
dubidemos incluso do que parece mais evidente de todo: as matemáticas. Esta dúbida
hiperbólica consiste en supoñer que existira un “xenio maligno” que se dedicara a
enganarnos sempre que facemos operacións matemáticas, por exemplo, que nos engane
cando sumando 3+2 estamos convencidos de que son 5 cando en realidade isto non sería
certo, ou que nos engane cando crendo que o cadrado é un polígono que consta de catro lados,
tampouco sería certo. Polo tanto Descartes supón que este ser fose un “xenio maligno” que
ten como única finalidade enganarnos acerca de asuntos matemáticos. Este terceiro nivel é
dúbida mais radical posible (hiperbólica), pois supón dubidar do propio “criterio de
certeza” que era a primeira regra do método: incluso as ideas mais evidentes (mais claras
e distintas) que son as ideas matemáticas, se poñen agora en dúbida; isto é unha esaxeración
que propiamente Descartes non cre que as matemáticas fallen, pero supón isto para ver se
despois de semellante esaxeración quedaría aínda algunha idea “indubidable”.

Chegados a este punto ¿queda algo que sexa imposible de dubidar?. Así chega á súa
primeira verdade.

C)         Prime  i  ra         verdade         in  d  ubidable:         o         "cog  i  to         ergo         s      u  m  "         (penso,         logo         existo  )      . Mentres
dubido, que é un modo de “pensar”, “existo”, así que para poder estar pensando e dubidando
de todo coñecemento teño que existir. Por tanto que “penso, logo existo” (cogito ergo sum),
isto non é posible dubidalo de ningún xeito, aínda que mo propoña esaxerando ao

11



máximo. En Descartes hai a influencia Santo Agostiño a través do cardeal Bèrulle, quen xa
afirmara “se me equivoco, existo” (si fallor, sum”).

Probl  e  ma         d  o         solipsismo         do         e  u      : Temos o pensamento (o eu) coas súas ideas, isto é evidente.
Pero non é evidente que a realidade se “corresponda” coas ideas. O pensamento (cogito) está
só consigo mesmo, encerrado en si mesmo (problema do solipsismo do eu). ¿Como podemos
saber se existe a realidade?

D) SALTO Á REALIDADE (saída do solipsismo). A única maneira de poder “deducir” a
existencia da realidade exterior hai que analizar o tipos do ideas do cogito

Tipos de ideas: As ideas que pensa o eu son de tres tipos:

D1) Ideas adventicias: As que "parecen" provir do exterior a través dos sentidos, por iso
as denomina “adventicias”, pois en latín “advenio” chegadas ao cogito. Pero o único seguro
que de momento temos e que existe o eu ou pensamento e as súas ideas, pero non é seguro
que existan os obxectos externos (o mundo), por iso Descartes non pode dicir que este tipo
de ideas proveñan do exterior, senón só que estas ideas “parecen” provir do exterior, pois que
exista o mundo exterior aínda non demostrado. Como o mundo exterior aínda non está
demostrado que exista, logo as ideas adventicias non son fiables, certas, senón dubidosas.

D2) Ideas facticias: nome que provén do latín “facio” (facer); estas ideas son feitas ou
construídas pola nosa imaxinación combinando ideas adventicias. Por exemplo, mediante
a idea adventicia das ás dun paxaro e a idea tamén adventicia de cabalo, a nosa imaxinación
constrúe a idea facticia de “pegaso ou cabalo con ás”. Pero como as ideas facticias son
construídas pola nosa imaxinación utilizando ideas adventicias, as cales, como dixemos, non
son fiables, pois non está demostrado que exista o exterior, resulta que as ideas facticias
construídas sobre as adventicias tampouco son fiables, certas, senón dubidosas.

D3) Ideas innatas: Na nosa mente hai outro tipo de ideas que non proveñen do exterior
(adventicias) nin tampouco son construídas pola imaxinación a base das primeiras (facticias).
Esto é o que ocorre coas ideas de infinito e perfección; pois, estas non poden provir do
mundo exterior, xa que os nosos sentidos non captan nada exterior que sexa infinito nin
perfecto. Tampouco poden proceder da nosa alma, pois ela non é infinita nin perfecta. Polo
tanto, estas ideas só poden ser “innatas”, están na nosa mente dende o nacemento. E que ser
as puido poñer aí? Tal ser ten que ser el mesmo infinito e perfecto, e un ser tal só pode ser
Deus.

E) Demostracións da existencia de Deus:

E1) Primeira proba da existencia de Deus (dende as ideas innatas de infinito e perfección
ata a causa: Deus). Esta proba parte do feito empírico (experiencia interna) de que nós
somos un ser finito e imperfecto. Por tanto, a causa destas ideas innatas só pode ser un
ser infinito e perfecto: Deus.

12



E2) A segunda proba da existencia de Deus (existencia do cogito: causa sui: Deus):
Descartes pregúntase ¿cal é a causa de onde provén a existencia da res cogitans? e razo non
podo ser eu mesmo, pois se o fose daríame a min mesmo unha existencia perfecta e eu
mesmo sería Deus. Segundo esta demostración, a causa da miña existencia non podo ser
eu mesmo, nin tampouco un ser inferior a Deus. Por tanto resulta que ten que haber un ser
que sexa "causa sui" (causa de si mesmo), e este ser é Deus.

E3) A terceira demostración da existencia de Deus: ( o “argumento ontolóxico” de Santo
Anselmo de Canterbury). Descartes utiliza tamén o argumento “a priori” que era o
“argumento ontolóxico” de Santo Anselmo de Canterbury; só que en lugar de utilizar a idea
do “ser maior que o cal” nada se pode pensar, utiliza a idea do ser “mais perfecto” que o cal
nada se pode pensar, logo como este ser posúe todas as perfección, a súa esencia tamén
posuirá a existencia.

CONCLUSIÓN:
Descartes demostrou a existencia de tres substancias: a substancia pensante (cogito ergo
sum) , a substancia infinita, (Deus) e a substancia extensa (Mundo). Cada unha destas tres
substancias ten o seu “atributo” (característica que a define) e tamén “modo” (maneiras de
expresarse).

Sustancia infinita (Deus) atributo: a perfección

sustancia pensante

Sustancias finitas

Atributo: o pensamento

Modos: moitos: entendemento, memoria,
imaxinación, sensación etc.

Atributo: extensión
sustancia extensa

Modos: só 2: figura e movemento

Descartes define a “substancia” como “ aquilo que non necesita de outra para existir”.
Propiamente só a substancia infinita (Deus) se suxeita a esta definición, pero deixando a
Deus aparte, tamén a substancia pensante e a substancia extensa so “independentes”.

Logo resulta que alma         e         corpo         s      on         sustancias         “i  n  dependentes”   unha da outra, isto é,
Descartes maten unha separación radical no ser humano entre alma e corpo: un “dualismo
antropolóxico” absolutamente radical, aínda mais radical que en Platón.

VI.- O PROBLEMA DO DUALISMO ANTROPOLÓXICO
¿Por que o dualismo antropolóxico é un “problema”? O problema que se suscita é que no
home convive a liberdade (alma) e o determinismo (corpo): ¿como se relacionan dúas
sustancias tan heteroxéneas: a liberdade (alma) co determinismo mecánico (corpo)?.

13



Solución incoherente de Descartes: glándula pineal: Segundo Descartes, a alma conéctase
co corpo a través da “glándula pineal”; unha glándula situada na parte inferior do cerebro
que cando a mente lle da unha orde, esta segrega unha especie de xermes vivos, os
“espiritus animaux” que conducen a orde da mente a través duns condutos ata que
producen o movemento no corpo, por exemplo, o movemento do brazo. Pero esta explicación
de Descartes non convenceu a ninguén, pois é contraditoria coa súa definición de
substancia.

VII.- CONCLUSIÓNS PARA OS COMENTARIOS:

O problema alma-corpo non se limita a Descartes: é un dos grandes problemas durante
toda a historia da filosofía. Durante toda a historia houbo moitas posturas que tratan de
explicar a relación alma-corpo. As principais posturas son:

a)monismos (existe unha soa de ambas sustancias) 
b) dualismos (existen dúas sustancias heteroxéneas)
c) unitarismos (ambas forman unha única sustancia: unión natural)

Historia do problema:

I.- Filosofía Grega:
-Platón: dualista (“unión accidental”, pois o lugar natural da alma é separada do corpo
no mundo das ideas, cae no corpo coma na súa cárcere: debe liberarse da materia:
concepción pexorativa do corpo).
- Aristóteles: unitarismo (“unión substancial” da alma co corpo: aplica a teoría
hilemórfica ao home: a alma é a forma unida inseparablemente ao corpo ou materia.
Concepción positiva do corpo).

II.- Filosofía Medieval:
- Liña platónico-agostiñana: dualismo
- Liña aristotélico-tomista: unitarismo (anque a alma individual é inmortal para Tomé,
mentres para Aristóteles só o entendemento axente).

III.- Filosofía moderna:
A)Racionalistas

- Descartes: Dualismo radical. Solución incoherente: glándula pineal (á vez pensante e
extensa: contraditorio coa súa definición de sustancia). Suscita el problema
- Malebranche: nega que haxa relación real entre a alma e o corpo. Defende a teoría
do “ocasionalismo” para solucionar o problema de Descartes: con ocasión dos
movementos da alma (pensamentos), Deus intervén producindo un movemento no
corpo, ou viceversa.

- Spinosa: considera o pensamento e a extensión (alma-corpo), non como sustancias
independentes coma Descartes, senón como atributos de unha única sustancia: Deus.
Logo deixa de existir o problema da relación alma corpo. Pero para Espinoza
Deus=natureza, por iso defende o panteísmo: toda a natureza é Deus.

14



- Leibniz: nega tamén que haxa relación real entre alma e corpo. Para explicar por qué
cando a alma pensa facer un movemento e o corpo responde, defende a teoría da
“harmonía preestablecida”: alma e corpo son como dous reloxos previamente
sincronizados por Deus.

B) Empiristas
- Locke: A idea de sustancia substancia é confusa. O problema da relación alma-
corpo é unha idea confusa da nosa linguaxe.

- Berkeley: defende o monismo espiritualista: todo é espírito (alma).
- Hume: Critica radicalmente a idea de sustancia e causa. Non existe nin a alma nin o
corpo como sustancias. Logo, non podemos saber nada da relación alma-corpo.

IV.- Filosofía Ilustrada
-Materialistas ilustrados (La Mettrie, Holbach): monismo materialista: todo é
materia.

-Kant: nesta vida a alma e o corpo do home están unidos para poder coñecer mediante
a experiencia. A liberdade da alma (esfera do noúmeno) é compatible co determinismo
(esfera do fenómeno). Existe unha relación íntima alma-corpo (unitarismo)

V.- Filosofía contemporánea
-Ryle: é un filósofo da linguaxe. Segundo Ryle o "dualismo antropolóxico" de

Descartes non é un problema, senón só unha confusión de distintos niveis na terminoloxía
lingüística.

15



TEXTOS DE SELECTIVIDADE: DESCARTES

Texto 1 Discurso do método, Parte II
Foi isto causa de que eu pensara que se precisaba buscar outro método que, comprendendo as
vantaxes destes tres, estivese exento dos seus defectos. E, como a abundancia de leis fornece
decote escusas para os vicios, de xeito que un Estado está tanto mellor regulamentado canto,
non tendo senón moi poucas leis, estas son moi estreitamente observadas; así, en lugar dese
gran número de preceptos dos que está composta a lóxica, crin que, sempre que tomase unha
firme e constante resolución de non deixar de observalos nin unha soa vez, abondaría cos
catro seguintes. Consistía o primeiro en non aceptar xamais ningunha cousa como verdadeira
que non coñecese evidentemente ser tal; é dicir, evitar coidadosamente a precipitación e a
prevención; e non aceptar nada nos meus xuízos senón aquilo que se presentase tan
claramente e tan distintamente ó meu espírito que non tivese ocasión ningunha de poñelo en
dúbida. O segundo, dividir cada unha das dificultades que examinase en tantas partes como
fose posible e requirible para mellor resolvelas. O terceiro, conducir por orde os meus
pensamentos, comenzando polos obxectos máis simples e máis doados de coñecer, para subir
pouco a pouco, como por graos, ata o coñecemento dos máis compostos; e supoñendo mesmo
unha orde entre aqueles que non se preceden naturalmente os uns os outros. E o derradeiro,
facer en todo enumeracións tan completas, e revisións tan xerais, que estivese seguro de non
omitir nada. Esas longas cadeas de razóns, todas simples e fáciles, das que os xeómetras teñen
costume de se serviren para chegar ás súas máis difíciles demostracións, déronme ocasión de
imaxinar que tódalas cousas que poden caer baixo o coñecemento dos homes sucédense as
unhas ás outras da mesma maneira, e que, soamente con absterse de aceptar como verdadeira
ningunha que non o sexa, e gardar sempre a orde precisa para deduci-las unhas das outras,
non pode haber entre elas ningunha tan afastada á que finalmente non se chegue, nin tan
agachada que non se descubra. E non me foi difícil buscar por cales era necesario comezar,
pois sabía xa que era polas máis simples e as máis doadas de coñecer; e, considerando que
entre cantos teñen con anterioridade procurado a verdade nas ciencias, só os matemáticos
puideron atopar algunhas demostracións, é dicir, algunhas razóns certas e evidentes, non
dubidaba que debería comezar polas mesmas que eles tiñan examinado (...). R. DESCARTES;

16



Discurso do método, trad. de M. Vázquez Freire, Vigo, Ed. Xerais de Galicia, 2001, Parte II,
pp. 44-45

Texto 2 Meditacións metafísicas, Meditación Segunda
Xa que logo, supoño que todas as cousas que vexo son falsas: convénzome de que nada foi de
todo como a miña memoria chea de mentiras me representa; penso que non teño sentidos;
creo que o corpo, a figura, a extensión, o movemento e o lugar só son ficcións do meu
espírito. Que poderá, logo, ser considerado verdadeiro? Se cadra, só unha cousa, que non hai
nada certo no mundo. Mais, que sei respecto de se hai algunha outra cousa diferente destas
que veño de xulgar incertas, algunha acerca da cal non poida ter a menor dúbida? Non hai
ningún Deus, ou calquera outra potencia que me poña no espírito eses pensamentos? Isto non
é necesario, pois quizais poida eu ser quen de producilos por min mesmo. Logo eu, cando
menos, non son algunha cousa? Pero neguei xa que tivese sentidos nin ningún corpo. Dubido
con todo, pois que se segue diso? Serei tan dependente do corpo e dos sentidos que non poida
ser sen eles? Pero convencinme de que non había absolutamente nada no mundo, que non
había ningún ceo, ningunha terra, ningúns espíritos, ningúns corpos; non me convencín logo
de que tampouco eu non era nada? Non, certamente, eu sen dúbida era algo se me convencera
ou simplemente se pensara algunha cousa. Pero hai un non sei que enganoso, moi poderoso e
moi trampulleiro, que emprega toda a súa industria en enganarme sempre. Non hai logo
dúbida de que eu son, se el me engana; e engáneme tanto como queira que non poderá
endexamais facer que eu non sexa nada, senón que tanto máis pensarei ser algunha cousa. De
xeito que, despois de telo ben pensado, e de ter coidadosamente examinado todas as cousas,
cómpre concluír, en fin, que esta proposición: “Eu son, eu existo”, é necesariamente
verdadeira, cantas veces eu a pronuncie ou a conciba no meu espírito. 28 R. DESCARTES;
Meditacións Metafísicas (1641), Meditación 2a (Da natureza do espírito humano, e de que é
máis doado de coñecer que o corpo) Trad. de Miguel Vázquez Freire, I.E.S. Eduardo Pondal
(Santiago de Compostela)

Texto 3 Discurso do Método, Parte IV
De seguido, reflexionando sobre o feito de eu dubidar e que, en consecuencia, o meu ser non
era completamente perfecto, pois vía claramente que era unha maior perfección coñecer que
dubidar, ocorréuseme pensar de onde aprendera eu a pensar nalgunha cousa máis perfecta do
que eu era; e coñecín evidentemente que debía ser dalgunha natureza que fose en efecto máis
perfecta. Polo que fai aos pensamentos que tiña de moitas outras cousas fóra de min, como o
ceo, a terra, a luz, a calor e mil outras, non estaba preocupado por saber de onde veñen, a
causa de que, non observando nada neles que semellase facelos superiores a min, podía eu
crer que, se eles eran verdadeiros, o eran por unhas dependencias da miña natureza, en tanto
que ela tiña algunha perfección; e se non o eran, tíñaos da nada, é dicir, eles estaban en min
por algo que eu tiña de imperfecto. Pero non podía ocorrer o mesmo coa idea dun ser máis
perfecto có meu; pois era cousa manifestamente imposible tela da nada; e como non hai
menos repugnancia en que o máis perfecto sexa unha consecuencia e unha dependencia do
menos perfecto, do que a hai de que da nada proceda algo, non a podía ter tampouco de min
mesmo. De xeito que só quedaba que ela fose posta en min por unha natureza que fose
verdadeiramente máis perfecta do que eu era, e mesmo que tivese en si todas as perfeccións
das que eu puidese ter algunha idea, é dicir, para explicalo nunha palabra, que fose Deus. Ao
que engadín que, xa que coñecía algunhas perfeccións que eu non tiña, non era o único ser
que existía (usarei aquí libremente, se se me permite, as palabras da Escola), senón que

17



necesariamente era preciso que houbese algún outro máis perfecto, do cal eu dependese, e do
que adquirise todo canto eu tiña. Pois se eu fose só e independente de calquera outro, de xeito
que tivese por min mesmo o pouco que participaba do Ser perfecto; pola mesma razón podería
ter por min mesmo todo o restante que sabía que me faltaba, e ser así eu mesmo infinito,
eterno, inmutable, omnisciente, omnipotente e, en fin, ter todas as perfeccións que podía
observar que están en Deus. R. DESCARTES; Discurso do Método, Parte IV. Trad. de
Miguel Vázquez Freire, I.E.S. Eduardo Pondal (Santiago de Compostela)

18


