
ARISTÓTELES: „O Estaxirita“

1.- VIDA E OBRAS

1.1.- VIDA (384/3-322) 62 anos (Tomé de Aquino chamoulle: "O  Filósofo  con
maiúsculas" e Dante refírese a el como "o mestre dos que saben")

Discípulo de Platón, nacido en Estaxira, Tracia (hoxe Stavros), fillo de Nicómaco, médico do rei de
Macedonia Amintas II. Perdeu os seus pais moi neno, e viviu en Pella, residencia da corte de
Macedonia quedando ao cargo dun titor (Próxeno de Atarnea), quen ós 17 años (no 367) enviouno a
Atenas ingresando na Academia de Platón, onde permaneceu durante 20 anos ata a morte do seu
mestre (no 348/347; cando Aristóteles tiña 37anos). Platón estimaba ó seu discípulo ao que chamaba
"o lector" e a "mente da escola".

Ao morrer Platón, o seu sobriño Espeusipo ocupou o posto de director da Academia. Pola súa
rivalidade con Espeusipo ou ben polo sentimento antimacedónico levantado a raíz da caída de Olinto
(preto de Estaxira), Aristóteles marchou co seu amigo Xenócrates a Assos (preto de Troia), onde
fundou una escola con outros platónicos (Erasco e Corisco) con axuda do tirano de Assos: Hemias.
Aquí, ademais de ensinar filosofía, Aristóteles inicia una serie de investigacións biolóxicas (a
bioloxía converterase en modelo de toda a súa filosofía, fronte ao modelo matemático de Platón). Alí
casouse coa sobriña e filla adoptiva de Hermias: Pithias, da que tivo unha filla do mesmo nome
que a nai. Hermias, tirano de Assos, tiña creado un pequeno Estado independente, pero compartía
con Filipo de Macedonia o ideal de unificación helénica para loitar contra os persas. O xeneral
persa Mentor apoderouse de Hermias a traizón e torturouno ata a morte na crucifixión (no 341): antes
de morrer dixo "Dicídelle ós meus amigos que non fraqueei nin fixen cousa algunha indigna da
filosofía". Aristóteles publicou un himno na súa honra.

Tres anos despois (no 344, ós 40) pasou a Mitilene (na illa de Lesbos, un pouco máis ao sur) por
espacio de dous anos, onde probablemente colaborou co que chegaría a ser o seu máis famoso
discípulo: Teofrasto, centrando a súa atención nas ciencias naturais. Un ano ou dous
despois  (343/342; ós 41/42) foi invitado por Filipo de Macedonia á corte de Pella para
encargarse da educación do seu fillo Alexandre (Magno) de 13 anos (Alexandre viviu 355-323;
nese momento Aristóteles tiña 42 anos). Esta misión na corte de Macedonia que consistía no influxo
moral  inspirado  na „política realista“ de Hermias (unión de todos os gregos contra os persas)
contribuíu a ampliar en Aristóteles os horizontes estreitos do grego de a cotío, pero nunca deixou
de considerar a polis como centro da vida, e de ningún xeito chegou a compartir a tendencia
posterior de Alexandre á fusión de gregos e bárbaros (persas) nun plano de igualdade.

Cando Alexandre tivo que facer de rexente (no 340/339; ós 15/16 anos) Aristóteles volveu á súa
cidade natal, Estaxira, concentrándose en sintetizar as súas observacións e reflexións. Alexandre
subiu ao trono (no 336, ós 19, cando Aristóteles tiña 48) e Aristóteles partiu definitivamente de
Macedonia. As relacións entre Alexandre e Aristóteles deberon ser cordiais moito tempo, pois a
petición de Aristóteles Alexandre, en pago pola débeda co seu mestre, reconstruíu Estaxira, que fora
destruída por Filipo (no 348) e tamén lle enviaba material para os seus estudios de Historia Natural e
grandes cantidades de diñeiro para as súas investigacións. Pero cando Calístenes, sobriño de
Aristóteles, tomado ao servizo de Alexandre como historiógrafo por recomendación do seu mestre,
foi executado por Alexandre, as relacións entre Alexandre e Aristóteles
arrefriáronse definitivamente.

1



Aristóteles volverá a Atenas no 335/334 (ós 50), onde fundou a súa propia escola o „Liceo“ fóra das
murallas da cidade ao lado oposto da Academia, nas proximidades do templo dedicado a Apolo
Likeios (en latín: Licio), de aí o nome da súa escola: o Liceo; pois estivera ausente 14 anos e o
desenvolvemento do seu propio pensamento impediulle volver a ingresar na Academia. A escola de
Aristóteles coñecíase tamén como "o perípatos" pola súa costume de discutir mentres paseaban por
unha especie de galería. Dábanse clases matutinas para os seus alumnos e vespertinas para un
público máis amplo e era como unha universidade ou institución científica equipada de biblioteca e un
cadro de profesores que impartían cursos regularmente. Este é o período de madurez de Aristóteles
no que sistematiza a súa propia filosofía.

Anque Aristóteles nunca aprobou a política imperial de Alexandre, á morte de Alexandre (no 323 ós
32 anos, mentres Aristóteles xa tiña 61) rexurdiu en Atenas o sentimento antimacedónico e
acusouse a Aristóteles de asebeia (impiedade) por ter estado relacionado co caudillo na súa xuventude;
anque o pretexto foi ter escrito en honra a Hermias: un "peán" ou himno reservado ós deuses.
Aristóteles retirouse a una finca herdanza da súa nai en Calcis (Eubea, illa próxima á Ática)
dicindo ironicamente que "non quería que os atenienses pecaran por segunda vez contra a
filosofía" (alusión a Sócrates). Tefrasto quedou ao fronte do Liceo.
O ano seguinte (322/321, ós 62) morreu dunha enfermidade de estómago, ordenando no seu
testamento ser enterrado xunto á súa primeira muller: Pithias, e dar a liberdade ós seus escravos. Da
súa „hetaira“ (cortesán ou prostituta, a veces de elevada consideración social) chamada Herpilis tivo
un fillo: Nicómaco, quen morreu moi mozo na guerra.

1.2.- OBRAS
Aristóteles escribiu dúas clases de obras:

a)Exotéricas: diálogos dirixidos ao gran público (apenas conservamos fragmentos)
b)Esotéricas ou pedagóxicas: resúmenos das leccións dadas por el no Liceo (conservamos a maioría).
No  século I a. C. Andrónico de Rodas clasificou estes escritos por temas e publicounos. Os máis
importantes son:

a)Organon(significa: instrumento): conxunto de libros de lóxica: "Categorías" (orixe do problema
dos universais moi discutido na Idade Media), "Da interpretación" (sobre a proposición), "Analíticos
primeiros" (sobre o siloxismo), "Analíticos segundos" (sobre a demostración científica), "Tópicos“
(sobre razoamentos dialécticos) e "Argumentos sofísticos" (sobre falacias)

b) Filosofía primeira (despois bautizada por Andrónico de Rodas „Metafísica“): integrada por 14
libros e está composta de unha ontoloxía que trata dos primeiros principios e primeiras causas do ser
en canto ser (conten: a crítica da teoría das ideas de Platón, a teoría sustancia-accidentes, teoría
hilemórfica, teoría potencia-acto etc.); e unha teoloxía ou ciencia do ser máis excelente: o motor
inmóbil.

c) "Física": 8 libros que tratan da physis=natureza: é unha ciencia para Aristóteles, contrariamente ao
que dixera Platón

d) "Sobre o ceo": 4 libros que tratan de cuestións físicas

e) "Sobre a alma": 3 libros que tratan sobre antropoloxía e a teoría do coñecemento empirista

f) "Ética a Nicómaco": 10 libros de ética dedicados a, ou publicados polo seu fillo Nicómaco.

2



g) "Política": 8 libros. Mal ordenados: os primeiros corresponden á filosofía realista do Aristóteles
maduro, e os últimos son do período do mozo Aristóteles cando aínda era platónico.

2.- ANTECEDENT  E      S FILOSÓFICOS  

Despois do razoamento de Parménides (o movemento e a pluralidade non existen) non se puido xa
dar  unha explicación  monista  do  cosmos,  se  ao  mesmo tempo  se  quería  explicar  o  cambio  ou
movemento  evidente  para  os  nosos  sentidos.  Por  iso,  toda  explicación  posterior  foi pluralista
(Empédocles, Anaxágoras, Atomistas).
Durante o período antropolóxico (Sofistas e Sócrates), abandónase o intento de explicación
cosmolóxica, centrándose os filósofos nos problemas ético-políticos. Sócrates, opúxose ao
relativismo sofista, defendendo que é posible acadar un coñecemento universal e necesario
(científico), ao menos dos conceptos morais mediante a definición.

Platón estaba de acordo co seu mestre Sócrates e estendeu o coñecemento universal e necesario
(científico) non só ás ideas (definicións) morais e políticas, senón a todas as ideas, que compoñen o
mundo das ideas ou intelixible. Estas ideas son os principios (arxés ou arquetipos) que se atopan
xerarquizadas e culminan na idea de ben. Platón tratou de sintetizar a filosofía de Parménides coa
filosofía de Heráclito, distinguindo entre o mundo das ideas (ser de Parménides) accesible só á razón,
e o mundo sensible (devir de Heráclito) accesible só ós sentidos. Por tanto, a súa explicación é
pluralista, pois as ideas, arxés ou arquetipos son tantas coma clases de cousas. Ademais, o mundo das
ideas é transcendente ás cousas do mundo sensible, y este non é máis ca unha imitación imperfecta
(por ser material) fabricada polo demiurgo que tomou como modelo as ideas ou arquetipos (arxés).
Así, di Platón, as cousas do mundo sensible non son verdadeiramente reais (verdadeiramente ser),
senón que só "participan" do ser ou "imitan" ás ideas.

Aristóteles foi alumno de Platón na Academia durante 20 anos. E ao principio adoptou a teoría das
ideas do seu mestre. Pero Aristóteles era fillo de Médicos e o seu interese non era tanto o
coñecemento das ideas (idealismo) procurando que a alma racional (racionalismo) recorde
(reminiscencia) o que xa sabía anteriormente (como cría Platón), senón o coñecemento da realidade
(realismo) a través dos sentidos (empirismo) seguindo o modelo do biólogo que el mesmo foi.
Por tanto, Aristóteles foi platónico entrementres permaneceu na Academia, pero logo separouse da
filosofía de Platón: deixou de defender a teoría das ideas, a inmortalidade da alma, a teoría do
coñecemento racionalista, o dualismo antropolóxico, a unión teoría e práctica, e a política
idealista do seu mestre.

A filosofía de Aristóteles concibe a realidade (ontoloxía) de modo realista (non idealista coma
Platón), a súa teoría do coñecemento é empirista (non racionalista); a súa antropoloxía afirma a
unión substancial corpo-alma (non é dualista=unión accidental, coma a de Platón); a súa ética é
teleolóxica i eudemonista (coma a de Platón) pero o fin (telos) que persigue é inmanente (non
transcendente coma en Platón), a súa ética é tamén menos intelectualista e máis empírica que a de
Platón; e a súa política é realista i empirista (non idealista nin utópica, coma a de Platón).

Os filósofos que inflúen nel son todos os gregos anteriores a el. Pero en especial Empédocles de
quen toma os catro elementos (terra, auga, aire, lume); Parménides, contra quen afirma Aristóteles a
posibilidade do movemento e a pluralidade; Anaxágoras coa súa idea de “nous” inflúe no deus
de Aristóteles ou motor inmóbil, e fundamentalmente Platón, a quen lle critica a súa teoría das
ideas separadas das cousas,  afirmando Aristóteles que só existe o mundo sensible,  que a  Física é
ciencia, que o coñecemento procede da experiencia, que no home a alma non está separada do corpo

3



nin está claro que sexa inmortal, que a ética é unha ciencia práctica, non teórica, e que a política
debe ser realista e basearse na experiencia, non nas ideas.

3.- GNOSEOLOXÍA OU TEORÍA DO COÑECEMENTO: EMPIRISMO DE
ARISTÓTELES, FRONTE A RACIONALISMO DE PLATÓN

Segundo o Estaxirita non nacemos con “ideas innatas” que a nosa alma xa viu cando vivía no mundo
das  ideas  e  que  debemos  “recordar”  (teoría  da  reminiscencia)  como  pensaba  Platón:  aprender  é
recordar. Para Aristóteles a mente humana ao nacer é unha “tábula rasa” (baleira de coñecemento), así
que a orixe do coñecemento procede da información dos sentidos (experiencia). Por iso a gnoseoloxía
de Aristóteles é empirista e contraria ao racionalismo de Platón.

Máis en detalle como funciona o coñecemento humano?  Segundo o estaxirita existen dúas ordes de
coñecemento:

A)  COÑECEMENTO  SENSIBLE:  Os  sentidos  son  a  fonte  de  todo  o  noso  coñecemento.  O
coñecemento sensible trata sobre individuos particulares. Pero como a ciencia ten que versar sobre
o  universal,  logo o  coñecemento  sensitivo, anque é  verdadeiro,  sen  embargo  non é  científico
porque nos dá información do que está en continuo cambio, da mutación das cousas.

Pasos do coñecemento a nivel dos sentidos:

1.- Sensación: É o punto de partida de todo coñecemento. Corresponde ós sentidos. Aristóteles
distingue: sentidos externos ou propios (os 5 sentidos) e sentidos internos (sentido común,
memoria, imaxinación). A información que recollen cada un dos sentidos externos debe ser
unificada polo sentido común: ex. a visualización de Sócrates, a súa voz, o tacto do seu corpo, o
olor etc. deben ser unificados polo sentido común como sensacións correspondentes ao mesmo
individuo.

2.- Imaxinación ou fantasía: É un sentido interno superior ao sentido común. Ten unha función
importante no coñecemento porque permite conservar e reproducir mentalmente os obxectos en
ausencia de estes. A imaxinación é axudada pola memoria (outro sentido interno), que ordena as
impresións sensibles no tempo e permite que sexan actualizadas polo recordo.

B)  Coñecemento  intelectivo:  trata  sobre  o  universal (común  aos  seres  da  mesma  especie).  O
intelecto  ou  entendemento  é  un  nivel  superior  de  coñecemento.  O  entendemento “abstrae” o
universal e necesario, o fixo e inmutable que hai na información que aportan os sentidos. Polo tanto,
como o entendemento pode producir conceptos universais, só gracias a el podemos obter ciencia. 

Pasos do coñecemento a nivel do intelecto:

3.- O entendemento axente ou activo (en acto): chámase activo porque a súa actividade consiste
en actuar sobre as imaxes (en latín „phantasmas“) da fantasía e “abstraer” quedándose co
universal que hai na imaxe e deixando de lado o particular. O entendemento activo abstrae a
forma a partir da materia e imprímea no entendemento paciente ou pasivo.
4.- O entendemento paciente ou pasivo (en potencia): chámase pasivo porque recibe a forma
abstraída polo entendemento axente. O entendemento paciente é unha "tábula rasa", é coma unha
folla de papel en branco que está en potencia para coñecer, e coñece en acto cando recibe o
intelixible aportado polo entendemento axente. O entendemento paciente é propiamente o que
coñece a través do concepto universal, é el o que fai ciencia.

4



Consecuencias: Fronte a Platón, a teoría do coñecemento de Aristóteles é realista i empirista, posto
que todo coñecemento comeza cos sentidos. Non son as cousas as que imitan ás ideas, senón que o
entendemento (razón) adecúase ao que as cousas son realmente. Isto é posible porque as cousas son
cognoscibles, intelixibles, teñen algo permanente, algo que o noso entendemento pode abstraer: a
forma. A  verdade defínea Aristóteles como adecuación do entendemento á cousa,
adecuación do pensamento á realidade: Os filósofos medievais dicían que a verdade é  "adequatio
intelectus et rei".

4.- CLASIFICACIÓN DAS CIENCIAS
Posto que Aristóteles criticou a teoría das ideas “separadas” de Platón, Aristóteles separa as
ciencias teóricas (exactas) das ciencias prácticas e  produtivas: as ciencias prácticas e
produtivas (ética y política: ciencias prácticas) non teñen o mesmo grao  de  exactitude  que  as
ciencias teóricas.

4.1.- CIENCIAS TEÓRICAS OU CONTEMPLATIVAS: son ciencias do necesario e, por tanto,
verdadeiramente universais e necesarias.

a) Lóxica: non se ocupa de ningún tipo de entidades en especial. Para Aristóteles é un "órganon"
(instrumento) previo a todas as ciencias e que todas elas deben utilizar. Trata da análise da linguaxe
e do razoamento dedutivo.

b) Matemáticas: Ocúpanse do estudio da cantidade e o número, é dicir, de entidades sen existencia
real e non suxeitas ao movemento.

c) Física ou filosofía natural: Ocúpase dos seres naturais, con existencia real e suxeitos ao
movemento, de "aquelo que ten en si un principio do movemento"

d) Filosofía primeira: posteriormente chamada metafísica por Andrónico de Rodas no século I a. C.
Divídese en dúas partes:

1) Ontoloxía, que trata das propiedades máis xerais do “ser en canto ser" e cuxas teorías se
aplican ás demais ciencias (á Física, por exemplo).

2) Teoloxía que trata da primeira causa do movemento ou divindade aristotélica: o motor
inmóbil.

4.2.- CIENCIAS PRÁCTICAS E PRODUTIVAS: son ciencias do posible ou continxente. Por
non tratar do necesario, estas ciencias non son ciencias en sentido estrito, non son ciencias exactas.

a) Ciencias prácticas: tratan do relacionado coa conduta humana e son dúas: ética e política.

b) Ciencias poéticas ou produtivas: tratan do relacionado coa produción. A más sinalada é a poesía
pero tamén son ciencias poéticas a gramática, retórica, arquitectura, medicina, zapatería e, en xeral,
toda arte.

5.-     TÓPIC  O      ABAU: FÍSIC  A      E ME  T  AFÍSIC  A      E  N      ARISTÓ  T      ELES         

5.1.- METAFÍSICA: ¿Que é a metafísica?
Segundo Aristóteles existe unha ciencia xeralísima que se compón de dúas partes: unha parte que trata
dos principios máis xerais do "ser en canto ser" (a ontoloxía), e outra parte (a teoloxía) que trata do
ser máis excelso, a divindade que é causa do movemento: o motor inmóbil. Por ser a "ciencia dos

5



primeiros principios e primeiras causas", Aristóteles chamou a esta ciencia que se compón de dúas
partes "filosofía primeira"; existen ademais outras distintas ciencias particulares, cada una das cales
tratan dun tipo determinado de seres, pero non do "ser en xeral" nin do ser máis excelso como fai a
"filosofía primeira". Todas estas ciencias particulares son só "filosofías segundas" e todas elas aplican
os principios da filosofía primeira ós tipos de seres dos que tratan. Por tanto, a "filosofía primeira" é a
ciencia máis importante de todas.

Trala morte de Aristóteles, un discípulo seu, Andrónico de Rodas, ao ordenar uns papeis de
Aristóteles sen título, que viñan "despois da física", deulles un título a esta "filosofía primeira" que
fixo correr verdadeiros ríos de tinta entre os filósofos durante 23 séculos: a "metafísica" (que significa
precisamente "o que ven despois da física ou o que está máis alá da física"). Por tanto, a metafísica
componse de:
A) Ontoloxía: ou "ciencia do ser en tanto ser" (do ser en xeral)
B) Teoloxía: ou ciencia do ser máis excelso, do deus de Aristóteles ou motor inmóbil.

A) ONTOLOXÍA:
Comecemos pola ontoloxía ou "ciencia do ser en canto ser" e remataremos pola teoloxía pasando
pola física. A metafísica ou ontoloxía contén as teorías máis xerais do ser en xeral, do "ser en canto
ser". Estas teorías metafísicas son aplicadas por Aristóteles tamén á "física".

A.1.- TEORÍA DA SUBSTANCIA E ACCIDENTES
Todo o que existe son individuos concretos do mundo, non son ideas separadas coma para Platón.
Todo o que existe ou "é" (ser) é unha substancia (ousía) primeira, un individuo o cousa concreta ou é
accidente (simbebekós), é dicir, unha propiedade da sustancia. Pero como os accidentes só poden
existir nunha sustancia primeira, en realidade o verdadeiro ser é, para Aristóteles, a „sustancia
primeira“, non tanto o accidente.

Estas sustancias primeiras (Sócrates, Bucéfalo -nome do cabalo de Alexandre Magno que significa o
que leva unha mancha na fronte-, unha determinada pedra ou árbore etc.) defíneas Aristóteles como
„aquelo que é (existe) en si mesmo e non en outro".

A definición de accidente, en troques, é „aquelo que existe en outro", é dicir, un accidente só pode
existir na sustancia primeira: unha propiedade de algo só existe se existe ese algo (cor, altura etc. do
cabalo).
Isto quere dicir que estas “sustancias primeiras” teñen “accidentes” ou calidades (por exemplo, cando
Sócrates chega a ser músico=alfabetizado, culto cambia un accidente de cualidade). Os accidentes
realmente non existen "en si mesmos" senón “en outro": na sustancia primeira, neste caso Sócrates.

Aristóteles cre que, ademais da substancia primeira, existe tamén unha substancia segunda (ou
Forma) que é a esencia dunha cousa; por exemplo: Sócrates é unha substancia primeira, pero a súa
esencia (definición) é home= animal racional, esta é a substancia en sentido secundario que é derivada
respecto da substancia primeira.

AS CATEGORÍAS: A respecto do coñecemento das cousas (gnoseoloxía): Cando o ser
humano coñece as substancias e os seus accidentes expresa este coñecemento nunha frase
composta de  suxeito e predicado. O entendemento humano coloca no suxeito a categoría de
substancia (primeira ou segunda; é dicir, por exemplo “Sócrates” ou “home” respectivamente) e no
predicado  as categorías  de  accidentes (9  posibles clases de  predicados). É  dicir,  na  realidade
(ontoloxía) o que verdadeiramente existe son as substancias primeiras (Sócrates), pero como un ser
individual pertence a unha “especie” (como Sócrates pertence á especie “home”), tamén podemos

6



dicir que a especie “home” é substancia, ser, existe, pero en sentido secundario: é substancia segunda.

Agora ben, deixando a un lado a substancia segunda e os accidentes que só existen gracias á substancia
primeira analicemos: ¿que estrutura ten a substancia primeira ou verdadeiro ser?: é un composto
inseparable de materia (hylé) e forma (morphé).

A.2.- TEORÍA HILEMÓRFICA (HYLÉ=MATERIA, MORPHÉ=FORMA)

A teoría hilemórfica soluciona o dualismo cosmolóxico de Platón ou problema do xorismós
(separación  das  ideas  respecto  das  cousas). Segundo Platón, as formas ou ideas son
"transcendentes" ás cousas materiais. Aristóteles  criticou que as formas ou ideas poidan existir
"separadas" das cousas materiais (crítica de Aristóteles á teoría  das ideas de Platón: no libro 1 da
Metafísica).

Para solucionar o problema da "separación" (xorismós) de mundos de Platón, Aristóteles
introduce a teoría hilemórfica dicindo que as "formas" non están separadas da materia, non son
„transcendentes“ senón “inmanentes”, é dicir, están unidas a ela formando un "composto in-
separable" (synolón) chamado substancia (ousía). Vexamos isto en detalle:

Deixando a un lado os accidentes, todo ser         d  o mundo é unha sustancia primeira, un individuo concreto.
Toda sustancia primeira é un composto (synolón) inseparable de materia (hylé)  e forma
(morphé).  Destes dous elementos que compoñen a sustancia primeira ¿cal é o máis
importante? ¿cal é o elemento que fai que esa cousa sexa o que é? Aristóteles contesta: a
forma; por iso a forma é a esencia: o que a cousa é, o s eu  ser. Todos os individuos da mesma
"especie" (por exemplo: especie dos cabalos) teñen a mesma forma ou esencia que se expresa na súa
definición, pois todos eles pertencen á especie dos cabalos (cuadrúpedes equinos).

Pero entón ¿en que se diferencia un cabalo concreto de outro (por exemplo: Bucéfalo de Babieca)?, é
dicir, ¿que fai que un individuo         da mesma especie sexa distinto de outro? Aristóteles contesta: o
"principio de individuación" é a materia. Como di Aristóteles ¿En que se diferencia Sócrates de
Calias, se ambos pertencen á especie dos seres humanos? Aristóteles di: o principio de individuación,
o que diferencia a un individuo de outro da mesma especie é a materia: "esta carne e estes osos" (os de
Sócrates, distintos dos  de Calias). Por  tanto,  a  materia é  o  principio de  individuación, o  que
“individúa” a forma. A forma, en troques, é común a todos os seres da mesma "especie".
Polo tanto:

Forma= esencia, o que a cousa é, ser da cousa, definición
Substancia ou entidade: Ousía + (composto “inseparable”:synolón)

Materia= principio de individuación

Entón, dentro da sustancia ¿cal         é         o         elemento         que         é         verdadei  r  o         ser?         A         forma,         esencia         ou  
sustancia         segunda  . Así pois, todos os seres individuais do mundo (sustancias primeiras: cabalo
concreto, Sócrates etc.) nacen e morren (cambian); pero tamén todo ser individual pertence a una
"especie de seres" (especie dos cabalos, dos homes etc.); as especies son eternas (permanecen) e son
fixas, non evolucionan como dirá Darwin no século XIX (fixismo de Aristóteles fronte a
evolucionismo de Darwin). Logo nos seres que nacen e morren hai algo que cambia e algo que
permanece: o ser, o que permanece é propiamente a forma ou esencia.

En conclusión: Aristóteles concede absoluta         primacía         á         forma         s  obre a materia. Isto débese a que
Aristóteles foi biólogo (estudou os "xéneros" e "especies" de seres vivos para clasificalos). Pero estas

7



formas non están "separadas" na realidade da materia, senón unidas a ela formando un "composto"
(synolón) denominado sustancia primeira  (ousía). Logo coa teoría hilemórfica Aristóteles
soluciona o problema de Platón, o dualismo cosmolóxico, pero de momento sómente dende un
punto de vista estático. Sen embargo os seres do mundo (sustancias primeiras) non son estáticos
senón dinámicos, cambiantes. Por iso a teoría hilemórfica é só unha parte da resposta, que aínda debe
ser completada coa explicación do cambio, é dicir, dende o punto de vista dinámico ¿como se explica o
cambio?.

A.3.- TEORÍA PARA EXPLICAR O CAMBIO: TEORÍA DO SER EN
POTENCIA E SER EN ACTO .

Segundo Parménides: O ser é e o non-ser non é; e como o ser non pode provir do non-ser (nada),
logo o cambio non existe, s ó  é aparencia dos sentidos. Aristóteles, ademais de superar a Platón coa
súa teoría hilemórfica, ten que explicar o cambio negado por Parménides.

Aristóteles explica o cambio dicindo que, ademais do non-ser absoluto (nada) de Parménides e do
ser tal e  como é agora (en acto), existe un "non-ser relativo" (o ser en potencia) que non-é
aínda, pero que pode chegar a ser algo en acto: exemplo da landra-carballo.

O cambio consiste no paso do ser en potencia (belota, landra) ao ser en acto (carballo). Así, en todo ser
hai o que ese ser é agora en acto (belota en acto) e a súa potencia para poder chegar a ser outra
cousa (a belota é carballo en potencia).

O acto (en grego “energeia”=actividade e tamén “entelequia”=fin: telos), di Aristóteles "é anterior á
potencia", é dicir, ten primacía sobre a potencia (dýnamis) en tres sentidos:

a)No noso coñecemento (só podemos coñecer que algo está en potencia despois de coñecer cal é o seu
acto: só podemos saber que a belota está en potencia de ser carballo, se previamente coñeccemos o
carballo).

b)En dignidade e excelencia (é mellor ter perfeccións que carecer delas)

c)temporalmente (para que poida existir algo en potencia ten que haber un acto anterior no tempo
(Anque non pon este exemplo, para Aristóteles a galiña sería primeiro ca o ovo).

Analizando as palabras gregas que Aristóteles utiliza para falar de potencia (dýnamis=dinamismo) e
acto (energeia=actividade e entelequia= contén a palabra "telos"=fin), poderemos definir a
concepción metafísica de Aristóteles: é unha concepción "dinámica" (non estática coma en Platón
e Parménides) i é unha concepción “teleolóxica ou finalista” coma a de Platón, pero o "fin=telos"
non é transcendente como en Platón, senón inmanente ós seres. O acto é a finalidade=telos á que
tende a potencia (dýnamis: dinamismo, cambio): todo ser tende a un fin inmanente ao propio ser:
acadar a perfección da súa forma, é dicir, tende a actualizar as súas potencias.

A.4.-ÍNTIMA RELACIÓN ENTRE A TEORÍA HILEMÓRFICA E A TEORÍA
SER EN POTENCIA E SER EN ACTO:

A teoría hilemórfica sírvelle a Aristóteles para solucionar o dualismo cosmolóxico de Platón (o
"xorismós" ou separación de mundos), pero aínda só dende o punto de vista estático. Pero como para

8



Aristóteles só existe o mundo sensible, físico, e nel os seres están en constante cambio, este tamén
debe ser explicado: a teoría potencia acto explica o cambio solucionando así o problema de
Parménides: a súa negación do cambio.

Logo ambas teorías (hilemórfica e ser en potencia e ser en acto) están intimamente relacionadas: a
primeira soluciona o problema de Platón (dende un punto de vista estático), a segunda completa a
primeira porque explica o cambio das sustancias, é dicir, explica a realidade dende o punto de vista
dinámico.

Polo tanto, o ser en potencia equivale á materia (materia=potencia) e o ser en acto equivale á
forma (forma=acto). E como dixemos que o acto ten absoluta primacía sobre a potencia (en tres
sentidos), logo agora teremos que dicir que a forma=acto ten absoluta primacía sobre a
materia=potencia. E isto é así porque para Aristóteles o acto e a forma explican o fin (telos)
inmanente ao que tende o cambio: acadar a perfección das formas, ou o que é o mesmo: a
actualización das potencias.

Vemos de novo como, para Aristóteles, a concepción metafísica da realidade (ontoloxía) é unha
concepción DINÁMICA (non estática como en Platón e Parménides) e FINALISTA, pero non
transcendente (como en Platón) senón INMANENTE: Os seres tenden a un fin inmanente ao propio
ser: perfeccionar a forma, ou o que é o mesmo: actualizar as potencias.

A.5.- FISICA: APLICACIÓN  DAS  TEORÍAS  METAFÍSICAS  Á  CIENCIA
FÍSICA

A física defínea Aristóteles como:  ciencia dos seres naturais inseparables da materia e que
levan dentro de si o principio do seu movemento.

Todos os seres físicos=naturais (distintos de artificiais) son aquelas sustancias “que levan dentro de si
o principio do seu propio movemento”. Pero ademais todos estes seres son sustancias "compostas"
(non simples coma o deus aristotélico): son "compostas" (synolón) de materia e forma.

- A xerarquía das sustancias naturais=físicas é:
1) Celestes ou supraluares: son eternas pois non nacen nin morren e cuxo movemento é o

movemento máis perfecto: o circular. A súa materia é unha materia especial: o éter. Este é a
"quinta esencia" ou quinto elemento ademais dos catro de Empédocles que compoñen o mundo
subluar.

2) Terrestres ou subluares: suxeitas a todo tipo de cambio. Son perecedoiras pois nacen e

9



morren (cambio substancial) e tamén cambian os seus accidentes (cambio accidental). A súa
materia está formada polos catro elementos de Empédocles (lume, aire, auga, terra) dous deles
son elementos liviáns (lume e aire) e os outros dous son elementos pesados (terra e auga). Por
iso o movemento natural dos elementos é vertical cara arriba (os liviáns) ou cara abaixo (os
pesados).
2.1.- Viventes ou "animados" (con alma= principio de vida) home, animais e vexetais.
2.2.- Non viventes ou "inanimados" (sen alma=sen vida)

2.2.1.- Mixtos: calquera "mestura" dos catro elementos de Empédocles.
2.2.2.- Os catro elementos de Empédocles: lume, aire, auga e terra.

Como a Física estuda os seres cambiantes, o primeiro que deberá tratar a física é acerca das clases de
cambio que existen no mundo.

A.6.- TIPOS DE CAMBIO:
O cambio explicouno Aristóteles na Metafísica e na Física como paso do ser en potencia ao ser en
acto. Unha cousa pasa de estar privada duna forma a adquirir esa forma. Por tanto, en todo cambio
precísanse 3 principios explicativos: ten que haber algo que soporte o cambio, (un substrato), hai algo
do que se está aínda privado (privación) e algo que se perde ou adquire (unha nova forma). Na
física=natureza hai dous grandes tipos de cambio:

a).- Cambio         accidenta  l      : Non afecta á esencia dunha cousa senón só a un accidente. Pode ser de
tres tipos: cuantitativo, cualitativo ou locativo. Un exemplo de cambio accidental "cualitativo" sería
o dun home que pasa de ser analfabeto a ser alfabetizado. Neste caso o home (sustancia primeira) é o
substrato que soporta o cambio accidental que non afecta á esencia home. O accidente "ser
alfabetizado" é o accidente do que se está privado (privación) e que se adquire cando se
produce o cambio. Por tanto en todo cambio accidental o substrato que soporta o cambio é o
individuo ou sustancia primeira e o que cambia é un accidente.

b).- Cambio         substancia  l      : si afecta á esencia ou "forma substancial "da cousa: transfórmase unha
substancia noutra (cando se xera ou se destrúe una substancia). Aristóteles dixo que para que se
produza un cambio ten que haber algo que o soporte, pois en todo cambio hai algo que cambia e algo
que subxace ou soporta: o substrato. En este caso ¿cal é o substrato que soporta o cambio
substancial? A materia prima (primeira ou última) é o substrato ou soporte que perde ou adquire unha
"forma substancial". Por exemplo: se un home morre, a "materia prima" é o substrato que perde unha
forma substancial (home) e adquire outra forma substancial (po).

c).- O concepto de materia         "prima"   primeira ou última: É un concepto abstracto que
Aristóteles precisa para explicar o substrato que soporta un cambio substancial (xeración ou
corrupción dunha substancia; é dicir, nacemento e morte). Cando se produce un cambio substancial no
que cambia a forma substancial (esencia), ten que haber un "substrato" que soporte ese cambio e ese
substrato é a materia prima. Pero dado que os seres físicos=naturais son un "composto inseparable"
(synolón) de materia e forma, resulta que a materia prima nunca pode existir "separada" da forma. Se
existira separada da forma sería unha substancia, e por tanto estaría á súa vez "composta", pero non é
unha substancia, senón un compoñente inseparable da sustancia. Pode dicirse que o concepto de
"materia prima" que é "substrato" dos cambios substanciais equivale ao "ápeiron=indeterminado"
de Anaximandro ou á "materia caótica" de Platón antes de que o Demiurgo lle dea "forma" ou
"orde" tomando como modelo as ideas. A materia prima é algo "indeterminado" que non existe
endexamais separada dunha forma i é precisamente a forma a que "determina" esa materia facendo
que sexa un determinado ser.

10



A.7.- CAUSALIDADE OU TEORÍA DAS CAUSAS
Para explicar o cambio negado por Parménides, Aristóteles afirmou que consiste no paso de ser en
potencia (materia) a ser en acto (forma); isto é  explicar "que         é"   o cambio. Pero para que a física
(que  trata dos seres naturais en movemento) sexa unha "ciencia" (coñecemento universal e
necesario), non abonda con explicar o “que é” o cambio: o paso do ser en potencia a ser en acto;
senón que hai que explicar tamén o "por     qu  e      "  : explicar as causas do cambio.

Segundo Aristóteles, para explicar algo cientificamente non abonda co "que é" (esencia) unha cousa,
senón que ademais hai que explicar o "por que" é: é dicir, explicar as causas. No mundo hai seres
naturais ou físicos (aqueles que posúen en si mesmos o principio do movemento) e seres artificiais
construídos polo home (posúen fóra de si o principio do cambio). Para explicar cientificamente un ser
artificial necesitamos catro causas.

Dúas intrínsecas á cousa e dúas extrínsecas ou fóra da cousa.
A) Causas intrínsecas

1.- Causa material: É aquelo do que está feita unha cousa. Por exemplo o bronce
dunha estatua

2.- Causa formal: É a forma que adquire a materia. Por exemplo a forma da estatua.
B) causas extrínsecas

3.- Causa eficiente: É o axente que produce o cambio. O escultor da estatua
4.- Causa final: É a fin coa que se fai unha cosa. A estatua faise coa fin de adornar
o templo.

a) A estatua é un ser         artificial         e  , para ser explicada “cientificamente”, necesita dúas causas
intrínsecas (material e formal) que explican a constitución interna da cousa. E tamén dúas causas
extrínsecas (eficiente e final) que explican a orixe do cambio (escultor) e a fin á que tende o cambio
(adornar o templo).

b) Pero no caso dos se  r  es naturais   (os que levan dentro de si o principio do cambio) a causa eficiente
e a final quedan englobadas dentro da causa formal. Deste xeito para explicalos só necesitamos causa
material e causa formal. A forma ou “especie” home (causa formal) é quen enxendra ao home, e
por tanto é tamén causa eficiente e causa final. De novo vemos a primacía absoluta da forma ou
acto que ao mesmo tempo é orixe e fin do movemento (dinamismo) nos seres naturais (finalismo
inmanente).

Ademais, as catro causas que explican cientificamente un cambio poden ser "       causas         próxima  s      "   ao
ser que queremos explicar e estas son estudadas pola "física"; ou ben podemos preguntarnos polas
"causas         últimas         ou         primeira  s      "   remontándonos "más aló da física" buscando a orixe de todos os
cambios do mundo, estas son estudadas polo metafísico (meta-física=máis alá da física). Estas causas
últimas ou primeiras condúcenos á outra parte da metafísica de Aristóteles: a teoloxía.

B.- ME  T  AFÍSIC  A      TEOLOXÍA:     T  eoría do motor     inmóbil (unión física e  
metafísica   :  

A Física condúcenos á parte da metafísica da que aínda non temos falado: a teoloxía ou ciencia do ser
máis excelente, deus, causa última de todos os cambios.

Na natureza (Physis) todo ser cambia: pasa da potencia ao acto. Pero como dixemos que en todo

11



cambio o         acto         ten         primacía         sob  r  e         a         potencia   (no noso entendemento, en perfección e
temporalmente), todo ser que se mova (pase de ser en potencia a ser en acto), necesita dun motor
anterior         en         acto  .   ¿Cal é o acto do que procede todo movemento? O motor inmóbil ou deus
aristotélico.

- CARACTERÍSTICAS DO MOTOR INMÓBIL:

Este motor inmóbil move aos demais seres, pero que el mesmo é INMÓBIL: é un motor inmóbil.
¿Pero como pode producir movemento sen moverse el mesmo? Como un motor pode ser el mesmo
inmóbil? Pois movendo         por "   A  TRACCIÓN "   ,         por          "         DESEXO         "         ou         "         AMOR         "         das cousas cara
el, como causa final (Exemplo de dun actor ou actriz cara os que se ven atraídas as persoas, sen
que eles mesmos causen eficientemente esta atracción!: son os demais os que se moven cara el/ela
como causa final).

Polo tanto, como el move sen el moverse é ACTO PURO (non ten potencia, non cambia); e como
atrae por desexo ou amor é CAUSA FINAL. É dicir, é “acto puro sen potencia”, porque como este
primeiro motor é "inmóbil" (non pasa da potencia ao acto), é dicir, el move a todo o demais, pero sen
moverse el mesmo, ten tamén que ser acto sen potencia, é dicir,        AC  T  O         PURO  ,         pois se tivera
potencia podería "moverse"= pasar da potencia ao acto, e ademais a potencia é imperfección: algo
que aínda non se ten en acto, e o deus ten que ser perfecto. E é “causa final” porque, el funciona de
fin  ao  quye  tenden os seres por amor ou desexo (eros). Esta é a ÚNICA  SUBSTANCIA
”SIMPLE”: non composta de materia e forma, senón só forma ou acto (herdanza do mundo das
ideas de Platón).

Pero se é “acto puro” terá que ser algún tipo de “actividade ou acto” ¿que clase de actividade pode
realizase sen necesidade de materia nin potencia?

A súa actividade consiste no PENSAMENTO, OU INTELECTO, só unha actividade
(acto) semellante pode existir sen materia nin potencia. Pero o  pensar humano  pensa sobre algo
distinto del mesmo, algo do que carece: está en potencia ata que coñece o obxecto: o coñecemento
comeza coa experiencia: empirismo de Aristóteles. En troques, o pensar divino, como é ACTO
PURO sen potencia, non carece de nada, é perfecto.

Pero entón ¿acerca de que pensa se non carece de nada? Só pode pensar acerca de si mesmo. Logo a
actividade do deus aristotélico é pensamento de si mesmo: PENSAMEN  T  O         AU  T  OPENSANTE  
(gnoesis gnoeseos).

CONCLUSIÓNS PARA O TEXTO DAS CAUSAS

- PRINCIPIO DE CAUSALIDADE (CAUSA EFECTO): Ao final da obra "Física" Aristóteles di
que "todo o que se move é movido por outro" ("principio de causalidade" que equivale a dicir
“todo efecto ten unha causa”. Na obra “Metafísica” concibe a deus como “causa final”: orixe de
todos os cambios por amor, atracción.

Este principio de causalidade será utilizado posteriormente tanto na TEOLOXÍA coma na CIENCIA
MODERNA:

a) Na teoloxía: Tomé de Aquino nas súas 5 vías que demostran a existencia de Deus,
b) Na ciencia moderna utilizará o principio de causa-efecto como base de todas as leis físicas:

12



exemplo: a dilatación dos metais (efecto) ten como causa o calor.

Este principio importantísimo da filosofía e da ciencia será criticado primeiro por Guillerme de
Ockham a finais da Idade Media (S. XIV): só é válido se temos “experiencia” da causa e
tamén do efecto (por exemplo: no xogo do billar: a bola branca -causa- produce o movemento da
bola roxa -efecto-, temos experiencia de ambas), pero non vale se só temos experiencia do efecto
pero non da causa, como fixera Tomé de Aquino nas súas 5 vías para demostrar a existencia de
Deus (Tomé sempre parte de un “feito empírico” do que temos “experiencia” -efecto- para logo
chegar á causa: Deus, do que non temos experiencia).

Máis tarde no século XVIII este principio de causalidade será criticado moito máis
radicalmente polo empirista inglés David Hume (texto ABAU): incluso anque teñamos
“experiencia” da causa e tamén do efecto este principio non é válido. O único do que temos
experiencia é de que o efecto “sucede temporalmente” despois da causa, pero esta experiencia
non nos asegura que haxa unha “conexión necesaria” entre causa e efecto como afirma a
ciencia física. Simplemente o efecto ocorre “despois no tempo” que a causa, e como no tempo
pasado sempre ocorreu así os científicos “cren” (Belief) que tamén no futuro ocorrerá deste
xeito, pero “crer” non significa que iso vaia a ser “necesariamente” así, esta “crenza” non
é “científica”, pois a ciencia non traballa con “crenzas”, senón que debe predicir o futuro
con “necesidade”. Por exemplo: como estamos afeitos (acostumados) a que “no pasado” sempre
que aplicamos calor a un metal, este dilatouse (causa: calor, efecto: dilatación), “cremos” que “no
futuro” isto sempre vai a ocorrer así, pero “crer” non indica necesidade científica. Podería
ocorrer que no futuro apliquemos calor a un metal e este non se dilate, non pase nada, ou se
contraia ou calquera outra cousa posible.

Conclusión de Hume: a ciencia apoiase no principio de causalidade, pero como este, segundo
Hume, non nos asegura de que vaia a cumprirse no futuro, é dicir, non hai unha “conexión
necesaria” entre a causa e o efecto, senón só unha “crenza” que se apoia no “costume” de ver
que se cumpriu no pasado, entón o que consideramos ciencia física “non é ciencia”. A esta postura
de Hume chámaselle “escepticismo” ou “fenomenismo”.

Este problema suscitado por Hume será solucionado por Kant na súa “Crítica da razón
pura”: o principio causa e efecto non é algo que estea no mundo, senón que é unha
“categoría” do entendemento que aplicamos aos sentidos e  coa que os humanos tratamos
de entender o mundo. Pode ocorrer no futuro que os metais non se dilaten cando aplicamos calor,
pode ser. Pero neste caso a mente humana preguntarase “cal é a causa de que non se dilaten?.

Conclusión de Kant: as leis concretas da natureza poderán cambiar, pero o que nunca
cambiará é a nosa “categoría” do  entendemento  para intentar comprender este cambio:
preguntaremos ¿cal é a causa?. Así pois para Kant o principio de causalidade non é unha categoría
“do mundo” (ontolóxica), senón unha categoría do noso “coñecemento do mundo” (gnoseolóxica).

4.-TÓPICO 2: 
ÉTIC  A      ANTIRELATIVISTA   E         POLÍ  T      IC  A      E  N      ARIS  T      ÓTE  L      ES  

4.1.  -      AN  T      ROPO  L      OXÍ  A      ARIS  T  OTÉLICA     
A antropoloxía de Aristóteles será a base (coma en Platón) da que deduce a súa ética e política. Pero
para Aristóteles a antropoloxía, á súa vez, deriva da bioloxía, do modelo biolóxico (seres vivos:
organicismo) presente en toda a súa filosofía.

13



O home é un organismo vivo (modelo biolóxico de Aristóteles) e "vida" significa que o ser está
"animado", é dicir, posúe alma. Todos os seres vivos posúen pois alma, son seres "animados", vivos.
Por tanto para Aristóteles alma significa vida. Pero segundo Aristóteles, a alma do home é máis
perfecta que a dos vexetais e animais.

A "alma vexetativa" dos vexetais só posúe as funcións de nutrición, crecemento e reproducción, a
"alma sensitiva" dos animais dotados de sentidos posúe, ademais, o movemento e a sensación, pero a
"alma intelectiva" do home posúe todas estas funcións e, ademais, posúe intelecto e vontade.

Por tanto, o que distingue ao home dos demais seres vivos ou "animados" é a función
intelectiva e volitiva da súa alma.

Fronte a Platón, que mantivo un dualismo antropolóxico e a preexistencia da alma (pois
para Platón a unión alma e corpo nesta vida é "accidental": o corpo é o cárcere da alma, e esta ten que
liberarse do corpo para volver ao mundo das ideas: doutrina da preexistencia e transmigración tomada
dos Pitagóricos), Aristóteles, en troques, rexeitou os elementos místico-relixiosos de Platón
(transmigración, purificación e preexistencia das almas) e mantivo unha "unión substancial" de alma
e corpo ao aplicar á antropoloxía a súa teoría hilemórfica: o corpo humano é materia (potencia), a
alma humana é forma do corpo (acto); por tanto alma e corpo están unidos “inseparablemente”
de forma “non accidental”, senón natural ou substancial, formando unha soa substancia: a alma é
acto do corpo sendo este potencia.

A conclusión da aplicación da teoría hilemórfica ao ser humano debería ser que a alma non pode
separase do corpo, é dicir, debería ser “mortal”, cando o corpo morre debería morrer tamén a alma.

Pero!!!, dependendo das obras que consultemos, Aristóteles parece afirmar que só a
parte intelectiva (entendemento axente) da alma é inmortal (nas obras Metafísica, libro 12 e
en "De ánima 3"), mentres que na obra "Ética a Nicómaco" parece afirmar que ningunha parte da
alma é inmortal).

Aristóteles non foi claro nos textos onde parece defender que unha parte da alma sería inmortal
(o entendemento axente), e o que pretendía dicir nestes textos suscitou unha discusión moi
encarnizada na filosofía dos séculos XII-XIII.

- Así o árabe de A  vicena   interpreta que só entendemento axente sería inmortal.
- Outro filósofo árabe importante foi Averroes, para el é inmortal un “intelecto colectivo”

de todos os homes, pero este “non é individual”.
- Pola súa parte, SantoTomé de Aquino, para adaptar a filosofía aristotélica ao cristianismo,

interpretará, coma bon cristián, que o que Aristóteles quería dicir (neses textos escuros) é que

14



non só o entendemento axente é inmortal, senón que toda a alma o é.

4.2.  -        TÓPICO 2:   A      É  T      ICA ANTIRELATIVISTA  

Contra  o  relativismo  ético  dos  sofistas,  Sócrates,  Platón  e  Aristóteles  deseñaron  éticas
antirrelativistas e intelectualistas.
Platón e Aristóteles coinciden en pensar que para actuar ben na ética hai que ser virtuoso e deste xeito
acadaremos a felicidade. 
Pero ambos autores tamén teñen diferencias a respecto da ética:
En Platón todas as ciencias (matemáticas e dialéctica) son teóricas, pois non distingue entre ciencias
teóricas e prácticas coma Aristóteles. Para Platón tamén a ética no fondo é dialéctica, pois é a alma
racional a que debe dominar as paixóns mediante a virtude da sabedoría ou prudencia e algo semellante
ocorre coa política: o filosofo-rei debe coñecer as ideas para ser xusto. 
En cambio, Aristóteles criticou a teoría das ideas “separadas” (xorismós) de Platón. Isto ten como
consecuencia  que  distingue  entre  ciencias  teóricas (do  necesario:  exactas)  e prácticas (do
continxente: non tan exactas posto que dependen da vontade e liberdade humana): as ciencias prácticas
son a ética e a política. 

CARACTERÍSTICAS XERAIS DA ÉTICA ARISTOTÉLICA

- A ética é para Aristóteles unha “ciencia práctica” ou do continxente, que se ocupa
do comportamento humano para acadar a felicidade. 

- A súa é unha ética “teleolóxica” e “eudemonista”. Teleolóxica porque as accións humanas
buscan un fin último (telos). E eudemonista porque ese fin último é a felicidade (eudemón).
Nesto coincide con Platón.

- É unha ética “empirista” e “realista”. Empirista porque se apoia na experiencia coma toda a
filosofía de Aristóteles. E realista, porque fai unha análise do que os homes pensan na
realidade, e non é idealista coma a de Platón.

- É tamén unha ética intelectualist  a      ,   pero o seu intelectualismo é máis moderado que o de
Sócrates e Platón: para actuar non abonda con coñecer (mediante o intelecto) o ben, senón
que hai que querelo (inflúea ademais a vontade, sede da liberdade).

A FELICIDADE (eudaimonía):
A felicidade consiste en desenvolver a parte teórica (virtude  dianoética  teórica:sabedoría).
Pero como o ser humano tamén ten unha parte irracional ou carácter que tende aos excesos ou
defectos, por  iso o intelecto  na súa función práctica ou “razón práctica”, utilizando a súa
virtude dianoética (a prudencia: frónesis) debe dominar esta parte irracional ou carácter buscando
o termo         medio         (mesotés)  , nesto consisten as virtudes éticas. Así o modelo de home feliz sería o
filósofo.

Pero como hai dúas funcións do intelecto: teórica e práctica, haberá tamén virtudes (areté) para cada
parte.

A) Virtudes dianoéticas:
Así haberá virtudes propias do intelecto (dianoéticas) de dous tipos:

A.1.-Virtude dianoética teórica: a sabedoría (sophía). A que ten que ver soamente co intelecto

15



cando trata de cuestións teóricas. A virtude do entendemento teórico é a sabedoría.

A.2.- Virtude diánoética práctica: a prudencia         (frónesis  )      .   A virtude que ten que ver co intelecto
cando trata de cuestións prácticas (éticas ou políticas). Cando o intelecto trata de cuestións
prácticas inflúe sobre os desexos da parte irracional ou tendencias do “carácter” (éthos)
moderándoas. O resultado deste influxo son as virtudes éticas (éthos=carácter ou parte irracional
moderada pola razón).

B) Virtudes  éticas:  Son resultado do influxo do intelecto práctico sobre os desexos e
tendencias propias do carácter  (éthos). Aquí vemos como Aristóteles separa         a         función         teórica  
do         intelecto         da         función         práctica   (ciencias teóricas coma a metafísica, de ciencias prácticas coma a
ética-política). Sobre as ciencias teóricas podemos ter un coñecemento exacto, porque tratan do
“necesario”, pero sobre ciencias prácticas só podemos ter un coñecemento menos exacto:
teñen que guiarse pola experiencia porque tratan do “continxente”.

-  As virtudes éticas consisten nun “termo medio”         ou “mesotés  ”, é dicir, un termo medio entre o
exceso e o defecto (ambos viciosos).

Os apetitos e desexos de cada home (éthos: carácter) tenden sempre ao defecto ou ao exceso
(demasiado ou demasiado pouco) e o entendemento práctico usando a súa virtude dianoética
(prudencia: frónesis) debe buscar un "termo         medi  o      " (mesotés), entre os dous extremos: entre o
exceso e o defecto. As virtudes éticas consisten entón en actuar buscando sempre o "termo
medio".

¿Como se consigue ser virtuoso nas distintas actividades éticas?

A virtude ética non         é         algo         teóric  o      ,   senón que se acada sobre todo actuando         s  egundo o termo medio
unha e outra vez, é dicir, a virtude adquírese por repetición de actos ata formar un "hábito", un

16



"costume" (aprendemos a virtude facéndoa: o construtor, construíndo; o que tañe a lira, tañendo; e o
valente, repetindo accións valorosas).

Pero ¿como sabemos cal é o termo medio?. Aristóteles non pode dicir que o sabemos de maneira
exacta, teórica, pois a ética é unha ciencia práctica, do continxente. Logo para saber cal é o temo
medio  temos que “deixarnos aconsellar por a recta razón dun varón experimentado". A
elección do termo medio é un asunto que depende da experiencia (empirismo), do hábito, ou
costume e tamén seguindo exemplo dun home experimentado. Ademais, o termo medio é distinto
para cada home, é "relativo a nosoutros", como di Aristóteles. E pon o seguinte exemplo:
anque para un ximnasta experimentado coma Milón o seu termo medio sexa comer seis libras de
carne  (mesotés), porque  para  el dez libras de carne é demasiado (exceso) e dúas libras é
demasiado pouco (defecto), o “termo  medio”  non  é  o  mesmo  para  un  ximnasta  novel  (ética  a
Nicómaco II).

As virtudes éticas serán tantas coma as distintas actividades que realiza o ser humano.  Pero como os
apetitos  que  deben  ser moderados pola razón buscando o "termo medio" son moitos e
distintos, as virtudes éticas serán tamén moitas. Así por exemplo, a "valentía" é a virtude ou
"termo medio" entre o exceso "temeridade", e o defecto "covardía"; a "xenerosidade" é o termo
medio entre o exceso, "despilfarro" e o defecto, "avaricia" e así con todas as demais virtudes éticas.

No texto 2 da ABAU, Aristóteles só pon exemplos de algunhas delas.

a)A  xustiza é unha das máis importantes: é un termo medio entre inxustiza por defecto ou por
exceso (é inxusta a persoa carente dela ou aquela que comete un exceso de celo).

b) O vigor corporal acádase buscando o termo medio entre o defecto (escaseza de exercicio) e o
exceso ( demasiado exercicio).

c) A saúde consiste nun termo medio entre o exceso ou un defecto na comida e na bebida.

d) A valentía  ou “andreia” (no texto chamada “virilidade”) que é un termo medio entre o defecto
(covardía) e o exceso (temeridade, no texto chamada “afoutado, afouteza”) (alma irascible de Platón).

c) A temperanza ou “sofrosine” que consiste nun termo medio no dominio dos apetitos ou praceres
(no texto chamada “moderación outra vez!!”: sofrosine: alma concupiscible de Platón) que é un
termo medio entre insensibilidade (defecto) e a intemperanza (exceso).

Problema de tradución no texto 2: Nas última frase do texto 3 tradúcese “moderación” para dous
conceptos diferentes en  grego:  a frase  di: “Polo  tanto, a  moderación (en  grego:  sofrosine  ou
temperanza) e a virilidade (en grego: andreia ou valentía) destrúense por exceso e por defecto e
consérvanse coa moderación (en grego: mesotés ou termo medio). O problema de traducción ao
galego consiste en traducir dous conceptos gregos distintos (sofrosine -temperanza- e mesotés -termo
medio-) coa mesma palabra galega: moderación.

Conexión ética-política:
A ética trata da felicidade dos homes, pero esta felicidade non se pode conseguir individualmente
senón xunto ós demais cidadáns da polis. O home é un "zoom politikón" (animal político); logo como
a sociedade é algo "natural" (physis), non convencional (nomos), a ética non está separada da
política (como no caso dos Sofistas e nos contractualistas modernos coma Maquiavelo ou Hobbes)

17



senón unidas; ademais a ética subordínase á política: a felicidade individual depende da felicidade
colectiva coma en Platón.

 4.3.   A      POLÍTICA  :  

O comentario do texto de política debe empezar polo período antropolóxico no que Sócrates se opón
ao relativismo dos sofistas quenes separaban a ética da política. A continuación debe resumirse a
idea política de Platón: unha “República, ou do xusto” na que gobernen os filósofos, unha política
idealista e utópica. E a continuación as ideas da política de Aristóteles: realismo, empirismo e
intento de salvar as polis fronte ao imperio de Alexandre Magno.

Logo de explicar a súa política e contexto acabar cos filósofos helenísticos: os epicúreos rexeitan a
política, mentres que o sabio estoico debe participar en política. Finalizar coas modificación na
política de Tomé de Aquino.

CONTEXTO HISTÓRICO DA POLÍTICA: IMPERIO DE ALEXANDRE MAGNO:
PERÍODO HELENÍSTICO
O contexto máis inmediato e importante da política de Aristóteles é a destrución das polis clásicas
autárquicas por parte de Alexandre Magno, quen de neno fora o seu discípulo e desviouse das
ensinanzas en “política realista” do mestre: que as polis gregas poidan unirse formando ligas para
loitar contra os bárbaros si é correcto segundo Aristóteles, pero non que os gregos se mesturen cos
bárbaros destruíndo as polis como sistema político e integrando toda Grecia nun enorme impero: asì
comeza o período helenístico da filosofía grega (Completar co período helenístico ao final do
tema).

Para os gregos clásicos (Sócrates, Platón e Aristóteles) o individuo illado (idiotés) da polis non ten
sentido. Os clásicos entendían a polis como un organismo vivo onde o todo (sociedade) “é anterior”
(ten primacía sobre) ás partes (individuos). Esta idea do “organicismo” (tomando como modelo un
organismo vivo: BIOLOXÍA: tamén a sociedade é un organismo vivo) ten unha importante relación
cas outras partes da súa filosofía, pois así como na Metafisica o “acto (entelequia) “é anterior” (ten
primacía sobre) á potencia (dynamis) en 3 sentidos (en perfección, no noso coñecemento e no tempo),
e todo ser en potencia tende ao seu fin (telos entelequia), tamén o ser racional (ANTROPOLOXÍA)
tende a desenvolver a súa esencia (animal con logos). E o logos, a linguaxe ou razón, serve para ser
feliz cando a razón modere os excesos do carácter buscando o “mesotés” (ÉTICA). E tamén
precisamente a linguaxe (o logos) sérvelle ao ser humano para comunicarse en sociedade
(POLÍTICA). Por iso, para Aristóteles (e os gregos do período clásico) non se pode ser feliz
illadamente, senón en sociedade, por esta razón o telos ( fin ou entelequia), o ACTO ao que tende o
ser racional é a polis, onde alcanza a súa perfección como racional (logos). Así que de xeito parecido
a Platón a política de Aristóteles é o que culmina toda a súa filosofía.

A OBRA “POLÍTICA”
Aristóteles trata da organización social na súa obra "Política". Nesta obra Aristóteles dá unha
primeira definición de home:

1) "animal con logos" (logos=razón=linguaxe) e a continuación afirma que "a natureza non fai nada
en balde", por tanto se lle deu ao home a razón, a linguaxe, será para que poida comunicarse "en
sociedade": na "polis", por iso é un animal político “por natureza” (physis).

2)Así Aristóteles acada a súa segunda definición de home (a máis célebre) como un "zoom

18



politikón" (animal político=social), é dicir, é un  ser social por natureza;  por iso chega a afirmar
"fóra da comunidade, só pode vivir un Deus o unha besta" (é dicir,  todo home ten que vivir  en
sociedade: se vive fóra dela será algo superior -deus- ou algo inferior -animal, besta-). Isto está en
relación coa súa afirmación de que anque “historicamente” a primeira sociedade é a “familia”, e
a segunda son as familias unidas formando unha “aldea”, e a terceira é a “polis” resultado da unión
de aldeas.
Sen embargo Aristóteles afirma que a polis e "anterior", é dicir, “ten primacía” sobre a familia
e a aldea. Considera á sociedade coma un "organismo vivo" (organicismo: modelo biolóxico) no
cal “o todo” (sociedade) é “anterior”(ten primacía) sobre partes (individuos). Na sociedade (polis)
ocorre o mesmo que en calquera ser vivo. Pon o exemplo do “organismo humano” (ser vivo) e di
que cada  parte (a man, por exemplo) defínese pola función que realiza para o todo (o corpo
humano). Pois así  mesmo ocorre coa sociedade, as partes (individuos) están  en función do todo
(sociedade). Igual que en todo ser vivo o “acto” (ou finalidade -entelequia-”), por exemplo o
carballo ten primacía sobre a “potencia” (a landra), así mesmo ocorre con este ser vivo que é a
sociedade: a polis (acto, finalidade, entelequia) ten primacía sobre a familia e a aldea (potencia).

DEFINICIÓN DE CIDADÁN:
Na polis non todos son cidadáns. Aristóteles define ao cidadán como “aquel que ten tempo libre
(ocio) para participar na administración dos asuntos públicos” (política). Así, os colonos, ou
membros dunha cidade conquistada, non son cidadáns, tampouco os traballadores o son, pois carecen
de tempo libre necesario para dedicarse á política, as mulleres tampouco. Os estranxeiros (chamados
“metecos”, como o propio Aristóteles o era en Atenas) tampouco. Por tanto, para que os cidadáns
poidan ser "felices" e dedicarse á política, é necesario que haxa escravos.

DEFENSA DA ESCRAVITUDE :
Como Aristóteles definiu ao ser humano como "animal con logos", o escravo non pode ter verdadeiro
logos=razón. Por iso di que os escravos “non posúen” estritamente a razón, senón que, utilizando a
linguaxe platónica, afirma que só "participan dela": enténdena pero non a posúen. Por iso di
Aristóteles que o escravo é un "instrumento animado", son como animais domésticos, ou incluso
como aparellos que se utilizan para os servizos do cidadán. Segundo Aristóteles, os escravos
nondeberían proceder da guerra de gregos contra gregos, senón da guerra contra os
"bárbaros":  inferiores por natureza ós gregos. Aristóteles non compartirá a idea do seu
discípulo Alexandre Magno da unión de gregos e bárbaros nun gran imperio.

TEORÍA DA XUSTIZA:
Está de acordo con Platón en que cada clase social desempeñe a súa función. Pero detalla o concepto
de xustiza dicindo que o xusto é dar un trato igual a quenes sexan iguais e un trato desigual aos
desiguais. Distingue catro tipos de xustiza:

a) Conmutativa: regula as relación dos seres humanos en canto persoas privadas. Consiste na
igualdade (aritmética) no intercambio de bens e servicios.

b) Distributiva: Regula as relacións dos seres humanos en canto membros dunha comunidade.
Consiste na igualdade (xeométrica) en proporción aos méritos de cada un (reparto de honras,
fortuna etc.)

c) Legal: abarca as dúas anteriores e consiste no cumprimento da lei.
d) Correctiva ou equidade: serve para corrixir os erros que poidan xurdir na aplicación das leis e

tamén para buscar equidade en asuntos que non estivesen contemplados pola leis.

FORMAS DE GOBERNO:

19



Na súa análise das formas de goberno, Aristóteles non busca o Estado ideal coma Platón, senón a
forma de goberno que mellor funciona na realidade: nesto é empirista e realista coma no resto da
súa filosofía. Por iso, despois de estudar empiricamente 158 constitucións do seu tempo, conclúe
que o goberno pode exercerse das seguintes formas:

1.-Son gobernos   r  ectos  : son os os que buscan o "ben común" e pode exercelo:

a) un só individuo: monarquía

b) uns poucos: aristocracia (aristoi=os mellores).

c) moitos: politeia.

2.- Cando os gobernos non buscan o "ben común" senón o "propio interese", son gobernos
cor  r  ompidos   ou dexeneración das formas rectas de goberno:

a) Se “un só” individuo goberna buscando, non o interese común, senón o "interese particular”
entón a monarquía "dexenera" en tiranía.

b)  Cando “uns poucos” buscan o interese particular, a Aristocracia dexenera en oligarquía
(goberno dos ricos).

c)  Cando “moitos” (pero non todos) gobernan buscando o interese particular e non común, a
politeia dexenera en  "democracia",  que Aristóteles entende como "demagoxia". Hoxe nós
chamamos democracia ao que Aristóteles chamou "politeia".

¿Cal é a mellor forma de goberno, segundo Aristóteles?
“O sistema “que mellor funciona de feito na realidade” é a "politeia". Por tanto, sendo realistas,
a mellor forma de goberno é a "politeia": cando moitos gobernan buscando o "interese común"
(hoxe chamariámoslle democracia). A Politeia sería o goberno da "clase media" (nin os moi

20



ricos  -oligarquía-, nin os moi pobres - democracia-), por tanto é un camiño intermedio, unha
"constitución mixta", entre a Oligarquía e a "democracia" (en Aristóteles=demagoxia). Esta idea
dun réxime de “clase media” é moi semellante ao que dixo sobre as virtudes éticas na súa Ética: a
virtude ética é un “termo medio” (mesotés) entre o exceso e o defecto, ao igual que o goberno
de “clase media” (mesotés) o é na política.

5.-CONCLUSIÓNS  PARA OS TEXTOS  DE ARISTÓTELES:
5.1.- XERAIS:

- É un sistema realista, porque nega o mundo das ideas e considera como única realidade o
mundo dos seres físicos. O realismo de Aristóteles forma unha unidade xunto coa filosofía de
Tomé de Aquino que adapta a filosofía de Aristóteles ao cristianismo (realismo: filosofía
aristotélico tomista). Oponse ao idealismo de Platón.

- É un sistema empirista, contrario ao racionalismo de Platón. Non acepta a existencia de ideas
innatas á razón nin, por tanto, a teoría da reminiscencia de Platón, senón que o empirismo de
Aristóteles afirma que o noso entendemento (paciente) é "tábula rasa" e, por tanto, que todo o
coñecemento que adquire o home ten a súa orixe na experiencia subministrada polos sentidos.

- Elimina o dualismo de Platón. Tanto o dualismo cosmolóxico, pois baixa as ideas ou formas de
Platón do mundo intelixible ao mundo sensible (as formas están unidas á materia formado un
composto inseparable: substancia). Tamén elimina o dualismo antropolóxico de Platón: pois
Aristóteles aplica a teoría hilemórfica tamén ao home: alma=forma, corpo=materia; ambos
forman unha sustancia inseparable (anque unha parte da alma "entendemento axente" é inmortal
en Aristóteles).

- O modelo biolóxico (seres vivos) é o que dirixe a filosofía de Aristóteles, fronte ao modelo
matemático de Platón.

- É un sistema finalista (teleolóxico) pero inmanente: o fin dos seres é inmanente (actualización
das potencias ou perfección das formas), fronte á explicación teleolóxica pero transcendente de
Platón.

5.2.- INFLUENCIAS POR MATERIAS (CONCLUSIÓNS DO COMENTARIO):

α) ONTOLOXÍA:

- Soluciona o dualismo cosmolóxico de Platón  (xorismós) mediante a teoría hilemórfica e
explica o cambio negado por Parménides mediante a teoría ser en potencia ser en acto.

-  Inflúe  en Tomé  de Aquino: Tomé  introducirá  a  importante  distinción  esencia
(materia+forma) e existencia (tomada do árabe Avicena) para adaptar a filosofía de Aristóteles ao
cristianismo explicando así o concepto cristiá de “creación a partires da nada”

-  En xeral na Época Moderna empiristas criticaron a metafísica  como ciencia e os racionalistas
defenden a metafísica como ciencia.

21



β) FÍSICA
- Aceptación das teorías físicas de Aristóteles ata o século XIV: con Ockham comeza a romperse o
universo aristotélico. Isto provocará o desenvolvemento da ciencia moderna (Copérnico,
Kepler, Galileo, Descartes, Newton), que substituirá o universo organicista (modelo do
organismo vivo) e esencialista aristotélico-tomista por un universo mecanicista (modelo da
máquina) non esencialista.

- PRINCIPIO DE CAUSALIDADE: Ao final da obra "Física" Aristóteles di que "todo o que se
move é movido por outro" ("principio de causalidade" que equivale a dicir “todo efecto ten
unha causa”. Na súa obra “Fisica” Aritóteles considera a causa de todo o movemento (deus)
como “causa eficiente” (Pon este exemplo: o bastón move a pedra, a man move o bastón, o brazo
move a man, a mente move o brazo, os pais causan aos fillos... etc así que haberá unha primeira
“causa eficiente”: Deus.

PERO, NA OBRA “METAFÍSICA” ENTENDE A DEUS COMO “CAUSA FINAL”. Tal
principio de causalidade será utilizado tanto na filosofía coma na ciencia:

a) Na filosofía: Tomé de Aquino nas súas 5 vías que demostran a existencia de Deus,
b) Na ciencia moderna utilizará o principio de causa-efecto como base de todas as leis físicas:

exemplo: a dilatación dos metais (efecto) ten como causa o calor..

Este principio importantísimo da filosofía e da ciencia será criticado primeiro por Guillerme de
Ockham a finais da Idade Media (S. XIV): só é válido se temos “experiencia” da causa e
tamén do efecto (por exemplo: no xogo do billar: a bola branca -causa- produce o movemento da
bola roxa -efecto-, temos experiencia de ambas), pero non vale se só temos experiencia do efecto,
pero non da causa, como fixera Tomé de Aquino nas súas 5 vías para demostrar a existencia de
Deus (Tomé sempre parte de un “feito empírico” do que temos “experiencia” -efecto- para logo
chegar á causa: Deus, do que non temos experiencia).

Máis tarde no século XVIII este principio de causalidade será criticado moito máis
radicalmente polo empirista inglés David Hume (texto ABAU): incluso anque teñamos
“experiencia” da causa e tamén do efecto este principio non é válido. O único do que temos
experiencia é de que o efecto “sucede temporalmente” despois da causa, pero esta experiencia
non nos asegura que haxa unha “conexión necesaria” entre causa e efecto. Simplemente o
efecto ocorre “despois no tempo” que a causa, e como no tempo pasado sempre ocorreu así os
científicos “cremos” (Belief) que tamén no futuro ocorrerá deste xeito, pero “crer” non
significa que iso vaia a ser “necesariamente” así, esta “crenza” non é “científica”, pois a
ciencia non traballa con “crenzas”, senón que debe predicir o futuro con “necesidade”. Por
exemplo: como estamos afeitos (acostumados) a que “no pasado” sempre que aplicamos calor a un
metal, este dilatouse (causa: calor, efecto: dilatación), “cremos” que “no futuro” isto sempre vai a
ocorrer así, pero “crer” non indica necesidade científica. Poidera ser que no futuro
apliquemos calor a un metal e este non se dilate, non pase nada, ou se contraiga ou calquera outra
cousa posible.

Conclusión de Hume: a ciencia apoiase no principio de causalidade, pero como este, segundo
Hume, non nos asegura de que vaia a cumprirse no futuro, é dicir, non hai unha “conexión
necesaria” entre a causa e o efecto, senón só unha “crenza” que se apoia no “costume” de ver que
se cumpriu no pasado, entón o que consideramos ciencia “non é ciencia”. A esta postura de Hume
chámaselle “escepticismo” ou “fenomenismo”.

22



Este problema suscitado por Hume será solucionado por Kant na súa “Crítica da razón
pura”: o principio causa e efecto non é algo que estea no mundo, senón que é unha
“categoría” mental coa que os humanos tratan de entender o mundo. Pode ocorrer no futuro que
os metais non se dilaten cando aplicamos calor, pode ser. Pero neste caso a mente humana
preguntarase “cal é a causa de que non se dilaten?.

Conclusión de Kant: as leis concretas da natureza poderán cambiar, pero o que nunca
cambiará é a nosa “categoría” mental de intentar comprender este cambio: preguntaremos
¿cal é a causa?. Así pois para Kant o principio de causalidade non é unha categoría “do mundo”
(ontolóxica), senón unha categoría do noso “coñecemento do mundo” (gnoseolóxica).

χ) GNOSEOLOXÍA:

Filosofía Antiga: Mundo grego

É a primeira gnoseoloxía empirista da historia: critica as ideas innatas do racionalismo de
Platón e afirma que o noso entendemento ao nacer é unha “tábula rasa” e, polo tanto, o
coñecemento humano ten a súa orixe na información subministrada polos sentidos:
experiencia. Fronte a el temos o primeiro sistema racionalista da historia, o de Platón que acepta a
existencia de ideas innatas e afirma que coñecer é recordar o que a alma viu no mundo das ideas.

-Ambos modelos de teoría do coñecemento terán moitos representantes ao longo da historia:

Período Medieval:
- Racionalista durante a Idade Media foi Agostiño;
- Empirista, foi Tomé de Aquino.

Época Moderna: tras o "xiro subxectivista": 
- Racionalistas foron: Descartes, Spinoza e Leibniz.
- Empiristas: os ingleses Locke, Berkeley e Hume.

Na Ilustración, Kant unirá ou sintetizará racionalismo e empirismo.

Época Contemporánea: XIX-XX
Nietzsche criticará tanto o racionalismo coma o empirismo, como “platonismo”, mentres a súa
filosofía será “irracionalista” e “vitalista”.

δ) ANTROPOLOXÍA:
Filosofía antiga: Mundo grego:
- Fronte ao dualismo antropolóxico de Platón (unión accidental corpo-alma), Aristóteles
aplica a teoría hilemórfica ao home: o home é unha "unión substancial" de alma (forma) e
corpo (materia). Tomé acepta esta concepción do home como unión substancial de alma e corpo,
pero modifícaa para adaptala ao cristianismo: a alma está feita para estar unida ao corpo
durante a vida na terra, pero tamén pode existir separada do corpo. Por tanto, Tomé engade á
concepción de Aristóteles, que toda a alma, e non soamente unha parte dela (entendemento
axente) é inmortal.

O tema antropolóxico da relación alma e corpo non se limita aos gregos, senón que será un dos

23



grandes problemas ó longo da historia da filosofía.

- As principais posturas ó longo da historia son:
a)monismos: afirman que existe un soa de ambas sustancias: só corpo ou materia ou só
alma ou espírito.
b)  dualismos:  afirman que as  dúas  sustancias  están “separadas”  e  son heteroxéneas
(distintas): materia e espírito.
c) unión substancial: afirman que corpo e alma forman una única sustancia inseparable.

1.- G  r  egos  :  
-Platón:  dualista (o lugar natural da alma é separada do corpo no mundo das ideas, logo cae no
corpo coma no seu cárcere: debe liberarse da materia: concepción pexorativa do corpo).

-Aristóteles: unión substancia da alma co corpo: a alma é a forma do corpo (materia).

2.- Cristianismo:
- Liña platónico-agostiñana: dualismo
- Liña aristotélico-tomista: unitarismo. (anque a alma individual é inmortal para Tomé, mentres en
Aristóteles non está claro).

3.- Filosofía modern  a      :
a)Descartes: Dualismo radical.  Solución:  glándula pineal  (á  vez  pensante  e  extensa:
contraditorio coa súa definición de sustancia).

b)Materialistas ilustrados (La Mettrie, Holbach): monismo materialista: todo émateria.

c) Berkeley: monismo espiritualista: todo é espírito (alma).

d)Malebranche:  intenta  solucionar  o dualismo de Descartes co  ocasionalismo (con ocasión  dos
movementos  da alma (pensamentos)  nese momento Deus intervén producindo un movemento no
corpo, ou viceversa).

e)Spinoza: intenta solucionar o dualismo de Descartes considerando o pensamento e a extensión
(alma-corpo) non como sustancias independentes, senón como atributos de una única sustancia:
Deus=natureza: panteísmo: a natureza é Deus.

f)Leibniz: intenta solucionar o dualismo de Descartes coa harmonía preestablecida: alma e
corpo son como dous reloxos “previamente” sincronizados por Deus: así se explica que os
movementos do corpo (determinismo) se correspondan cos pensamentos da alma (liberdade).

3.-Filosofía ilustrada
- Kant: intenta solucionar o dualismo de Descartes dicindo que a  alma  (entendemento) e o  corpo
(sentidos) están unidos para poder coñecer a natureza; sendo o coñecemento da natureza un
coñecemento determinista que se dá na esfera         do         fenómeno         (u  nión corpo-alma). Pero na alma
tamén reside a liberdade, anque non podemos coñecela, senón sómente "postulala" como
suposto da ética: a liberdade dáse na esfera do noúmeno         (  alma ou razón práctica).

24



       4.- Filosofía contemporánea         :  
-  Ryle: di que o chamado "dualismo antropolóxico" de Descartes non é máis ca unha confusión  de
distintos niveis na terminoloxía lingüística.

-  Emerxentismo:  teoría  actual  que  considera  que os  procesos  metais  (da  alma) “emerxen”  da
materia (corpo). Adoitase a clasificalos dentro dos dualismos, porque os procesos mentais unha vez
emerxidos da materia son idependentes dela. Clasificase en dous tipos de emerxentismo:

a) Epifenomenismo de W. K. Clifford
b) Interaccionísmo de K. Popper, John Searle e Mario Bunge.

ε) ÉTICA:
- É unha ética empirista (hábito), teleolóxica (buca un fin), eudemonista (este fin é a
felicidade) e intelectualista (a felicidade consiste en desenvolver o intelecto), pero máis
moderada que o intelectualismo estrito de Sócrates (para Sócrates non hai culpa, senón
ignorancia; escolas, non cárceres) e tamén máis moderada que a de Platón (admite certa
culpa cando a alma racional non domina as paixóns; cando o auriga non domina os cabalos).
Pero para Aristóteles para actuar ben, non só hai que “coñecer” (intelectualismo), senón que
tamén hai que “querer” (vontade).  Non é unha cuestión só do intelecto, senón tamén da
vontade, non só saber, senón tamén querer.

- A ética de Aristóteles é contraria ao hedonismo de Epicuro (pracer= hedoné)  por ser
intelectualista.  Pero  é menos  racionalista  que  a  ética dos  estoicos  que  son puramente
racionalistas eliminando  toda  paixón  (apateia),  mentres Aristóteles  admite  que  a  razón
domine as paixóns.

- Tamén é contraria ao relativismo dos escépticos (Pirrón de Elis).

- Influirá na Ética de Tomé de Aquino, pero a de Aristóteles é unha ética inmanente e
para Tomé é transcendente. Pois para Aristóteles a "felicidade" acádase na terra (polis),
mentres que Tomé engade que o home non soamente ten un "fin natural" (na terra) senón que
tamén ten un " fin sobrenatural" no ceo. A verdadeira felicidade acadarase pois segundo
Tomé no ceo e consiste na "contemplación beatífica de Deus". Tomé engade ademais os
conceptos de "Lei eterna", "Lei natural" e "Lei positiva".

- Na Ilustración Kant: critica todas as éticas anteriores á súa por ser teleolóxicas e
eudemonistas, mentres que a súa é unha ética “deóntolóxica” baseada na idea de “deber”
(“deontos”, en grego).

- No século XX, Max Scheler defende unha ética “axiolóxica”, baseada na teoría dos valores.

φ) POLÍTICA:
-  Unión ética-política (Platón  e Aristóteles)  fronte á  liña  Sofistas-contractualistas  modernos

(Maquiavelo, Hobbes etc.) que separan ética e política.

- Rexeita a sociedade perfecta de Platón e o seu "comunismo de bens, mulleres e fillos". Pero
política de Platón non é un “comunismo”, porque Marx pretende eliminar as clases sociais, ao
contrario que Platón. Por tanto, hoxe diriamos que Aristóteles é máis ben burgués e
conservador e Platón máis aristócrata e totalitario (na “República”), pero con unha

25



excepción importante: Aristóteles non considera cidadán á muller, mentres Platón defende a
igualdade entre muller e home na súa República ideal.

-  A súa política empirista (baseada no estudio empírico de 158 constitucións de Grecia), coma o
resto da súa filosofía.

-  A política de Aristóteles é moderada  (termo medio, politeia,  constitución mixta), non idealista
coma a Política de Platón que é utópica e totalitaria).

- A política de Aristóteles é realista, non idealista coma a de Platón. A mellor forma de goberno é o
goberno da "clase media", a politeia, que coincide coa idea de "termo medio" das virtudes
éticas. Na súa política Aristóteles é "moderado", "conservador", para conseguir a "seguridade"
en tempos de crise: cando Alexandre Magno está a punto de destruír o vello ideal  de vida en
pequenas polis autosuficientes "autárquicas", e substituílo polo gran imperio onde se mesturan
gregos e bárbaros. Por tanto, rexeita a idea de gran imperio que Alexandre está construíndo.

- Modificacións de Tomé: Acepta a teoría política de Aristóteles: o home é un "zoom politikón", un
ser social por natureza, pero adáptaa ao cristianismo: o fin do home non é natural, a  súa
felicidade non se consigue totalmente na polis, senón que como o home ten un fin
sobrenatural, só consigue a felicidade eterna no ceo. Por tanto, Tomé engade a relación
Estado-Igrexa: o Estado é autónomo nos asuntos  terreos  pero depende indirectamente  da
Igrexa no concernente ao fin sobrenatural do home. En última instancia o Estado é servo da
Igrexa, anque de forma indirecta. Para sintetizar a política de Aristóteles e o
Cristianismo Tomé di que o poder do soberano procede de Deus a través do pobo e a mellor
forma de goberno, anque "en teoría" sexa a monarquía constitucional, na práctica será unha
"constitución mixta": onde o poder do monarca sexa moderado por maxistrados elixidos polo
pobo (no tocante á vida humana na terra a mellor forma de goberno é semellante á "politeia"
de Aristóteles).

6.- TEXTOS DE ARISTÓTELES ABAU (SELECTIVIDADE)

ARISTÓTELES , texto 1 Física, Libro II-3 194b-195a
Feitas estas distincións, cómpre examinar as causas, cales e cantas son. E xa que se trata de
coñecer, e non cremos ter coñecemento de algo sen antes ter captado en cada caso o porqué (e isto vén
sendo captar a causa primeira), é evidente que nós temos que facelo coa xeración e a
destrución e con todo cambio natural, a fin de que, coñecendo os seus principios, intentemos
encamiñar ata eles cada unha das nosas investigacións. Nun sentido (1) chámase causa a ese
constitutivo inherente do que se fai algo, coma tal o bronce da estatua e a prata da copa e os seus
xéneros. Noutro sentido (2) é a forma e o modelo, é dicir, a definición da esencia e os seus
xéneros (así a causa da octava é a relación de dous a un, e en xeral o número), e tamén as partes da
definición. E tamén (3) é aquilo de onde xorde o principio primeiro do cambio ou do repouso; así
quen toma unha resolución é causa, o pai e causa do fillo, e en xeral o que fai é causa do feito e o que
produce un cambio é causa do cambiado. E aínda máis (4), é o fin, aquilo para o que é algo, como a
saúde con relación ó paseo. Pois, por que paseamos? Dicimos que para ter saúde e, ó falar así, cremos
indicar a causa. E son un medio para o fin todas as cousas que outro move; así o adelgazamento
ou a purga, os medicamentos ou os instrumentos cirúrxicos, todos eles son medios para a saúde, pero
hai diferenzas entre eles, xa que uns son accións e outros instrumentos.

ARISTÓTELES, Física, II-3, 194b-195a Trad. de Teresa Amado Rodríguez (USC

26



ARISTÓTELES, texto 2 Ética a Nicómaco Libro II, 1103a/1104a

ARISTÓTELES (texto 2) Ética a Nicómaco, Libro II, 1103a-1104a. 

1.  Xa  que  existen  dúas  clases  de  virtude,  a  dianoética  e  a  ética,  a  dianoética  xorde  e  medra
principalmente pola aprendizaxe e por iso precisa de experiencia e de tempo. En cambio a ética xorde
do costume, por iso o seu nome varía un pouco do de “costume”. Deste feito resulta evidente que
ningunha das virtudes éticas se da en nós por natureza, pois nada do que existe por natureza cambia por
costume. Así, por exemplo, a pedra, que por natureza vai cara abaixo, no se afaría a ir cara arriba por
máis que se intentase meterlle o costume tirándoa moitas veces cara arriba, nin o lume se afaría a ir
cara abaixo, nin ningunha outra cousa que é de certa natureza podería afacerse a ter outra distinta. Así é
que as virtudes  non se producen por natureza  nin contra  a  natureza,  senón porque temos de noso
aptitude para recibilas  e perfeccionalas  mediante o costume. Ademais,  de todo o que está na nosa
natureza, primeiro acadamos as capacidades e logo desenvolvemos as actividades (isto é evidente no
tocante ós sentidos; non adquirimos os sentidos por ver moitas veces ou oír moitas veces, senón o
contrario:  usámolos  porque  os  temos,  non  os  temos  porque  os  usamos).  En  cambio,  as  virtudes
adquirímolas porque antes as exercitamos, como ocorre coas demais artes. (…) Ademais as mesmas
causas e os mesmos medios producen e destrúen toda virtude, igual que na arte, pois tocando a cítara
xorden os bos e os malos citaristas, e da mesma maneira os construtores e todos os demais, pois se
constrúen  ben  serán  bos  construtores  e  se  constrúen  mal  serán  malos.  De  non  ser  así,  non  faría
ningunha falta o mestre, senón que todos serían de nacemento bos ou malos. Coas virtudes ocorre o
mesmo: As actuacións nas relacións cos demais é o que fai que uns sexan xustos e outros inxustos; as
actuacións nos perigos afacéndonos a ter medo ou a ser valentes fai a uns valentes e a outros covardes.
(…) 2. Así pois, xa que o presente tratado non é teórico coma os outros (pois non investigamos para
saber que é a virtude, senón para ser bos, pois doutra maneira sería inútil), cómpre investigar o tocante
ás accións, como as hai que facer, pois elas son as causantes da adquisición dos distintos costumes,
como xa dixemos. Que hai que actuar de acordo coa recta razón é algo de aceptación común e que se
da por suposto. Xa falaremos logo diso e do que é “a recta razón” e que relación ten coas demais
virtudes  (…)  Primeiramente  hai  que  observar  que  estas  cousas  [as  virtudes  éticas]  de  natural  se
destrúen por exceso ou por defecto, tal como vemos que ocorre co vigor e a saúde (…) mentres que en
cantidade moderada prodúcea, increméntaa e consérvaa. Así ocorre tamén coa moderación, a virilidade
e as demais virtudes. O que foxe de todo, ten medo e non atura nada vólvese covarde, o que nada teme
e se bota a todo, afoutado, o que goza de todos os praceres e non se arreda de ningún, intemperante, e o
que foxe de todos, como os rústicos, un insensible. Polo tanto, a moderación e a virilidade destrúense
por exceso e por defecto e consérvanse coa moderación. 

ARISTÓTELES, Ética a Nicómaco, Libro II, 1103a-1104a 

ARISTÓTELES, texto 3 Política, Libro I, 1252a-1253a

ARISTÓTELES (texto 3) Política, Libro I, 1252a/1253a 

1. Como vemos que toda cidade (pólis) é unha comunidade, e toda comunidade está constituída pra
algún ben -pois todos fan todo polo que parece ser bo-, é evidente que todas apuntan a algún ben e,
sobre todo, apunta ó ben máis importante  a comunidade máis importante  de todas e que abrangue
tódalas outras: esta é a chamada cidade (pólis), e cidadá (politiké) a comunidade.

2. (…) A comunidade perfecta de varias aldeas é xa a cidade, con, por así dicilo, a perfección de toda

27



suficiencia (autárkeia), e nacida pra vivir, pero existente pra vivir ben. Por eso toda cidade o é por
natureza, se tamén o son as comunidades previas, xa que ela é fin destas e a natureza é fin. Porque o
que cada ser é, despois de rematada a súa xénese, é o que dicimos que é a súa natureza, por exemplo, a
do home, do cabalo, da casa. Ademais a causa e o fin son o mellor, e a suficiencia é fin e o mellor.

De todo eso resulta que a cidade é das realidades naturais e que o home é un animal social (zôon
politikón), e que o asocial por natureza e non por acaso ou é inferior ou superior ó home, coma o
censurado por Homero coma home sen tribo, sen leis, sen fogar (…), Por que o home é animal social
en maior medida que a abella ou calquera animal gregario é cousa evidente: a natureza, como dicimos,
nada fai en van, o home é o único dos animais que ten a palabra (lógos). Pois ben, a voz é signo do
doloroso e do pracenteiro e por eso está presente tamén nos outros animais, xa que a súa natureza chega
ata ter percepcións do doloroso e do pracenteiro e a que as signifiquen os uns ós outros. Pero a palabra
é pra expresar o conveniente e o danoso, así como o xusto e o inxusto, porque é propio dos homes
fronte dos outros animais ser o único que ten percepción do ben e do mal, do xusto e do inxusto, e
doutras cousas. A comunidade en todo eso fai a familia e a cidade. 

(…) Todo está definido pola súa función e pola súa capacidade, de tal xeito que, cando as cousas xa
non son, non se debe dicir que seguen sendo elas, senón algo co mesmo nome. É evidente, pois, que a
cidade é por natureza e antes que cada un, xa que, se cada un illado non é autosuficiente, estará na
mesma posición  que  as  demais  partes  fronte  ó todo,  e  aquel  que  non ten  capacidade  de  vivir  en
sociedade ou que nada necesita pola súa autosuficiencia, non é parte algunha da cidade, mesmamente
coma unha besta ou un deus. Por natureza está en todos o impulso cara a tal sociedade, e o primeiro
que a estableceu é causante de grandes bens, xa que, tal coma o home cabal é o mellor dos seres vivos,
así tamén, afastado de lei e xustiza, é o peor de todos, porque a inxustiza máis inaturable é a que ten
armas, e o home por natureza ten armas prá prudencia e a virtude, pero é moi posible que as empregue
prós seus contrarios; por eso sen virtude o home é o máis impío e salvaxe, e o peor prás luxurias e as
enchentes, mentres que a xustiza é da sociedade porque a xustiza é ordenación da comunidade política,
a xustiza é decisión do que é xusto. 

ARISTÓTELES: Política, Libro I, 1252a-1253a 

28



7. FILOSOFÍA HELENISTICA

Este é o contexto histórico para os textos de ética e política de Aristóteles. O período
helenístico comeza co imperio de Alexandre pero contabilízase dende a morte de Alexandro no 323
a. C. ata o ano 30 a. C. no que se produce a derrota de Cleopatra e Marco Aurelio polos romanos
(Xeneral Octavio).

7.-1.- MARCO HISTÓRICO
O helenismo correspóndese co imperio legado por Alexandre Magno gobernado por

macedonios e persas. Trala morte de Alexandre sucédense 40 anos de loitas entre os xenerais.

Existiron tres familias sucesoras dos xenerais:
- Os herdeiros de Antígono formaron a dinastía dos antigónidas que dominaron a parte europea do
imperio.
- Os sucesores de Seleuco formaron a dinastía seléucida que se quedaron coa parte asiática do
imperio.
- E os continuadores de Ptolomeo constituíron a dinastía lágida, nome que se debe ó pai do
xeneral Ptolomeo, pois chamábase Lagos. Dominaron a parte africana do imperio: Exipto.

7.2.- CONDICIÓNS SOCIO-POLÍTICAS
A formación do imperio por parte de Alexandre tivo como inmediata consecuencia a decadencia das
polis gregas, que deixan de ser autárquicas para formar parte dun enorme imperio. A política
alexandrina tende á fusión cultural.

a) Consecuencias positivas:
Esténdese a linguaxe e a cultura gregas
O imperio facilita as viaxes e as comunicacións
O patriotismo  grego  desaparece  en  favor  do cosmopolitismo (cidadáns  do
mundo). Todo  isto  provoca  a  influencia  das relixións  orientais  e  da
astronomía babilónica

b) Consecuencias negativas:
As polis perden a súa identidade e o seu poder en favor do imperio.
O  cidadán vese desprovisto da participación política e convértese nun  "idiotés":  individuo
illado.
No mundo grego penetran supersticións,  maxia e astroloxía da cultura oriental.  Atenas
decae e perde o seu poder político, en favor de Alexandría.
Todo isto provoca o malestar da sociedade grega: o individuo xa no é un cidadán, pois pertence
a un inmenso e artificial imperio, senón un idiotés (individuo illado da sociedade).

7.3.- FILOSOFÍA
Debido as novas condicións socio-políticas, a principal función da filosofía da época é servir de
guía para a salvación (ética); adquire, por tanto, unha función fundamentalmente ética:
tranquilizar ao cidadán desorientado. Deste xeito, emerxe o “ideal de sabio” como aquel capaz de
alcanzar a felicidade nun mundo no que a maioría se atopa desorientado.

O pensamento helenístico desenvolvese en dúas vertentes:

7.3.1.- HELENISMO FILOSÓFICO EN     A  TENAS  
A filosofía concéntrase en ofrecer unha solución ética para o home grego que perdeu o seu

29



antigo modelo político: a polis autárquica. Para subministrar esta solución ética recorren ás
escolas socráticas menores, sendo estas as que constitúen a base do helenismo filosófico.
Estas escolas rexeitaban a interpretación platónica de Sócrates como un “intelectualista
moral” concentrado na definición das ideas morais e destacaban outros aspectos da figura de
Sócrates:
a) A súa insistencia na limitación do coñecemento ("só sei que non sei nada"). b)
O interese de Sócrates pola vida natural, non convencional.

c) A independencia do carácter de Sócrates e o seu desinterese por “o que dirán”.

ESCOLAS FILOSÓFICAS HELENÍSTICAS

A) O EPICUREÍSMO (IV-III A. C.)
Fundada por Epicuro de Samos (S. IV-III a C.). En Atenas fundou unha escola chamada “O
xardín de Epicuro”, pois Epicuro abriu a súa escola no xardín da súa casa para o descanso,
a reflexión e o diálogo.
Os antecedentes do epicureísmo son dous:
a) en Ética retoma o hedonismo (hedoné= pracer) que profesara a Escola Cirenaica (Escola
socrática menor).
b) en Física retornan ao atomismo de Demócrito.

Epicuro profesaba un odio profundo aos medos e supersticións infundadas: sobre todo
rexeita o medo á morte. Por iso para el a filosofía ten unha función práctica. A filosofía debe
ser un remedio contra os catro medos fundamentais, é un “cuádruple fármaco”, un
"tetrafarmacon": contra a morte, contra os deuses, contra o destino e contra as falsas
necesidades creadas.

Dividen a filosofía en: canónica do coñecemento, física atomista e a ética.

A ÉTICA É A  PARTE MÁIS IMPORTANTE  da súa filosofía. É unha ética hedonista que
identifica a felicidade co pracer (hedoné). O home pode alcanzar a felicidade que consiste na
“ataraxia” ou ausencia de dor e perturbacións (imperturbabilidade): apártarse de todo canto
perturba o espírito, como é o caso da política (o ideal de sabio de Epicuro é aquel que non se
dedica á política), e céntranse no cultivo da amizade. É, por tanto, unha ética máis hedonista e
menos intelectualista cá de Aristóteles é Platón.

B) O ESTOICISMO
Escola fundada por Zenón de Citio na  ágora de Atenas  no chamado “Pórtico Pintado” (en
grego: Stoa poikilé), razón pola cal os seus discípulos foron chamados os estoicos.

É a máis importante escola da época e influirá no Neoplatonismo (Plotino), na patrística árabe e
latina, no renacemento e na filosofía moderna”racionalista” (Descartes, Spinoza e tamén na ética
de Kant, porque falan do concepto de “deber” racional).

Dividen  a  filosofía  en tres  partes:  física,  lóxica e  ética
a)Física:
Están influídos  pola  idea do  “logos universal” da filosofía  de Heráclito. Tamén identifican  o
cosmos con deus (panteísmo) e consideran que no cosmos todo está “determinado” e nada ocorre

30



por azar. O sabio é o que comprende e acepta o que acontece, o destino. De ahí a frase “aguantar
estoicamente”.

b) Lóxica: Desenvolven a lóxica proposicional e defenden o nominalismo.

C) ÉTICA: É A PARTE MÁIS IMPORTANTE. A súa ética non é de tipo hedonista coma a
epicúrea que propón un gozo moderado dos praceres, senón “de tipo racionalista” (influirá en
Descartes, Espinoza e Kant!), é a ética máis racionalista do mundo grego, incluso máis
racionalista cá de Aristóteles. Consideran que todo o que acontece no mundo está rexido polo
“logos universal” e por tanto o sabio estoico é aquel que coñece e acepta o destino. Nun cosmos
“determinado” pola orde racional, a liberdade humana só pode consistir na  aceptación
desa determinación, na aceptación do que é inevitable e necesario e non tratar de rebelarse ante o
inevitable; de aí ven o noso dito “aguantar estoicamente”.

Condenan toda influencia das paixóns (corpo) na razón (alma) e o seu ideal de sabio é un home
capaz de autodominarse (coma Sócrates) mediante a razón. A felicidade consiste, pois, no
autodominio racional ou “apatheia” (a: significa “non”, “sen” e “pathos”: paixón): ausencia de
paixón. Sen embargo,  contrariamente ós  epicúreos, defenden que  o  sabio  si  debe dedicarse  á
política.

Outras doutrinas importantes:
-  Defenden o  cosmopolitismo e a  teoría  do dereito natural  (influencia  no iusnaturalismo).  -
Descobren a noción de valor (influencia en Max Scheler) e o concepto de deber que influirá en
Kant.

C) O ESCEPTICISMO
O fundador foi Pirrón de Elis (360-275 a. C.). Acompañou a Alexandre en todas as súas
campañas observando pobos e costumes moi diferentes o que o levou a crer que non hai
ningún fundamento racional para preferir unha pauta moral de conducta mellor que
outra (relativismo moral na liña dos sofistas).

A palabra escéptico provén do grego “skeptomai” que significa “examinar atentamente”; por
tanto, despois de examinar atentamente a realidade o escéptico chega a conclusión de que
“nada se pode coñecer con exactitude e certeza” (escepticismo). Antecedentes desta actitude
escéptica son os sofistas, por exemplo Gorxias.

Por tanto, non podemos emitir xuízos como “isto é falso” ou “aquilo é verdadeiro”. A única
postura sensata para o escéptico e “absterse de emitir xuízos”, isto é, practicar a “epojé”
(abstención do xuízo), influirán no xudeu alemán Husserl, mestre de Heidegger.

Sen embargo, para poder vivir  dentro da sociedade,  os escépticos aceptaban os coñecementos
máis “probables”  (como na modernidade fará o empirista escéptico moderado  David Hume). O
escepticismo rexurdirá tamén en tempos de Descartes (con Montaigne).

TAMÉN A ÉTICA É A PARTE MÁIS IMPORTANTE: Por tanto a súa ética é  relativista
enfróntase ao hedonismo de Epicuro ou o racionalismo da “apatheia” estoica.

7.3.2.- HELENISMO CIENTÍFICO
Tivo o seu centro en Alexandría, fundada polo propio Alexandre. Pero logo da súa morte esta

31



parte do imperio correspondeulle ó xeneral Ptolomeo, señor de Exipto, que fundou a dinastía
dos Ptolomeos. Pola súa favorable situación xeográfica, Alexandría poboouse de  gregos,
exipcios e xudeus, e instalouse unha fogueira permanente na illa de Faros para guiar a navegación
(de aí que nós utilicemos a palabra “faro” para orientar os barcos, dun coche ou dunha moto).

Alexandría converteuse no novo centro da cultura grega e Ptolomeo fundou o “Museo” ou
“casa das musas”. Non era un museo no sentido actual, senón unha enorme biblioteca con
cómodas salas de estudio, laboratorios de disección de animais, xardíns botánicos e
zoolóxicos, observatorio astronómico etc. Dispoñía de catro departamentos: un de
literatura, outro de matemáticas, un terceiro de astronomía e outro de medicina. A
orientación do Museo seguía o  modelo  do Liceo aristotélico,  pero  restándolle  importancia á
metafísica para concedérllela á investigación empírica.

Arredor do museo floreceu a ciencia: grandes matemáticos         co  ma Euclides, astrónomos coma
Aristarco de Samos, Hiparco e Claudio Ptolomeo, físicos         c      o  mo Arquímedes, e grandes
médicos         c  omo Galeno que dispuña dos antigos coñecementos de Hipócrates.

7.3.2.1.- EUCLIDES DE ALEXANDRÍA
Recolleu o  material matemático dos  pitagóricos e  organizouno  nun sistema  formal axiomático
nunha obra que ata o século XX foi utilizada en escolas e universidades: “Elementos de
Xeometría”.

7.3.2.2.- ARQUÍMEDES
Era matemático, físico e enxeñeiro.

Como matemático ideou un método para medir figuras limitadas por liñas curvas dividindo a área
infinitamente. Gracias a el, descubrirase na modernidade o cálculo infinitesimal: derivadas e
integrais descubertas por Leibniz e Newton.

Como  físico descubriu as  leis  da palanca e o “principio de Arquímedes” referente ó líquido
desprazado pola forza dun sólido mergullado nun recipiente de auga.

Como enxeñeiro inventou a catapulta utilizada contra as naves romanas, uns espellos
cóncavos que concentraban os raios solares utilizados como arma para queimar as velas das naves
romanas e tamén inventou a hélice para extraer auga dos ríos (posteriormente os tornillos).

7.3.2.3.- ARISTARCO DE SAMOS
Foi astrónomo, “o Copérnico do mundo antigo”, pois foi o único que defendeu o
heliocentrismo fronte o xeocentrismo de Aristóteles que foi o que se mantivo ata o
renacemento. Calculou que o diámetro do sol era 20 veces maior que o da Terra e que o da Lúa
era a metade ca o da Terra utilizando un método de medición de ángulos.

7.3.2.4.- ERATÓSTENES
Tamén astrónomo, afirmou, coma fixera Aristóteles, que a Terra é esférica (algo que non se
comprobou ata o descubrimento de América por Colón). Pero ademais ideou un método moi
enxeñoso para medir a circunferencia da  Terra  cun erro moi pequeno. E , por fin, precisou a
duración dun ano solar en 365 días e algo menos dun cuarto de outro.

5.3.2.5.- CLAUDIO PTOLOMEO
Non é xa do período helenístico, pois viviu no século II despois de Cristo. Levou a cabo

32



unha síntese de todos os coñecementos astronómicos de Alexandría nun libro titulado
“Gran síntese matemática”, logo coñecido como “       Almaxesto         ”      .   Este libro tivo unha
enorme importancia, pois  detallaba a explicación aristotélica do cosmos, por iso se coñece
como “sistema aristotélico ptolemaico”. Nel defende o  xeocentrismo e explica a  traxectoria
dos planetas. O sistema aristotélico-ptolemaico perdurará máis de mil anos, ata que se
enfronten a el os representantes ilustres da ciencia moderna: Copérnico, Kepler, Galileo,
Descartes, Newton.

33


