II1.- PERIODO SISTEMATICO, ONTOLOXICO OU
METAFISICO (S. V-IV a. C)

PLATON (“Aristocles™)

1.- TOPICO 1: COSMOS, REALIDADE E CONECEMENTO EN PLATON (DO MITO AO

LOGOS)

1.1.- Vida (428/7-348/7 — S. IV a. C.) “O de anchas omoplatas”

Nacido en Atenas de familia nobre. O seu verdadeiro nome era “Aristocles” e posteriormente recibiu o
nome de Platéon aludindo as suas anchas costas. Os seus dous irmans, Adimanto e Glaucén aparecen na
obra a “Republica” e stia irmd, Potone, foi nai de Espeusipo, a quen Platon deixou 4 stia morte a cargo da
direccion da Academia, rivalizando este con Aristoteles (que ingresou na Academia de Platon 6s 17 anos,
no 367, cando tina Platén 61), alcumado por Platéon “o lector”, a “mente da escola”. Os seus parentes
Critias e Carmides participaron no “goberno dos Trinta Tiranos” no 403 (instaurado trala fin da Guerra do
Peloponeso 431-404, apoiados por Esparta), derrocados logo por Trasibulo, que condenou a morte a
Critias e Carmides, por causa de cuxo parentesco tivo que fuxir a Megara Platon, logo de morrer Sécrates
(399).

Na sua xuventude Platon non se dedicou de cheo 4 filosofia, pois como membro de familia nobre, nun
principio aspirou & carreira politica. Os seus parentes oligarcas (e logo Tiranos), Critias e Carmides,
instdrono a que se introducise en politica baixo a sua proteccion. Logo os oligarcas fixeron politica
violenta perpetrando crimes, e trataron de involucrar a Socrates, inimigdndose por isto Platon con eles.
Pero tampouco os democratas posteriores foron mellores ao condenar a Sécrates a morte, polo cal
abandonou Platén a carreira politica (tal e como explica na sua famosa “Carta VII”), anque a idea retora
de toda a sua filosofia nunca deixard de ser a de proxectar unha sociedade ideal (Republica) que sexa
“xusta” (tal e como indica o subtitulo da obra Republica “ou do xusto”) e na que sexa imposible unha
condena inxusta coma a de Sécrates. Esta ¢ a finalidade ultima de toda a filosofia de Platon.

Aristoteles di que na sta xuventude Platon relacionouse con Cratilo, filésofo heracliteo, de quen
aprenderd que o mundo sensible estd en continuo cambio.

De Sécrates, de quen se fixo discipulo 6s 20 afos, aprende que o cofiecemento verdadeiro ¢ acadable no
plano intelectual, conceptual (non no sensible).

Morto Sécrates (399), retirouse Platon a Megara por un curto periodo entaboando contacto con Euclides
de Megara, quen combinaba as doutrinas de Parménides e Socrates, pero combatia as ideas de Platon, que
lle contestou no didlogo o “Sofista” refutando o eleatismo.

Logo Platén fixo unha longa viaxe (3 anos) por Exipto e Cirene (Libia), regresando a Atenas no 395.
Mais tarde faria tres viaxes & Magna Grecia (Tarento e Siracusa no sur de Italia), viaxes que dividen os
principais periodos da sua Filosofia.

Na primeira viaxe & Magna Grecia (no 388/ 6s 40 anos) cofeceu ao pitagérico Arquitas de Tarento, que
deixou nel a pegada da preexistencia das almas. Logo continuou a sua viaxe a Siracusa (Sicilia) facéndose
amigo de Dion, cufiado do tirano Dionisio I, ao que lle desagradan os ideais politicos de Platon e véndeo
como escravo, sendo rescatado por Aniceres (387) podendo asi volver a Atenas. Ali fundou a “Academia”
(no 387, 6s 41 anos), chamada asi por estar preto do santuario dedicado ao heroe Academo e permanece
en Atenas 20 anos. A Academia pode ser considerada a primeira Universidade europea. Anque o interese
de Platon era formar politicos e gobernantes, tamén ensinaba cousas non futiles inmediatamente, 0
contrario que os sofistas (retorica), fomentando asi o amor desinteresado & ciencia. O programa de
estudios incluia materias preliminares coma a astronomia e a matematica (na porta da Academia rezaba a

26



célebre inscricion “Ninguén pode entrar aqui sen ser xedmetra”, matematico; clara influencia dos
pitagoricos) e culminaba coa dialéctica. O politico asi formado non seria un oportunista (sofista) senén un
home de Estado cofiecedor das verdades eternas e inmutables, e por iso mesmo capaz de dirixir
adecuadamente os destinos da polis.

No 366 (6s 61 anos) realizou a sua segunda viaxe a Siracusa, trala morte de Dionisio o Vello, para
encargarse da educacion de Dionisio II, que rematara inimigandose con Platon i este regresa a Atenas.

A sua ultima viaxe a Sircusa (no 361/ 6s 66 anos) fixoo acompafiado dos membros mas ilustres da
Academia, pero axifia a sua vida volveu a estar en perigo e voltou a Atenas. No 357, Dion, axudado polos
platonicos e 800 homes, apoderouse de Siracusa e conseguiu instaurar o ideal de Platon: o goberno dos
filésofos. Pouco despois Dion foi asasinado polo platonico Callipos.

Platén xa non volveu a sair de Atenas. Deixou a Academia en mans de Heraclides de Ponto e dedicouse a
escribir. Segundo Ciceron morreu (no 348) escribindo e foi enterrado no xardin da Academia.
Resume da sua vida

- Orixe e intencion politica

- Xuizo de Socrates e decepcion politica: pescuda filosofica da verdade e a xustiza

- Primeira viaxe a Siracusa: fundacion da Academia

- Segunda viaxe a Siracusa: intento de educacion segundo os ideais da “Republica”

- Terceira viaxe a Siracusa: intento de instauracién do goberno dos filésofos

- Hasta a stia morte: intento de superar os defectos da teoria das ideas

1.2.- Obras
a) Periodo socratico - Apoloxia de Socrates
ou de xuventude: - Carmides: sobre a temperanza (soprosine)
- Protagoras: a virtude pode ensinarse

b) Periodo de transicion: - Cratilo: sobre Heraclito e a linguaxe
- Gorxias: sobre o dereito do mais forte
- Menon: sobre a reminiscencia
- Hipias maior: sobre a beleza
- Hipias menor: o intelectualismo moral

¢) Periodo de madurez: - Fedro: sobre o amor, mito do carro alado
- Fedon: sobre a inmortalidade da alma
- Banquete: sobre a Beleza/amor
- Republica: Utopia, Estado, educacion,
coiiecemento, simil da lifia, mito da caverna

d) Periodo critico: - Parménides: autocritica da teoria das ideas
-Teeteto(pitagdrico): critica do coilecemento
sensible.
-Sofista: Algunhas posibles solucions 6s problemas do
"Parménides".
- Politico: sobre o verdadeiro gobernante: ¢ o que
sabe

e) Periodo de vellez: - Timeo: Cosmoloxia matematica
- Leis: Mais realista que a Republica
- Carta VII: Autobiografia politica de Platon

Hai que estudiar ben o periodo de madurez. O resto s6 cofiecelos por enriba.

27



1.3.- Antecedentes da Teoria das Ideas de Platon

a) Heréaclito, a través de Cratilo, inflie no mundo sensible de Platon (ontoloxia)

b) Parménides, quizais a través de Euclides de Megara, inflie no mundo intelixible de Platén
(ontoloxia)

c) Socrates: Inflie no método e definicion de conceptos universais morais: a maiéutica de
Socrates perfeccionase en Platon converténdose en dialéctica. (gnoseoloxia)

d) Pitagoricos: inflien na concepcion matematica do mundo e na concepcion da alma de Platon
(na stia gnoseoloxia, na sua cosmoloxia e na stia antropoloxia)

1.4.-TOPICO: REALIDADE EN PLATON: ONTOLOXIA OU CONCEPCION DA REALIDADE:
DOUS MUNDOS (DUALISMO COSMOLOXICO)

Platon concibe a realidade dividida en dous mundos: distingue entre mundo dos obxectos sensibles e
mundo dos obxectos intelixibles, tratando de sintetizar na stia ontoloxia as influencias de Heraclito e
Parménides.

a)Heraclito influiu en Platén a través de Cratilo. A idea de Heraclito de que "todo flue" aplicaa Platon so
6s obxectos do mundo fisico ou sensible, que estan en devir ou cambio constante, sendo este mundo algo
cambiante ¢ non verdadeiramente real. Del non podemos ter un cofiecemento cientifico (episteme),
senon somente opinion (doxa), porque a ciencia trata de obxectos fixos, estables, permanentes.
b)Parménides influe en Platén a través de Euclides de Megara. De Parménides acepta Platon a stia
afirmacion racional (do logos=razon): "sé o ser € (existe)"; e aplicaa unicamente ao mundo das ideas, pois
para Platon o que existe verdadeiramente son as ideas, esencias ou formas.

Pero non cre que o mundo sensible sexa completamente non-ser (non existencia=nada) coma Parménides
dicia: "o non-ser (o que cambia ou se move, o cambio do mundo sensible) non ¢ (non existe)". Por tanto,
Platon cre que anque o mundo sensible e cambiante non existe verdadeiramente, si "participa" do ser
(participa da existencia), "imita" ou é copia do ser, ¢ dicir, non equivale 4 nada (coma para Parménides),
sendn que esta entre o ser (existencia) e o non-ser (nada), € unha realidade sémente copiada, imitada, ou
participada. Existe, por tanto, unha verdadeira realidade (ideas) e unha realidade non verdadeira, somente
copiada, imitada, participada: s6 “sombras” das ideas.

1.4.1.- Teoria das ideas ou “Mundo das ideas”: confianza na razon, desconfianza nos

sentidos

As ideas, formas ou esencias son invisibles e s6 poden ser captadas polo pensamento puro (razén
intuitiva) e non polos sentidos. Non debemos confundir as "ideas" de Platon co uso corrente do termo
idea como se fose algo subxectivo que s eu (suxeito) tefio na mifia mente e que non € real: coma cando
dicimos "isto ¢ s6 unha idea que non ten nada de real". As ideas de Platoén non estdn sGmente na mifia
mente, sendn que existen realmente (tefien realidade ontoldxica), anque non ocupan ningun lugar no
espacio. Son, por tanto, contidos obxectivos (validas para tédolos homes). Nosoutros descubrimolas, non
son simples invencions nosas.

Caracteristicas das ideas:

- S6 son capturables polo pensamento puro (razon intuitiva=gnoesis), non polos sentidos

- Non estan suxeitas 6 cambio, son permanentes, inmutables.

- Son eternas ou atemporais (estan fora do tempo)

- Son verdadeiramente reais: mais reais cas cousas sensibles que s6 son sombras, copias ou imitacions.

- Son transcendentes ou separadas das cousas particulares ¢ da mente humana. Non significa que
ocupen outro "lugar", pois o intelixible non ocupa lugar no espacio: son incorporeas.

28



- Son independentes das cousas: non cambian nin perecen coas cousas. Un home pode cambiar ou
morrer, unha cousa bela pode cambiar ou morrer, pero as ideas de home e beleza non cambian nin
perecen.

- Las ideas estan xerarquizadas: non tddalas ideas estdn ao mesmo nivel, unhas son superiores a

outras formando unha piramide, sendo a “idea de ben” a superior a tddalas demais:

O ben ¢ a idea suprema porque dela dependen todas as demais: nela unificase toda a realidade (o
ser=ideas), todo o cofiecemento e todo actuar ético e contemplacion estética (unifica a realidade ou
ontoloxia, a epistemoloxia, a ética e a estética ). Isto quer

_ IDEA DE BEN
dicir que: V% \
a) O ben ¢ principio ontoldxico (principio do que procede IDEAS MORAIS Y ESTETICAS
toda a realidade=ideas): ¢ causa do ser (realidade ou / N\

existencia) das demais ideas (na "Republica"). IDEAS OU CONCEPTOS MATEMATICOS

b) O ben ¢ principio gnoseoloxico (principio do que IDEAS DE COUSAS NATURAIS
procede todo cofiecemento): ¢ a fonte ou causa da
intelixibilidade de todas as ideas (na"Republica").

c) O ben ¢ principio ético ou moral (na "Republica"), pois a idea de ben tamén é unha idea moral que
rexe o noso comportamento, € principio absoluto de todas as valoracidns (ideal de xustiza, templanza
etc.)

d) O ben identificao Platon coa beleza (estética) (ben=beleza) no didlogo o "Banquete". Por iso, o
ben ¢ tamén a idea mais bela. Asi entendemos que neste didlogo o ben=beleza ¢ tamén fin (telos)
realizado e existente ao que tenden todalas ideas e tamén o fin ao que tende o home impulsado polo
amor (eros). Mediante o “eros inferior” os homes sintese atraidos pola beleza corporal e buscan a
inmortalidade enxendrando fillos, pero existe un eros ou unha atraccion superior, mediante a cal o
home busca a inmortalidade tendendo a acadar a idea madis bela=ben (por exemplo, os filoésofos e
sabios coma Homero e Solon); a este “amor superior” refirese a tradicion cando dicimos que "é un
amor platénico". Ademais, o "Banquete" contén elementos misticos ou relixiosos de ascension as
ideas que tomara o neoplatonismo ¢ o cristianismo. Advirtase a influencia desta idea do "eros" ou
amor na doutrina cristian do amor a Deus: primeiro mandamento.

Os catro aspectos do ben valen tamén para as cousas, xa que estas non son mais ca copias, ou sombras das

ideas delas.

1.4.2.- Mundo sensible

As cousas do mundo sensible son visibles e son captadas polos sentidos, que s6 nos ofrecen opinion

(doxa) sobre as cosas; os sentidos captan o constante movemento ou cambio das cosas, que non ¢

verdadeira realidade, sendn s6 aparencia: os sentidos non nos din o que as cousas son, senéon o que

parecen ser=aparencia.

Caracteristicas do mundo sensible:

- SO capturable polos sentidos

- Composto de cousas cambiantes e temporais

- Non son verdadeiramente reais: s6 son aparencias, sombras, copias, participacions ou imitacions

(estan entre ser e non-ser)

- Son inmanentes (o contrario de transcendentes) as cousas, son corporeas e¢ ocupan un "lugar no

espacio”.

- Cambian e perecen: Un home particular cambia e morre, unha cousa bela cambia ou morre, todalas
cousas en xeral estdn cambiando e desaparecendo.

- As cousas estan ordenadas segundo a xerarquia das suas ideas

Fisica ou Cosmoloxia Platonica: Orixe do Mundo Sensible

Platon explica no didlogo “Timeo” a formacidén do cosmos. Pero como o cosmos (significa orde) ¢ algo
fisico (da physis), a explicacion s6 pode ser "verosimil" ou aproximativa (non cientifica), pois a Fisica
non pode ser ciencia exacta dado que trata do mundo sensible en constante cambio.

29



Segundo Platon, na orixe habia catro realidades distintas que existian dende toda a eternidade: a) as
ideas (causa formal ou exemplar); b) a materia (causa material) formada polos catro elementos (de
Empédocles) mesturados en desorde ("Caos"); ¢) o demiurgo ou artesan divino (causa eficiente) ou ser
divino que desfrutaba contemplando as ideas; €) o espacio ou "receptaculo".

O demiurgo (palabra grega que significa artesan) non € un deus "creador" (a partires da nada), senén
que ¢ sémente un "artesan divino", pois limitase a modelar os elementos xa existentes. ;Que ¢ o que
move ao demiurgo a modelar o mundo ou cosmos? a sia bondade (causa final: teleoloxia) ¢ o que o
move ou impulsa a dar forma ao mundo ou cosmos. Asi pois, o0 Demiurgo procede do seguinte xeito:
tomando como modelo ou causa exemplar as ideas ou "formas" e os nimeros, colle os 4 elementos de
Empédocles mesturados de maneira caotica, e introdiiceos no espacio ou "receptaculo”, dandolle asi unha
"orde" (cosmos) ou forma semellante as relacions musicais (Pitagoricos), anque de maneira imperfecta
debido 4 imperfeccion da materia.

Por orde formou: tomando como modelo o mundo das ideas e dos niimeros e en especial a idea de animal
vivinte, formou primeiro a alma do mundo ou cosmos, logo o corpo do mundo diandolle movemento de
rotacion e uniuno 4 alma encomezando a vivir no tempo, a continuacion formou as esferas celestes ou
deuses astrais inmortais de lume, logo a parte racional e inmortal da alma que corresponde ao
elemento terra. Deixou logo 6s deuses inferiores a formacion dos corpos e a stia unién as almas, logo
crearon outra alma mortal divida en duas: irascible e concupiscible, unha vez formado o home, o seu
primeiro nacemento € natural pero as seguintes son reencarnacions que dependen da boa ou mala conduta;
a continuacion os deuses inferiores crearon os vexetais, e finalmente diias especies animais: os peixes que
se corresponden co elemento auga, e as aves col aire. O Demiurgo continuou formando a Terra esférica
no centro do universo con movemento de rotacion arredor do eixo do mundo (Xeocentrismo, que
permanecerd ata Copérnico) collendo os 4 elementos do caos e imprimindolles figuras xeométricas
(cosmos=orde):

- ao elemento terra deulle figura matematica de cubo (catro tridngulos isdsceles por cada cara)
que non pode transformarse en ningun outro elemento. Os demais elementos compofiense de
triangulos escalenos, resultado de dividir un isdsceles en 2 e poden transformarse entre si.

- ao lume: tetraedro (piramide) formada por catro tridngulos equilateros compostos cada un da
union de 6 triangulos rectangulos escalenos que forman un tridangulo equilatero por cada cara.

- ao aire: octaedro (8 triangulos equilateros)

- ao auga: icosaedro (20 caras formadas por tridngulos equilateros)

- O dodecaedro representa a estrutura do cosmos (12 constelacions, os meses do ano)

Optimismo universal: a obra do demiurgo e a mais perfecta que era posible executar tendo en conta a
imperfeccion da materia.

- Conclusion: ¢ unha concepcion matematica do cosmos: influird no nacemento da ciencia moderna,
¢ unha concepcion espiritualista (o demiurgo asemellase 6 nous de Anaxdgoras e contraponse O
atomismo=concepcidon materialista mecanicista), i ¢ unha concepcién transcendente (influird no
cristianismo a través do neoplatonismo: o demiurgo artesan pasa a ser o Deus cristidn creador e as
ideas convértense en pensamentos de Deus).

1.4.3.- Relacion entre ambos mundos
a)Participacion (methesis en "Republica"): as cousas do mundo sensible "participan" das ideas do mundo
intelixible: por iso non son a nada ou o non-ser de Parménides

b)Imitacion (mimese en "Sofista" e "Timeo"): No sofista di que a relacion entre as ideas ¢ de
"participacion" e que a relacion entre as ideas e as cousas ¢ de "imitacion". No "Timeo" substitiie a idea
de participacion pola de imitacion ou exemplarismo: fala de como o demiurgo fixo as cousas a
"imitacion" das ideas.

30



c) Finalidade (teleiosis): As ideas son o fin ao que tenden as cousas. E todolos seres (ideas e cousas
tenden a un fin ultimo: a idea de ben.

1.4.4.- Conclusions da ontoloxia

- Platon representa un progreso respecto a presocraticos (afirma a existencia dun ser non material),

sofistas (négase a aceptar a relatividade da ciencia e valores morais) e Sécrates (estende as definicions

éticas 6 campo da l6xica e ontoloxia): sintese entre filosofia presocratica e socratica

- Afirma o Ser inmaterial contra o materialismo (atomistas)

- Acepta o cambio de Heraclito, pero afirma que ¢ s6 unha parte da realidade ou do ser

- O verdadeiro ser ¢ transcendente. Fronte a Parménides, que so6 fala do ser, Platon distingue entre o ser
(ideas) e os seres (imitacions). As cousas sensibles participan do ser, o unico (idea) non se da sen o
multiple (imitacions de cada idea).

A teoria das ideas de Platon ten un problema: a separacion (ou xorismas) entre idea e cousas. ;Como se

realiza a idea na cousa?. Platon non explica ben a relacion entre as ideas e as cousas, anque o intente cos

conceptos de "participacion' e "imitacion". A solucion de Aristoteles sera a Teoria Hilemorfica.

2.- CONECEMENTO EN PLATON

GNOSEOLOX{A OU TEORIA DO CONECEMENTO

Vimos de ver que na ontoloxia Platon trata de unificar os antecedentes de Heraclito e Parménides. Agora,
na gnoseoloxia estan presentes tamén ambas influencias, pois a gnoseoloxia non se pode separar
radicalmente da ontoloxia, xa que o que se cofiece (gnoseoloxia) ¢ a realidade (en Platon=as ideas
=ontoloxia). Pero a estas influencias engade Platon, na gnoseoloxia, dias mais:

a) O método indutivo de Socrates (ironia +maiéutica para acadar as definicions universais e necesarias),
que Platon perfecciona e chama "dialéctica'. Segundo o método de Socrates, a intelixencia elévase por
enriba do mobil, o particular e continxente (contrario de necesario) ata chegar 4 formacion dos conceptos
universais morais, mediante definicions. Pero Platon aplica este método non sé 0s conceptos morais
(coma Sécrates tina feito: ben en si, xustiza en si, etc.) senon a tédolos conceptos. Ademais Platon atribue
a estes conceptos universais non so6 un valor mental ou subxectivo (valido s6 para un suxeito, coma fixera
Sécrates), senon tamén un valor ontoldxico, real ou obxectivo (valido para tédolos humanos): son as
1deas, esencias ou formas.

b) Os pitagoricos inflien en Platon a través de Arquitas de Tarento mediante diias ideas: A primeira idea
¢ a importancia das matematicas como paso intermedio para ascender ao mundo das ideas (como
veremos agora na sua teoria do coflecemento ou gnoseoloxia), e tamén a concepcidon matematica do
cosmos (que veremos logo na fisica ou cosmoloxia de Platéon). A segunda idea é a concepcion da alma
como algo inmortal, preexistente e separado do corpo (dualismo antropoldxico) e que cae no corpo como
nun carcere da que ten que liberarse para voltar 6 mundo das ideas (verémolo na sua gnoseoloxia -teoria
da reminiscencia- e na sia Antropoloxia).

En resume: Platon na sta gnoseoloxia trata de ascender dende o cofiecemento sensible (Heraclito,
sentidos) ata o cofiecemento intelixible (Parménides, razén) perfeccionando o método inductivo de
Sécrates, engadindo & concepcion de Socrates que o mundo das ideas € a verdadeira realidade ontoloxica
e non so un concepto da mente e introducindo a matematica (pitagoricos).

31



2.1.- Simil da lifia

Anque o didlogo "Teeteto" ¢ posterior a "Republica", no primeiro refuta Platon a idea de que o
cofiecemento sensible sexa verdadeiro cofiecemento (s6 o coflecemento racional o ¢), seria algo asi coma
a parte negativa da sta teoria do cofiecemento. En troques, na "Republica" (cara o final do libro VI) ¢
onde Platén expdn a parte positiva da siia teoria do cofiecemento, axudandose do chamado "Simil da
lifia". E inmediatamente despois, 6 comezo do libro VII, exemplifica o que quixo dicir no "Simil da lifia"
(graos de conecemento) mediante o celebérrimo texto da "Alegoria da Caverna".

Simil da lifa (Rep. VI): relaciona os niveis de ser (realidade) cos graos de saber: relacion ser-
cofecer.

Gnoseoloxia Ontoloxia
(niveis de cofiecemento) (niveis de realidade)
Tipos de saber Graos de conlecemento Obxectos
cofiecemento
~ - A
(dialéctica) gnoesis ou razon intuitiva (intelixencia) ideas ou arxés mundo §
——orixinais ou arquetipos) } intelixible ,%
Ciencia ou (:7;
Episteme | (matematica) dianoia ou razon discursiva (pensamento) obxectos matematicos e
&
&
((fisica) pistis, fe ou crenza animais, natureza e arte =)
T mundo 2
Opinién ou sensible| | B
doxa (ignorancia) eikasia, conxectura ou suposicion iconos, imaxes ou sombras &
~ 1]
e ignorancia

Non debemos esquecer que o que Platon pretende (o mesmo ca Socrates) € poder facer ciencia, e para isto
¢ necesario que posuamos algun tipo de cofiecemento inmutable, estable (as ideas). Para acadar este
cofiecemento (a ciencia=episteme) temos que ascender por estes "graos de cofiecemento" dende o grao
mais baixo: eikasia ata o madis elevado: gnoesis. A lifia dividese primeiramente en dias grandes metades
desiguais porque s6 uns poucos chegan 6 grao superior de cofiecemento: a inferior corresponde & opinion
(en grego: doxa) e a superior corresponde 4 ciencia (episteme). Cada grao de coflecemento (gnoseoloxia)
refirese a un nivel distinto de obxectos (ontoloxia). A doxa correspéndese co mundo sensible e por iso del
non podemos ter verdadeiro cofiecemento, pois neste mundo todo cambia (Heréclito). A episteme
correspondese s6 en parte co mundo das ideas e del si podemos ter verdadeiro cofiecemento, pois
refirense a obxectos mais estables (obxectos matematicos e ideas). Estas grandes metades desiguais da
lina dividense & stia vez noutras duas metades tamén desiguais. A doxa dividese en eikasia, que ¢ o grao
mais baixo de cofiecemento e no que se atopa a maioria da poboacion, e pistis que € un grao mais elevado
de cofiecemento, pero non ainda verdadeiro cofiecemento porque ambos pertencen a opinion ou doxa. E a
metade superior (episteme) dividese en dianoia, que ¢ o grao madis baixo de episteme (pero mais elevado
ca pistis) e a gnoesis que € o grao superior de cofiecemento e que se ocupa das ideas.

.Que pretende dicir Platon con este simil?

Para Platon, mediante a educacion (en grego: paideia) a mente humana atravesa, dende la ignorancia ata o
cofiecemento mais elevado, dous grandes campos: o da opinidon (doxa) e o da ciencia (episteme). Para
chegar 6 nivel superior de cofiecemento, ascéndese dende o menos estable ou permanente (sentidos,
imaxes) cara o mais estable ou permanente (razon, ideas).

La metade inferior da lifia subdividese en dlas:

a)Eikasia: E o nivel mais baixo de cofiecemento e ten por obxecto as imaxes ou sombras das cousas do
mundo sensible, coma cando as vemos reflectidas na auga ou en superficies pulidas. Pero como para

32



Platén as cousas do mundo sensible son copias ou imitacions das ideas, enton a eikasia € xa unha imaxe
dunha imitacidon ou copia das ideas, ¢ dicir, unha imaxe de segunda man.

Por exemplo: Ningin conxunto de leis que forman a constitucion dun pais € perfecta; hainas mais
perfectas e menos, pero so a idea de xustiza ¢ perfecta. Se alguén crese que a constitucion de Atenas en
tempos da morte de Socrates representa a idea de xustiza perfecta equivocariase, pois estaria perante unha
"copia" ou "imitacion" imperfecta da idea de xustiza. Pero seria ainda madis ignorante aquel que se
deixase convencer por un sofista de cousas que nin sequera son xustas conforme as leis imperfectas de
Atenas. Esta persoa estaria perante a "sombra" totalmente errénea da xustiza de Atenas, que 4 sia vez € sO
"imitacién" respecto 4_idea de xustiza perfecta. Outro exemplo: seria o grao de cofiecemento que temos
cando sonamos dentro doutro sofio que o que vemos ¢ a realidade.

b)Pistis: E o seguinte grao de cofiecemento e refirese 6s obxectos do mundo sensible. Refirese s
obxectos fisicos (natureza=physis) dos que son sombra os anteriores (eikasia). Por exemplo: Seria o grao
de cofiecemento de alguén que toma por xustiza perfecta a xustiza da constitucion de Atenas en tempos da
morte de Socrates. Ou tamén, de aquel home cuxa unica idea de cabalo a toma dos cabalos particulares e
non ve que son "imitacions" imperfectas do cabalo ideal. Ou tamén, quen cre que a natureza exterior ¢ a
verdadeira realidade (e non unha copia menos real das ideas), anque esta persoa non estéd tan afastada da
verdade coma quen, sofiando, pensa que as imaxes que ve son o mundo real. Por iso para Platon os
obxectos sensibles, a fisica (physis=natureza) non ¢ unha verdadeira ciencia, pois os seus obxectos estan
en constante cambio e s son "imitacions" ou "participan" das ideas (Heraclito).

¢)Dianoia ou razén discursiva: O seu obxecto son os entes matematicos. E o terceiro grao de
cofiecemento, mais abstracto ca pistis porque traballa s6 con figuras xeométricas (tridngulos, circulos
etc.), que utiliza como punto de partida (hipdteses) para acadar unha conclusion (ex. teorema de
Pitagoras). O xedmetra supon, por exemplo, o tridngulo como algo cofiecido (hipotese) e despois
valéndose de graficos, razoa ou discorre para acadar unha conclusion (teorema). Pero non acada a gnoesis
porque non se eleva por enriba das stias premisas hipotéticas buscando o seu primeiro principio (arx¢€) ou
idea. Para Platon as matemadticas ocupan un lugar intermedio entre a simple opiniéon e o verdadeiro
cofiecemento, son algo asi coma unha escaleira pola que subimos dende as imaxes ata as ideas abstractas.
Por exemplo: as matematicas abstraen s6 a forma xeométrica das cousas do mundo sensible (formas
triangulares, cadradas, circulares etc.) e traballa con estas figuras abstractas matematicas discorrendo para
deducir teoremas.

d)Gnoesis ou razén intuitiva: E o nivel mais elevado de cofiecemento 6 que s o filésofo pode chegar
mediante a dialéctica. O seu obxecto son as ideas totalmente abstractas e xa non se apoia en ningunha
imaxe ou figura. Ascende dende as hipdteses do matematico ata os primeiros principios, formas ou
arquetipos ( arxés= ideas): por exemplo: ascende dende a figura triangular ata a idea de tridngulo
(Triangulo ¢ toda figura de tres lados cuxos angulos suman 180°). Tédalas ideas, esencias, ou formas
(expresadas mediante definicions) son os primeiros principios tanto do cofiecemento (principios
epistemoloxicos) como da realidade (principios ontoldxicos).

Estes graos de cofiecemento representan o progresivo paso dende a ignorancia mais profunda (eikasia)
pasando pola crenza ou fe (pistis), axudandose coa "escaleira" das matemadticas (dianoia) para acadar o
supremo coniecemento das ideas (gnoesis). Isto conséguese co esforzo que require a educacion (paideia), a
que Platon concede moita importancia na sua "Republica" para procurar que s6 o sabio, s6 o fildsofo
chegue a ser o gobernante: ideal de fildsofo-rei.

2.2.- La "Alegoria de la Caverna' libro VII da "Republica"
Xusto despois do "Simil da lina" (final do libro VI da “Republica), Platon exemplifica o paso da
ignorancia 0 conecemento pasando por eses graos de cofiecemento, recorrendo ¢ celebérrimo mito ou

33



alegoria da caverna na que se condensan, ademais, os principais temas de Platon. Unha alegoria ¢ unha

ficcion na cal unha cousa representa ou significa outra diferente. Na "Alegoria da Caverna":

a) Os prisioneiros ven sombras e representan a maioria da humanidade que permanece en estado de
eikasia ou conxectura (ignorancia), vendo sombras da realidade e escoitando ecos da verdade. A sua
opinion € inadecuada porque esta deformada polas "stias propias paixéns e prexuizos e as dos demais,
que lles son transmitidas pola linguaxe e a retérica". Son como presos da ignorancia que non tefien
desexo de sair desa prision.

b) Se un preso logra fuxir, vera os obxectos sensibles que proxectaban a stia sombra e contempla 6s seus
compaieiros 4 luz do lume (que representa o noso sol visible). Este preso liberado atépase no grao de
coflecemento da pistis ou crenza.

¢) Se continua s sua evasion da prision, ascendera polo camifio tortuoso que conduce 4 saida da caverna.
Este camifio representa o grao de cofiecemento da dianoia ou razon discursiva das matematicas, seria
algo asi coma unha escaleira que nos permite sair da cova.

d) Cando chega 4 saida verase cegado primeiro pola claridade do exterior ata que pouco a pouco podera
ver todos os obxectos do mundo exterior a cova. Esta luz cegadora representa a luz da intelixencia e
os obxectos exteriores representan as ideas do mundo intelixible. E despois do tempo necesario para
acostumarse & claridade (representa o estudio da dialéctica), sera capaz finalmente de mirar cara a
fonte desa luz, o sol, que representa a idea de ben, i € a mais elevada na xerarquia das ideas. Este ¢ o
grao mais elevado de cofiecemento, a gnoesis ou razon intuitiva que contempla as ideas e comprende
a sua xerarquia, que se ordena segundo a causa de todas elas: a idea de ben. Platon equipara ou
identifica o ben co sol: 0 mesmo que o sol ¢ a fonte de luz que nos permite ver as cousas do mundo
sensible ¢ tamén causa do nacemento e crecemento dos seres naturais (mediante o calor do sol), este
sol actia como un simbolo do ben na alegoria da caverna para o mundo intelixible: ¢ causa das
demais ideas (¢ principio ontoldxico), ¢ causa de que podamos cofiecer as ideas (¢ principio
epistemoloxico) 1 € causa da beleza (ben=beleza) e fin (telos) do noso comportamento ético (&
principio ético). Todo ser, cofiecer e actuar unificanse na idea de ben.

e) Pero se este preso volta 4 caverna para liberar 6s seus compaieiros, farase "ridiculo" 6s ollos dos seus
compafieiros porque serd incapaz de ver ben na escuridade da caverna. Isto representa ao sabio que
chegou a adquirir o verdadeiro cofiecemento, ¢ dicir, a Socrates, quen, unha vez que ten visto a luz
das ideas coa sua intelixencia, vese cegado pola escuridade da caverna, mundo sensible, ou mundo
cotian da ignorancia. E mais, se este home liberado da ignorancia, Socrates, tratase de liberar tamén
0s seus compafieiros, que aman a escuridade e consideran as sombras como a verdadeira realidade,
estes matariano. Isto alude 4 condena a morte de Socrates.

En resumo: a ascension pola lifia non se produce de forma repentina e automatica, senén que require
esforzo e disciplina, ¢ dicir, educacion (paideia). Mediante a educaciéon o mozo ird achegdndose pouco a
pouco ao coniecemento das verdades eternas e absolutas (as ideas), liberandose asi dos prexuizos, o erro, a
falsidade e persuasion sofistica. Esta educacion € importante principalmente para os gobernantes da
Republica: para o filosofo-rei. Estes gobernantes da polis serian como cegos guiando a outros cegos se
quedasen no grao da eikasia ou a pistis, e levarian a nave do Estado ao naufraxio. Polo tanto, estes
gobernantes deben ser filésofos, conducir o Estado correctamente cara o seu ben. A preocupacion de
Platon ¢, pois, politica: o ben do Estado ou polis, de ai o titulo do didlogo "Republica ou do xusto".

2.3.- Division das ciencias

Do que vimos de ver no simil da lifia dedtcense os distintos tipos de saberes ou ciencias:

a)Fisica: Para Platon a Fisica non € ciencia, pois trata dos obxectos do mundo sensible, os cales estan en
constante cambio, € a ciencia necesita obxectos estables. Por tanto a fisica correspondese con grao da
pistis, que pertence 4 opinion ou doxa (mundo dos sentidos: Heréclito).

b)Matematicas: E xa unha ciencia (episteme) porque trata de obxectos estables, pero non € a ciencia mais
elevada, pois ainda se axuda de hipdteses (graficos, figuras matematicas). As matematicas ocupan un

34



7

lugar intermedio e serven para axudar 4 mente do filésofo no ascenso dende a doxa &s ideas
desprendéndose do sensible (de ai a inscricion da porta da Academia).

c)Dialéctica: E verdadeira ciencia, totalmente abstracta: suprema

-Aspecto loxico da dialéctica: dende o punto de vista do logos ou razén humana a dialéctica ¢ un método
de cofiecemento humano para elevarse por enriba do particular € 0 movemento propio do cofiecemento
sensible chegando ata os conceptos universais abstraidos da realidade. A dialéctica busca os primeiros
principios (ideas) das hipoteses matematicas. Acadase seguindo dias direccidons: unha ascendente
(sinteses) eliminando as diferencias das cousas para chegar a un concepto comin que expresa a esencia
das cousas. E unha descendente (analise) que consiste en dividir o concepto xeral nas suas distintas
especies clasificando asi todos os seres singulares de maneira natural. Asi a dialéctica convértese nun
proceso de demostracién fronte a retdrica sofista que € un proceso de persuasién, pois divide os conceptos
de forma arbitraria.

-Aspecto ontoldéxico da dialéctica: Pero a dialéctica tamén se pode entender dende o punto de vista do
que ¢ maximamente real, dende o punto de vista ontoldxico posto que a dialéctica trata das ideas e as
ideas son para Platon a verdadeira realidade. Por tanto, a dialéctica non sé ten un aspecto l6xico entendida
como método de cofiecemento humano das ideas, sendén que Platon, ademais, da realidade ontoldxica 0Os
conceptos abstractos (da mente) converténdoos en ideas (=verdadeira realidade, separada da mente
humana). A dialéctica en tanto ontoloxia debe tamén proseguir o seu camiiio unificando todas as ideas na
idea de ben e tratar de abranguer asi toda a realidade con unha soa mirada. Pero esta contemplacion de
toda a realidade, comprendéndoa con unha soa mirada non pode acadarse nesta vida, onde a alma esta
encerrada no carcere do corpo. Nesta vida s6 ¢ posible un cofiecemento afastado por medio do
razoamento que axuda a “espertar a reminiscencia ou recordo” do que a alma cofieceu na stia existencia
anterior.

Sentidos da Dialéctica: Platon da tres sentidos 4 dialéctica ou filosofia:

- Filosofia como ascenso ao inmutable: mediante a razon (influencia de Socrates)

- Filosofia como purificacion da alma: mediante a virtude e o amor (atraccion) cara o ben (pitagdricos)
- Filosofia como preparacion para a morte (pitagdricos): liberacion da alma respecto do corpo.

Estes dous tltimos sentidos danlle un profundo significado ético 4 dialéctica de Platon.

2.4.- Reminiscencia ou anamneses (recordo): RACIONALISMO DE PLATON

Como a contemplacion directa das ideas ¢ imposible mediante a dialéctica mentres a alma se mantefia
unida ao corpo material, o esforzo combinado da dialéctica, o amor e a virtude deben purificar a alma
desprendéndoa pouco a pouco da materia e espertar a reminiscencia que consiste en recordar as ideas
contempladas pola alma cando preexistia ao corpo (doutrina tomada dos Pitagoricos). A alma racional
non aprende adquirindo novos cofiecementos, senon que aprende recordando o xa cofiecido na sua
existencia anterior. A teoria da reminiscencia aparece no dialogo "Menén" onde o personaxe Socrates,
utilizando a stia maiéutica fai que un escravo ignorante chegue a demostrar o teorema de Pitdgoras.
Sécrates chama a un escravo que, segundo asegura o seu amo, Menén, nunca estudou xeometria e
preguntalle como debuxaria un cadrado que tivera un area dobre do area do cadrado dado (en negrifia). O
escravo comeza duas veces en falso. Logo Socrates faille ver os seus erros con preguntas adecuadas. A
continuacion debuxalle o esquema da figura e formulalle 6 escravo unha serie de preguntas € o escravo
contesta:

a) que o cadrado maior ¢ catro veces maior ca o cadrado dado (ennegrina) AN
e~ .. , . . 7/ N\
b) que cada unha das lifias de puntos divide en duaas partes iguais un cadrado pequeno ’ c N
©) que, por tanto, o cadrado formado por lifias de puntos ten un area que ¢ a metade do [\ h/)‘
cadrado maior NN,

d) e que, en consecuencia, o cadrado formado por lifias de puntos ten un area dobre ca o
cadrado dado

Por tanto, o cadrado construido (lifia de puntos) sobre a diagonal dun cadrado dado (en negrifia) ¢ de area

dobre que a do cadrado dado. Isto é o teorema de Pitdgoras: h*=c’+c?, que en definitiva non di outra cousa

35



que: a area do cadrado construido sobre a hipotenusa ¢ igual ca area da suma dos cadrados dos catetos.
Sécrates recorda que non dixo nada 6 escravo, sendn que so se limitou a facerlle preguntas. Desta xeito
Platén pretende mostrar que a alma racional postie cofiecementos innatos (traidos consigo ao nacer) anque
os tefla esquecido por ter caido no carcere do corpo, que ¢ materia imperfecta. A unha filosofia que
explica que a orixe do noso cofiecemento ¢ innato (estd na propia razén dende nacemento) chamaselle
racionalismo, pois situa a orixe do cofiecemento na razén (isto ocorrera tamén no racionalismo de
Descartes), mentres que as filosofias que sitian a orixe do cofiecemento na experiencia (sentidos)
chamaselle empirismo.

En resumo: Para Platon o cofiecemento acadase mediante dias vias: a) a dialéctica no seu aspecto 16xico;
¢ dicir, como método de cofiecemento para ascender as ideas e que sirve para espertar b) a reminiscencia

que ¢ o fundamento da dialéctica.

3.- TOPICO 2: PLATON: ETICA E POLITICA

3.1.- ANTROPOLOXI{A PLATONICA. DUALISMO ANTROPOLOXICO: ALMA-CORPO

O mesmo que ocorre co seu dualismo de mundos (dualismo cosmoldxico), Platon tamén mantén un
dualismo alma-corpo, que significa que a alma estd unida ao corpo de forma accidental ou violenta polo
que tende a separarse del para volver 6 seu estado primitivo (este dualismo reaparera no Neoplatonismo,
Santo Agostifio de Hipona e Descartes). Isto ¢ loxico se recordamos a doutrina pitagoérica da
preexistencia, reencarnacion e inmortalidade da alma que infltie en Platon. O lugar natural da alma € o
mundo das ideas, onde vivia feliz contemplandoas, logo cae no corpo material como nun cércere por un
pecado que cometeu, do que terd que purificarse para retornar ao mundo das ideas. Deste xeito enténdese
tamén a doutrina da reminiscencia, pois a alma non aprende senén que recorda o que ten visto no mundo
das ideas. Platon explica isto mediante o famoso "mito do carro alado" no didlogo "Fedro"'.

A) Mito do carro alado: Simboliza a loita interior do home. Aqui compara Platon a alma humana con un
carro alado conducido por un auriga e tirado por dous cabalos, dos cales un ¢ branco e bo e o outro
negro ¢ malo. A alma, simbolizada por todo o carro, vive e movese no mundo das ideas, onde pode
contemplalas, e consta de tres partes: un cabalo branco e docil, que simboliza as paixons nobres do
home, coma a coraxe e o valor (¢ a alma que na "Republica" e no "Timeo" chama Platon “irascible”,
situada no peito e mortal). Un cabalo negro e rebelde, que simboliza as paixéns e desexos mais
baixos do home, coma os desexos sexuais (¢ a alma “concupiscible” da "Republica" e "Timeo",
situada no ventre e mortal). E o auriga que representa a alma racional (inmortal) situada na cabeza e
cuxa funciéon € dominar o cabalo negro rebelde xa que o branco déixase conducir. Se o auriga perde o
dominio sobre os cabalos por causa do negro, o carro cae ao mundo das cousas "agarrdndose a algo
solido onde se establece e toma un corpo terrestre. O mito exemplifica o concepto pesimista do
corpo que ten Platon na sua antropoloxia e o dominio que debe exercer a funcion racional sobre as
paixons irracionais conectandose asi a stia antropoloxia coa sua ética, xa que para acadar o ben do
home a razén debe dominar as paixdns (tanto nobres como innobres).

B) Partes ou funciéns da alma: Na "Republica IV" e no "Timeo" Platon explica as partes ou funcions da
alma, doutrina tomada dos pitagdricos.

Alma racional (logos): situada na cabeza, ¢ inmortal, e a stia funcién e o control das paixdns, creada polo
demiurgo.

Alma Irascible (thymos): situada no peito, € mortal, ¢ a sede das paixdns nobres, creada polos deuses
inferiores.

Alma Concupiscible (epithymetikon): situada no ventre, mortal, sede das paixons innobres, creada polos
deuses inferiores.

36



3.2.- ETICA PLATONICA

Da antropoloxia platdnica extraese a ética, pois sendo o home nesta vida unha unién accidental do corpo e
a alma, para acadar o ben mediante a virtude deberan terse en conta sobre todo as virtudes da alma pero
tamén na stia relacion co corpo. La ética € unha reflexion racional sobre o noso comportamento, como € e
como debe ser. A ética refirese, pois, a cal debe ser o noso modo de actuar. Segundo Platén, as nosas
accions perseguen un fin, e este fin ¢ a felicidade. Por perseguir un fin (telos) a ética de Platon chamase
teleoloxica e por perseguir a felicidade (eudaimonia) chamase ética eudemonista. E, pois, unha ética
teleoldxica y eudemonista. ;Como se consegue a felicidade? Aqui Platon conecta coa stia antropoloxia: a
alma racional debe dominar as paixdns practicando a virtude. ;Como entende a virtude? Nas obras de
Platon hai diversas concepcions da virtude, sendo a mais importante a tltima:

1.- A virtude como mestura equilibrada entre pracer e razéon. No didlogo "Filebo" a virtude consiste
nunha "vida mixta" ou mestura equilibrada entre o pracer (hedonismo), que Platon compara coa mel, e a
sabedoria (razon, intelectualismo), que compara coa auga. Pero Platon inclinase mais pola razén, pois na
mestura debe entrar "toda a auga, pero non toda a mel".

2.- A virtude como purificacion ou satide da alma: consiste en purificar a alma das paixons e
desprenderse do corpo para ascender 4s ideas (influencia pitagoérica).

3.- A virtude como sabedoria. A felicidade acadase dentro do mundo das ideas cando buscamos a idea
suprema: o ben en si. {Como debemos buscar o ben? Cultivando a filosofia (especialmente a dialéctica),
para chegar a contemplar o ben en si. Esta ¢ a influencia do intelectualismo moral de Socrates
virtude=sabedoria, quen, fronte ao relativismo moral dos sofistas, cria que ¢ posible acadar unha
definicién dos conceptos morais. Hai que saber o que ¢ o ben, para poder actuar correctamente. Pero
Platén non ¢ tan intelectualista coma Socrates, pois segundo Socrates non hai unha responsabilidade
moral na mala actuacion, xa que quen actuou asi non sabia o que ¢ o ben. Pero Platon considera que o
home ten algunha responsabilidade nas stias malas accidons por permitir que dominasen as paixons sobre a
razon.

4.- A concepcidon mais importante e tipicamente platénica (“Republica”) € a virtude como xustiza ou
harmonia das virtudes de cada parte da alma.

- A virtude da alma racional ¢ a prudencia ou Sabedoria (sophia)

- A virtude da alma irascible ¢ a fortaleza de &nimo ou valor (andreia)

- A virtude da alma concupiscible ¢ a temperanza (sofrosine)
Si cada unha das partes da alma cumpre a sia funcion, entén producese unha cuarta virtude que
abrangue todas as demais: prodicese harmonia ou xustiza (dikaiosyne) dentro do individuo. Pero a
xustiza individual non € suficiente, pois o home ¢, para Platon, un ser social e a ética conecta coa xustiza
na polis, ¢ dicir, coa politica de Platon.

3.3.- POLITICA PLATONICA

Na sua antropoloxia Platon distinguiu tres partes ou funcidons da alma. Isto conectabase coa stia ética na
que asignou unha virtude a cada parte da alma e se resumia nunha cuarta virtude xeral, isto € harmonia ou
xustiza cando cada unha cumpre a stia funcion. Pois ocorre que tamén en Politica distingue Platon tres
clases sociais que se corresponden coas tres partes da alma da Antropoloxia e coas tres virtudes da Etica.
Platén proxecta na sua "Republica' unha cidade ideal ou utopica (u-topos, en grego: en ningun lugar),
unha organizacion politica xusta onde sexa imposible un xuizo inxusto coma o de Sdcrates. Retorna asi 6s
intereses politicos da sua xuventude, sendo a politica a finalidade de todo o seu sistema. Para
construir esta Republica ideal é necesario seleccionar 6s mellores gobernantes (ideal aristocratico:

37



aristoi=os mellores) mediante a educacion (paideia). Estes gobernantes xustos serdn filésofos, € o ideal
do filosofo-rei.

1.- A politica na obra "Republica”

A) A Republica esta formada por tres clases sociais que supoiien un paralelismo individuo-Estado: asi

como a xustiza no individuo consiste na harmonia das virtudes de cada parte da alma, a xustiza do Estado

consiste na harmonia ou xustiza que se produce cando cada clase social cumpre a sta funcion. Clases
sociais que debera haber na Republica:

- Gobernantes-filosofos (archontes): gardidns superiores ou perfectos. Correspondense coa alma
racional inmortal, cuxa virtude e a prudencia ou sabedoria que se acada co estudio da dialéctica.

- Gardians axudantes (filakes): correspondense coa alma irascible mortal, cuxa virtude ¢ a fortaleza de
animo ou valentia, que se acada co estudio e a practica da ximnasia, musica, matematicas, e
astronomia.

- Traballadores (crematisticos): correspondense coa alma concupiscible mortal, cuxa virtude ¢ a
temperanza. Estes non precisan ningun estudio.

Cando as tres clases sociais cumpren a stia funcion: cando os gobernantes gobernan ben, os gardidns

defenden ben a polis e os traballadores producen o necesario para a vida da polis, prodicese a xustiza ou

harmonia na polis.

B)Programa de educacion (paideia). S6 para gardians e gobernantes

- Ciclo elemental para todos ata os 20 anos: ximnasia, musica ¢ poesia (cultura fisica, intelectual e
moral)

- Segundo ciclo: seleccion que separa 6s menos aptos € convérteos en gardians auxiliares; e os mais
aptos contintian dos 20 6s 30 anos estudando no segundo ciclo materias de cardcter matematico
(correspondese co grao de dianoia no simil da lifia): aritmética, xeometria, astronomia e musica.

- Terceiro ciclo: Os 30 anos producese unha nova selecciéon. Os mas aptos proseguen dos 30 6s 35
anos estudando dialéctica e logo deberan facer practicas exercitandose en cargos administrativos ata
os 50 anos, chegando asi a gobernantes, que gobernaran por quendas. E o gobernante-filosofo.

C) Defensa dun “comunismo” de bens mulleres e fillos para as clases superiores (gobernantes e
guerreiros). Na “Republica” Platon defende a ausencia de propiedade privada para gobernantes e
guerreiros (clases superiores), tamén a separacion dos fillos dos seus pais quedando a cargo do Estado;
estas duas medidas pretenden evitar a corrupcion dos gobernantes seguindo o ideal espartano. O sentido
destas medidas politicas e que a clase defensora e reitora se sacrifiquen en corpo e alma 6 Estado; por iso
deben estar sometidas a un comunismo de bens (non posuen nada en propiedade privada, sendén que a
propiedade dos bens ¢ “comin”) pero este “comunismo” non ten nada que ver co que nos hoxe
entendemos por comunismo; en Platon non se trata de eliminar as clases sociais para acadar un
igualitarismo como por exemplo propén Marx no século XIX, sendn precisamente todo o contrario, pois
Platén sostén unha rixida division en tres clases sociais para a sia Republica.

D)Xerarquia de réximes politicos:

Na obra "Repitblica (Libro VIII)" os réximes van dexenerando dende os madis perfectos 6s mais

imperfectos. Comezando polo mais perfecto:

- Aristocracia ou monarquia: goberno dos mellores ou do mellor, no cal non existia a propiedade
privada. Domina o elemento ou parte racional da alma.

- Timocracia (significa goberno dos guerreiros ou militares): este réxime aparece cando dexenera o
anterior. Nel aparece a propiedade privada da terra e a aristocracia dexenera asi no goberno dos
guerreiros ou militares, que se apoderan das riquezas e oprime a labradores e artesans. Nel domina o
elemento ou parte pasional da alma. Ideal espartano).

38



- Oligarquia (significa goberno dos ricos): a timocracia e a sia ambicion crecente de riqueza, dexenera
en goberno de unha pequena minoria de ricos. Aparecen duas clases antagonicas oligarcas (“zdnganos
con aguilléon”) e o pobo.

- Democracia (goberno do pobo): a oligarquia dexenera en democracia cando o pobo extermina os
oligarcas. Pero este goberno do pobo, ou democracia non a entende Platon coma nos hoxe en dia; para
el, a democracia (o réxime corrupto que condenou a Sdcrates a morte tras o goberno dos trinta tiranos)
¢ mais ben unha ‘“anarquia”, onde todos se cren capacitados para gobernar € os cargos recaen
xeralmente nos menos preparados que non buscan o interese da maioria, senon o propio (demagogos).

- Tirania: na democracia, rexida por demagogos, no medio da desorde producida polo exceso de
liberdade rematan por prevalecer os mais audaces e violentos. O demagogo favorito do pobo
apoderase do mando i erixese en tirano ).

2.- No dialogo "O Politico' Platon retoca algunhas ideas politicas. Por exemplo, o poder do monarca que
era o gobernante do mais perfecto sistema politico na “Republica” é substituido agora no “Politico” pola
ditadura da lei, pois as persoas por moi ben educadas que estean sempre adoecen de imperfeccions.
Tamén simplifica a xerarquia dos réximes politicos, que en orde descendente en perfeccion son:

- Monarquia

- Aristocracia

- Democracia

3.- E no didlogo de vellez "As Leis" deixa de ser tan radicalmente idealista, atentia pois o idealismo
(utopia) da “Republica” e adopta unha posicion mais realista. Neste didlogo, igual ca no "Politico", tamén
substitue o poder do monarca pola ditadura da lei. Pero, ademais, desaparece o comunismo de mulleres. E
considera agora que o mellor goberno ¢ unha forma mixta entre monarquia e democracia.

En resumo: toda a filosofia de Platon ten como finalidade a Politica. Despois da morte inxusta de
Socrates o fillo de familia nobre que ia para politico, decidiu non dedicarse a politica senon & filosofia
(como manifesta na stia “Carta VII”. Pero este troco de plans non ¢ tan radical como parece, pois o que
pretende Platon con toda a sua filosofia ¢ desefiar un sistema politico, unha “Republica” ideal ou perfecta,
na que sexa imposible que se volva a repetir unha inxustiza coma a que cometeron os politicos da época
co seu amado mestre Socrates. Por iso, o subtitulo da obra fundamental de Platon, a “Republica” e tan
revelador, pois tal subtitulo reza asi “Republica ou do xusto”.

4.- CONCLUSIONS DA FILOSOFIA DE PLATON

4.1.- Xerais:

- E un sistema idealista (contrario 6 sistema realista de Aristoteles): porque o mundo das ideas ¢ a
verdadeira realidade e ten primacia sobre o mundo sensible: modelado polo artesan divino
(Demiurgo) tomando como "modelo ou exemplar" as ideas. Tamén ¢ idealista en sentido politico:
trata de construir a Republica "ideal" ou utopica.

- E un sistema que entende o cofiecemento humano de xeito racionalista e innatista (por influencia
dos pitagoricos e Socrates; sendo un sistema contrario 6 empirismo de Aristoteles e Tomé de Aquino):
O racionalismo significa que a orixe do noso cofiecemento esta nas ideas innatas da propia razon.
“Aprender € recordar” (reminiscencia-pitagorismo) o que a propia razon, € dicir, a alma racional, (non
os sentidos) a cofieceu no mundo das ideas, sendo estas, por tanto, innatas. SO mediante a razon se
acada a verdade estable (ideas), a experiencia (sentidos) unicamente xoga un papel secundario: de ela
partese para ascender 6 mundo das ideas. Por el contrario, o empirismo de Aristoteles e Tomé nega as

39



ideas innatas da razon ou intelecto e os elementos mistico-relixiosos herdados dos pitagoricos
(reminiscencia), afirmando que non traemos ningin coflecemento ao nacer, senén que O NOSO
entendemento ¢ unha "tabula rasa" e que, por tanto, todo o cofiecemento humano ten a sua orixe na
informacion que nos subministran os sentidos (experiencia).

E un sistema dualista (influencia dos Pitagoricos; sistema contrario ¢ unitarismo de Aristoteles e
Tomé): ¢ dualista tanto na s@ia concepcion ontoldxica (dualismo cosmoloxico) coma na sua
concepcion antropolédxica: dualismo antropoldxico (este dualismo serd adaptado O cristianismo por
santo Agostifio de Hipona no século V d. C.; tamén Descartes manterd un dualismo antropoldxico
pero ainda mais radical que o de Platon)

E un sistema cuxo modelo director ¢ o0 modelo matematico: considera que a realidade esta escrita
en linguaxe matematica (baseado no pitagorismo e influe no renacemento e na ciencia moderna). Por
contra, o sistema de Aristoteles ten por modelo director os seres vivos: a bioloxia.

E un sistema transcendente e finalista (teleoloxico), porque considera que a materia esta ordenada
por unha forza externa e o mundo sensible ten a sta finalidade (telos) nun mundo transcendente das
ideas. Esta forza externa que ordena o mundo tomando como modelo exemplar as ideas ¢ o demiurgo
(antecedente del ¢ o “nous” de Anaxagoras). Este finalismo de Platon en contrario 6 sistema non
finalista nin transcendente, sendén materialista € mecanicista (sen finalidade) de Democrito
(atomistas). O finalismo transcendente de Platon tamén se opén 6 finalismo ou teleoloxia “inmanente”
de Aristoteles.

4.2.- Influencias por materias:

a)

b)

Ontoloxia: o dualismo cosmoloxico suscitard o problema da separacion de mundos ou "xorismos"
que tera que ser solucionado por Aristoteles mediante a teoria hilemérfica :"formas" non separadas
da materia, senon unidas a ela formando un composto "synolon" inseparable: a sustancia.

Inflie tamén no cristianismo de Santo Agostifio a través do Neoplatonismo de Plotino. Agostifio
asume e adapta 0 cristianismo o dualismo entre mundo sensible € mundo intelixible e convérteo en
dualismo mundo terreal mundo celestial. O mundo das ideas de Platon, sitiao Agostifio na mente
divina, sendo as ideas o modelo exemplar da creaciéon do Deus cristidn (o cofiecemento producese
mediante a Teoria da [luminacion divina de Santo Agostifio, e Tomé de Aquino soluciona o dualismo
mediante a distincidon esencia-existencia).

No Renacemento (en especial, na Academia platonica de Florencia) influe a sta concepcion
matematica da realidade posibilitindose asi o nacemento da ciencia moderna: Copérnico, Galileo,
Kepler, etc. Pois Platon xa consideraba que o cosmos € un gran libro escrito en linguaxe matematica,
e, como dira Galileo “so se trata de descifralo”.

Critica de Nietzsche a Platén: toda a cultura occidental ¢ platonismo=racionalismo, pois segundo
Platén, a razon debe dominar as paixdns=instintos. Nietzsche reivindica os instintos sobre a razon e
achégase mais 0s sofistas.

Teoria do cofiecemento: E o primeiro sistema racionalista da historia: o cofiecemento humano ten a
stia orixe nas ideas innatas da propia razén (non na informacion subministrada polos sentidos). Fronte
a el temos o primeiro sistema empirista da historia, o de Aristételes que critica a existencia de
ideas innatas e afirma que o noso entendemento ¢ "tabula rasa" e que, por tanto, a orixe do
cofiecemento humano estd na informacion subministrada polos sentidos (experiencia). Ambos
modelos de teoria do cofiecemento teran moitos representantes ao longo da historia: un racionalista
durante a Idade Media foi Agostifio; e na Epoca Moderna tras o "xiro subxectivista" Descartes,
Spinoza e Leibniz son tamén racionalista. En troques, o empirismo de Aristoteles serd continuado na
Idade Media por Tomé de Aquino e tras o "xiro subxectivista" na Epoca Moderna sera defendido
polos ingleses Locke, Berkeley e Hume. Durante a Ilustracion, Kant unird ou sintetizara racionalismo
e empirismo, e no século XIX Nietzsche criticara tanto o racionalismo coma o empirismo.

40



- Alguns autores chamados "neokantianos" interpretan que Platon quixo dicir o mesmo que Kant na
stia obra "Critica da razéon pura": as ideas de Platon serian como os "conceptos a priori do
entendemento" dos que fala Kant.

¢) Antropoloxia: o dualismo antropoloxico, a union "accidental" corpo-alma serd un dos grandes

problemas 6 longo da historia da filosofia.

- As principais posturas 6 longo da historia son:

a)monismos: afirman que existe un soa de ambas sustancias: s6 corpo ou materia ou s6 alma ou
espirito.

b) dualismos: afirman que as dlas sustancias estan “separadas” e son heteroxéneas (distintas):
materia e espirito.

¢) unitarismos: afirman que corpo e alma forman una Unica sustancia: unioén natural.

-Gregos: -Platén: dualista (o lugar natural da alma ¢ separada do corpo no mundo das ideas, logo cae no
corpo coma n seu carcere: debe liberarse da materia: concepcidon pexorativa do corpo.
-Aristdteles: unitarismo (union natural da alma co corpo: a alma ¢ a forma do corpo (materia).
Concepcion positiva do corpo.

- Cristianismo: - Lifia platonico-agostifiana: dualismo

- Lifia aristotélico-tomista: unitarismo. (anque a alma individual ¢ inmortal para Tomé,
mentres en Aristoteles non esta claro).

- Filosofia moderna: a)Descartes: Dualismo radical. Solucion: glandula pineal (& vez

pensante e extensa: contradictorio coa stia definicion de sustancia)

b)Materialistas ilustrados (La Mettrie, Holbach): monismo materialista: todo ¢

materia.

c¢) Berkeley: monismo espiritualista: todo € espirito (alma)

d)Malebranche: intenta solucionar o dualismo de Descartes co ocasionalismo (con
ocasion dos movementos da alma (pensamentos) Deus intervén producindo un
movemento no corpo, ou viceversa).
e)Spinoza: intenta solucionar o dualismo de Descartes considerando o pensamento € a
extension (alma-corpo) non como sustancias independentes, sendon como atributos de
una Unica sustancia: Deus=natureza: panteismo: a natureza ¢ Deus.
f)Leibniz: intenta solucionar o dualismo de Descartes coa harmonia preestablecida:
alma e corpo son como dous reloxos previamente sincronizados por Deus: asi se
explica que os movementos do corpo (determinismo) se correspondan cos
pensamentos da alma (liberdade).

- Filosofia ilustrada: Kant: intenta solucionar o dualismo de Descartes dicindo que a alma

(entendemento) e o corpo (sentidos) estan unidos para poder cofiecer a natureza;
sendo o cofiecemento da natureza un cofiecemento determinista que se da na esfera do
fenémeno (unién corpo-alma). Pero na alma tamén reside a liberdade, anque non
podemos cofiecela senon sémente "postulala" como suposto da ética: a liberdade dase na
esfera do noiimeno (alma ou razén).

- Filosofia contemporanea:

Ryle: di que o chamado "dualismo antropoloxico" de Descartes non

¢ mais ca unha confusion de distintos niveis na terminoloxia lingiiistica.
Emerxentismo: teoria actual que considera que os procesos metais (da alma) “emerxen”

da materia (corpo). Adoitase a clasificalos dentro dos dualismos, porque os procesos mentais
unha vez emerxidos da materia son idependentes dela. Clasificase en dous tipos de
emerxentismo:

a) Epifenomenismo de W. K. Clifford

b) Interaccionismo de K. Popper, John Searle e Mario Bunge.

41



d) Etica: A Etica de Platon é intelectualista baseada no cofiecemento das ideas (idea de ben)

Critica de Aristoteles a teoria das ideas: non existe a idea de ben, por tanto a ética (e a politica) non
son ciencia tedrica exacta (no son ciencias do necesario), sendén que a ética é unha “ciencia
practica” do continxente (separacion ciencias teoricas- ciencias practicas). Por tanto a ética ¢, para
Aristoteles, un saber que en parte depende da experiencia de cada persoa.

En xeral, Platon encadrase no intelectualismo moral grego (estrito de Socrates, moderado de
Platon ¢ mais moderado de Aristoteles) que basea o comportamento humano no cofiecemento
intelectual e considera o mal comportamento como ignorancia ou falla de cofiecemento. O
intelectualismo grego oponse a ética cristina non intelectualista: o comportamento humano non
depende do cofiecemento sendn da fe e a obediencia 6s dez mandamentos da Lei de Deus (Decalogo):
o mal comportamento non ¢ ignorancia, senon "pecado": una falta contra a Lei de Deus. O
cofiecemento do ben (Platén) convertese en obediencia a Deus (Cristianismo).

Politica:

Critica de Aristoteles: A politica utopica ou "idealista" de Platon ¢ substituida por unha politica
realista e empirista de Aristoteles (politeia: mestura de oligarquia e democracia).

Durante a Idade Media: non chega co Estado ou Republica ideal, senéon que a xustiza s6 se pode
realizar se o Estado se subordina a Igrexa: a tnica sociedade perfecta e a Igrexa ou “Cidade de
Deus”, como lle chama Santo Agostio.

A utopia de Platon influe en todas as utopias da Historia: Tomé Moro "Utopia", Campanella "A
cidade do sol". Tamén os ideais de emancipacion mediante a deusa razéon durante a Ilustracion pode
considerarse una utopia en certa medida herdeira da de Platon. Asi mesmo o marxismo foi unha
"utopia', pero o "comunismo" de Marx diferenciase radicalmente do comunismo Platon: O
comunismo de Platén non ¢ un verdadeiro comunismo, pois s6 o € de bens, mulleres e fillos para
manter un sistema de clases sociais. O verdadeiro comunismo tal como o entende Marx ten como
obxectivo fundamental a eliminaciéon das clases sociais. Tamén a actual Escola de Francfort
(Marcuse, Habermas) son defensores dunha utopia que intenta recuperar no século XX os ideais
ilustrados. A utopia ilustrada e marxista que defende a Escola de Francfort sera duramente criticada
por Karl Popper.

Por outra banda, o totalitarismo de Platon (pois defende da monarquia ou aristocracia como mellor
réxime politico) é contrario 4 separacion de poderes durante a Revolucion francesa

Organicismo (Platon y Aristoteles): Tanto Platon como Aristoteles entenden a sociedade (polis)
como un "organismo vivo" no que os seus membros deben cumprir a sua funcion respecto do
todo: o todo (sociedade) ¢ anterior as partes (individuo). A sociedade (polis) € anterior e superior ao
individuo. Por iso afirman que o home é un ser social por natureza (por physis). Fronte a eles, a
lifia Sofistas-contractualistas modernos (Hobbes, Locke, Rousseau), afirma que a sociedade non ¢
anterior ao individuo, non é algo "natural" (por physis), senén algo "convencional", resultado dun
acordo, pacto ou “contrato social” ao que chegan os homes con posterioridade (por "nomos":
convencion); por iso os contractualistas supofien un "estado de natureza" anterior 4 fundacioén da
sociedade, que se institie mediante un contrato, pacto o acordo (por nomos).

Unién e subordinacion da ética 4 politica: Fronte 4 lifla sofistas-contractualistas que separan a
ética da politica, pois os sofistas son relativistas morais e para eles "o fin (convencer mediante a
retorica) xustifica os medios (sen ter en conta a ética: egoismo), como dird Maquiavelo na obra "O
principe" ou Thomas Hobbes na obra "Leviathan"; en troque, para Platon e Aristételes, a ética esta
unida a politica e subordinada a ela: posto que o home ¢ un ser racional e tamén un ser social por
natureza, resulta que a felicidade, harmonia ou xustiza individual (ética) debe subordinarse &
felicidade harmonia ou xustiza social: o fin non xustifica os medios. O fin non ¢ algo egoista, senon
que a felicidade da sociedade ¢ anterior e superior & felicidade do individuo.

42



TEXTOS ABAU

TEXTO 1: PLATON (texto 1) Republica, Libro 1V, 432b-435¢

- Ben. Xa vimos, segundo parece, tres calidades da cidade, e en canto 4 especie que resta para que a
cidade alcance a excelencia cal poderia ser? E evidente que a xustiza. (...) - E que a xustiza consiste en
facer o que ¢ propio dun, sen meterse nas cousas alleas, ¢ algo que xa oimos a outros moitos € que nos
dixemos repetidamente. - (...) - Nese caso, amigo meu, a xustiza parece que consiste en facer cada un o
seu. Sabes de onde o deduzo? - Non, pero dimo ti. - Ao meu parecer do que temos examinado, a
moderacion, a valentia e a sabedoria, o que resta por ver na cidade, ¢ o que da a todas aquelas calidades a
capacidade de nacer e unha vez nacidas, permitelles conservarse, mentres pemaneza nelas. E xa dixemos
que se encontrabamos as tres, a Xustiza seria a que restase. - Por forza ¢€ asi. - Non obstante, se fose
preciso discernir cal destas calidades fara 4 nosa cidade mellor, resultaria dificil discriminarse consiste
nunha coincidencia de opinion entre os gobernantes e os gobernados, ou se € a conservacion da opinion
consonte & lei que hai entre os militares acerca do que debe ser temible ou non, ou a intelixencia e a
vixiancia entre os gobernantes; ou iso que fai mellor & cidade consiste, tanto no neno coma na muller, no
escravo coma no home ceibe, e no artesdn, no gobernante e no gobernado, en que cada un se ocupe do
seu, sen atender ao alleo. - (...) - Enton, segundo parece, en relacion 4 excelencia da cidade, a capacidade
de facer cada un o seu nela pode rivalizar coa stia sabedoria, coa sia moderacion e a sua valentia. (...). -
Pois un home xusto non diferird en nada da cidade xusta en canto 4 idea da xustiza mesma, sendén que sera
semellante. - Semellante, en efecto. - Porén, unha cidade parece xusta cando os tres tipos de naturezas que
existen naquela fan cada un o seu; e pareceunos moderada, valente e sabia a causa dalgunhas outras
afeccions e habitos deses mesmos tipos de naturezas. - E verdade. - Por conseguinte, querido amigo,
estimaremos que quen tefia eses mesmos tipos na stia alma, a causa das mesmas afeccions que aqueles, ¢
ben merecedor de recibir os mesmos apelativos que a cidade.

PLATON; Republica, Libro IV, 432b-435c.

PLATON (texto 2) Republica, Libro VI, 509¢-511e

- Pensa, enton, como diciamos, que son duas entidades, unha rexe o mundo do intelixible e a outra o
mundo do visible. - (...). - Toma agora unha lifia dividida en dlas seccions desiguais e de novo corta estas
duas partes, segundo a mesma proporcion, a da especie que ¢ visible e da que ¢ intelixible, e terds a
claridade e a escuridade en relacion a ambas, na visible atoparas unha seccion de imaxes. Doulle o nome
de imaxes, en primeiro lugar, 4s sombras, e despois aos reflexos na auga e en todo canto se constitie
como compacto, liso e brillante, e, se me entendes, a todo o semellante a iso. - (...). - Verdadeiramente
estarias disposto a declarar que a lifia quedou dividida en canto & sua verdade e non verdade, de modo tal
que o opinable ¢ ao cognoscible como o € a copia respecto do que ¢ copiado? -Por suposto que si. -Pois
considera agora se tamén hai que dividir a seccion do intelixible. -E como? -Deste modo: por un lado, a
alma, servindose das cousas antes imitadas como se fosen imaxes, vese obrigada a buscar a partir de
hipdteses e non se dirixira a un principio, senon a unha conclusion. E, por outra parte, avanza ata un
principio absoluto, partindo de hipoteses e sen imaxes, facendo o camifio coas ideas mesmas e por medio
delas. - Comprendo que ao que te refires € 4 xeometria e ciencias irmds. - Comprende, enton, a outra parte
do intelixible, cando digo que iso a razon mesma alcdnzao co seu poder dialéctico, facendo hipdteses non
como principios, sendon como hipdteses reais, que son puntos de apoio e de partida para levala ao
principio de todo ata o absoluto. Unha vez alcanzado ese principio, dedicdndose de novo 4s cousas que

43



dependen dela, descendera ata a conclusion, sen servirse en absoluto de nada sensible, sendn das ideas
mesmas, a través delas cara a elas mesmas, rematando con ideas. - Comprendo, pero non suficientemente.
Paréceme que o que dis ¢ unha empresa importante, porque efectivamente queres determinar que € mais
clara a vision do ser e do intelixible, adquirida gracias ao cofiecemento dialéctico que gracias as que
chamamos artes, para as cales as hipoteses son principios. Os que se dedican a elas vense forzados a
contemplalas por medio do pensamento discursivo e non dos sentidos. Pero porque non avanzan cara a un
principio, ao examinalas, sendn a partir de supostos, parecerache que non postien cofiecemento acerca
delas, ainda que sexan intelixibles xunto cun principio. Paréceme que chamas pensamento discursivo ao
estado mental dos xedmetras e similares e non intelixencia, como se o pensamento discursivo estivese
entre a opinidn e a intelixencia. - Comprendiches perfectamente. Aplica a esas catro seccions catro
afeccions que se xeran na alma: intelixencia, 4 mais elevada; pensamento discursivo, 4 segunda; & terceira,
a crencia; e 4 tltima, a conxectura; ordénaas segundo unha proporcion, pensando que canto mais
participen da verdade, tanto mais participan da claridade.

PLATON: Republica, Libro VI, 509¢-511e.
PLATON (texto 3) Republica, Libro VII, 514a-517¢

- Despois diso compara a nosa natureza respecto da sua educacion ou da sua falta de educacion cunha
experiencia como esta. Imaxina homes nunha especie de morada subterranea en forma de caverna, cunha
longa entrada aberta, en toda a stia extension, & luz e imaxina que estan ali dende nenos coas pernas € o
pescozo encadeados de maneira que tefien que permanecer ali € mirar unicamente cara adiante, pois as
cadeas impidenlles xirar a cabeza. Mais lonxe a luz dun lume que arde mais arriba, detras deles e entre o
lume e os encadeados un camifio mdis alto; e ao longo do camifio imaxina que foi construido un muro,
como as cortinas que se levantan entre os monicrequeiros e o publico, para amosar por encima delas os
bonecos. - (...) - Daquela, non hai dubida de que tales homes non poderian pensar outra cousa que non
sexa que o verdadeiro son as sombras dos obxectos fabricados. - Necesariamente. - Considera, agora, que
pasaria se fosen liberados das stias cadeas e curados da sua ignorancia e, se consonte 4 siia natureza, lles
ocorrese isto: que un deles fose ceibado e obrigado de stpeto a levantarse, a voltar o pescozo, a camifiar e
a mirar cara a luz e que, ao facer isto, sufrise e que a causa do escintileo da luz non fose quen de percibir
aquelas cousas das que ata enton via sombras. Que cres que responderia se alguén lle dixese que ata enton
sO tifia visto bagatelas e que agora, en cambio, mdis préximo ao real e volto de cara a obxectos mais reais,
mira mais correctamente? (...) - (...) - Necesitaria afacerse, creo eu, para ser quen de ver as cousas de
arriba. E primeiramente veria con mais facilidade as sombras e, despois, as imaxes de homes e doutros
obxectos reflectidos nas augas, e por ultimo os homes e as cousas mesmas. E despois diso, contemplaria
mais doadamente pola noite as cousas do ceo e 0 mesmo ceo, dirixindo a mirada 4 luz das estrelas e da
lta, mais doadamente que durante o dia o sol e o que a el lle pertence. - Como non? - E por tltimo, creo
eu, seria o sol, non as suas imaxes reflectidas nas augas ou noutro lugar alleo, sen6n o sol en si mesmo e
no seu propio lugar, o que poderia ver e contemplar. - (...) - Enton que? E se el recordase a primeira
morada e a ciencia de ali e os seus compafieiros de carcere, non cres que estaria ledo co cambio e que se
compadeceria deles? - (...) - Pois ben, meu querido Glaucén, esa imaxe debémola aplicar totalmente ao
dito anteriormente; hai que comparar a rexion que se manifesta por medio da vista coa morada do cércere
e esa luz do lume co poder do sol; compara a subida ao mundo de arriba e a contemplacion das cousas
deste coa ascension da alma 4 rexion do intelixible e non errards respecto do que espero que € o que ti
desexas oir. Mais ¢ a divindade a que sabe se isto ¢ realmente verdade. O que a min me parece € que no
mundo intelixible o Gltimo que se percibe, e con dificultade, ¢ a idea do ben, pero, unha vez percibida, hai
que colixir que € a causa de todo o recto e fermoso que hai en todas as cousas e que no mundo visible
xerou a luz e ao sefior desta e que no mundo intelixible xerou a verdade e o cofiecemento e que convén,
pois, vela para poder proceder con sabiduria tanto na vida privada como publica.

PLATON: Republica, Libro VII, 514a-517c.

44



