
III.- PERÍODO SISTEMÁTICO, ONTOLÓXICO OU
METAFÍSICO (S. V-IV a. C)

PLATÓN (“Aristocles”)

1.-  TÓPICO  1:  COSMOS,  REALIDADE  E  COÑECEMENTO  EN  PLATÓN  (DO  MITO  AO
LOGOS)

1.1.- Vida (428/7-348/7 – S. IV a. C.) “O de anchas omoplatas”
Nacido en Atenas de familia nobre. O seu verdadeiro nome era “Aristocles” e posteriormente recibiu o
nome de Platón aludindo  as súas anchas costas. Os seus dous irmáns, Adimanto e Glaucón aparecen na
obra a “República” e súa irmá, Potone, foi nai de Espeusipo, a quen Platón deixou á súa morte a cargo da
dirección da Academia, rivalizando este con Aristóteles (que ingresou na Academia de Platón ós 17 anos,
no 367, cando tiña Platón 61), alcumado por Platón “o lector”,  a “mente da escola”. Os seus parentes
Crítias e Cármides participaron no “goberno dos Trinta Tiranos” no 403 (instaurado trala fin da Guerra do
Peloponeso 431-404, apoiados por Esparta),  derrocados logo por Trasíbulo,  que condenou a morte a
Crítias e Cármides, por causa de cuxo parentesco tivo que fuxir a Megara Platón, logo de morrer Sócrates
(399). 

Na súa xuventude Platón non se dedicou de cheo á filosofía, pois como membro de familia nobre, nun
principio  aspirou á carreira  política.  Os seus parentes  oligarcas  (e logo Tiranos),  Crítias  e Cármides,
instárono a que se introducise  en política  baixo a  súa protección.  Logo os oligarcas  fixeron política
violenta perpetrando crimes, e trataron de involucrar a Sócrates, inimigándose por isto Platón con  eles.
Pero  tampouco  os  demócratas  posteriores  foron  mellores  ao  condenar  a  Sócrates  a  morte,  polo  cal
abandonou Platón a carreira política (tal e como explica na súa famosa “Carta VII”), anque a idea retora
de toda a súa filosofía nunca deixará de ser a de proxectar unha sociedade ideal (República) que sexa
“xusta” (tal e como indica o subtítulo da obra República “ou do xusto”) e na que sexa imposible unha
condena inxusta coma a de Sócrates. Esta é a finalidade última de toda a filosofía de Platón.
Aristóteles  di  que  na  súa  xuventude  Platón  relacionouse  con  Crátilo,  filósofo  heraclíteo,  de  quen
aprenderá que o mundo sensible está en continuo cambio.

De Sócrates, de quen se fixo discípulo ós 20 años, aprende que o coñecemento verdadeiro é acadable no
plano intelectual, conceptual (non no sensible). 
Morto Sócrates (399), retirouse Platón a Megara por un curto período entaboando contacto con Euclides
de Megara, quen combinaba as doutrinas de Parménides e Sócrates, pero combatía as ideas de Platón, que
lle contestou no diálogo o “Sofista” refutando o eleatismo.
Logo Platón fixo unha longa viaxe (3 anos) por Exipto e Cirene (Libia), regresando a Atenas no 395. 
Máis tarde faría tres viaxes á Magna Grecia (Tarento e Siracusa no sur de Italia), viaxes que dividen os
principais períodos da súa Filosofía.

Na primeira viaxe á Magna Grecia (no 388/ ós 40 anos) coñeceu ao pitagórico Arquitas de Tarento, que
deixou nel a pegada da preexistencia das almas. Logo continuou a súa viaxe a Siracusa (Sicilia) facéndose
amigo de Dion, cuñado do tirano Dionisio I, ao que lle desagradan os ideais políticos de Platón e véndeo
como escravo, sendo rescatado por Aníceres (387) podendo así volver a Atenas. Alí fundou a “Academia”
(no 387, ós 41 anos), chamada así por estar preto do santuario dedicado ao heroe Academo e permanece
en Atenas 20 anos. A Academia pode ser considerada a primeira Universidade europea. Anque o interese
de  Platón  era  formar  políticos  e  gobernantes,  tamén  ensinaba  cousas  non  útiles  inmediatamente,  ó
contrario  que  os  sofistas  (retórica),  fomentando  así  o  amor  desinteresado  á  ciencia.  O programa de
estudios incluía materias preliminares coma a astronomía e a matemática (na  porta da Academia rezaba a

26



célebre  inscrición  “Ninguén  pode  entrar  aquí  sen  ser  xeómetra”,  matemático;  clara  influencia  dos
pitagóricos) e culminaba coa dialéctica. O político así formado non sería un oportunista (sofista) senón un
home  de  Estado  coñecedor  das  verdades  eternas  e  inmutables,  e  por  iso  mesmo  capaz  de  dirixir
adecuadamente os destinos da polis. 
No 366 (ós 61 anos) realizou a súa segunda viaxe a Siracusa,  trala  morte de Dionisio o Vello,  para
encargarse da educación de Dionisio II, que rematará inimigándose con Platón i este regresa a Atenas.
A súa última viaxe a  Sircusa (no 361/  ós 66 anos) fíxoo acompañado dos membros más ilustres da
Academia, pero axiña a súa vida volveu a estar en perigo e voltou a Atenas. No 357, Dion, axudado polos
platónicos e 800 homes, apoderouse de Siracusa e conseguiu instaurar o ideal de Platón: o goberno dos
filósofos. Pouco despois Dion foi asasinado polo platónico Callipos.

Platón xa non volveu a saír de Atenas. Deixou a Academia en mans de Heráclides de Ponto e dedicouse a
escribir. Segundo Cicerón morreu (no 348) escribindo e foi enterrado no xardín da Academia.
Resume da súa vida

- Orixe e intención política
- Xuízo de Sócrates e decepción política: pescuda filosófica da verdade e a xustiza
- Primeira viaxe a Siracusa: fundación da Academia
- Segunda viaxe a Siracusa: intento de educación segundo os ideais da “República”
- Terceira viaxe a Siracusa: intento de instauración do goberno dos filósofos
- Hasta a súa morte: intento de superar os defectos da teoría das ideas

1.2.- Obras
a) Período socrático  - Apoloxía de Sócrates

ou de xuventude: - Cármides: sobre a temperanza (soprosine)
- Protágoras: a virtude pode ensinarse

b) Período de transición: - Crátilo: sobre Heráclito e a linguaxe
- Gorxias: sobre o dereito do máis forte
- Menón: sobre a reminiscencia
- Hipias maior: sobre a beleza
- Hipias menor: o intelectualismo moral

c) Período de madurez: - Fedro: sobre o amor, mito do carro alado
- Fedón: sobre a inmortalidade da alma
- Banquete: sobre a Beleza/amor  
- República: Utopía, Estado, educación, 
   coñecemento, simil da liña, mito da caverna

d) Período crítico: - Parménides: autocrítica da teoría  das ideas
-Teeteto(pitagórico): crítica do coñecemento          
  sensible.

   -Sofista: Algunhas posibles solucións ós problemas do 
"Parménides".
- Político: sobre o verdadeiro gobernante: é o que 
  sabe

e) Período de vellez: - Timeo: Cosmoloxía matemática
- Leis: Máis realista que a República
- Carta VII: Autobiografía  política de Platón

Hai que estudiar ben o período de madurez. O resto só coñecelos por enriba.

27



1.3.- Antecedentes da Teoría das Ideas de Platón
a) Heráclito, a través de Crátilo, inflúe no mundo sensible de Platón (ontoloxía)
b) Parménides, quizais a través de Euclides de Megara, inflúe no mundo intelixible de Platón

(ontoloxía)
c) Sócrates:  Inflúe  no  método  e  definición  de  conceptos  universais  morais:  a  maiéutica  de

Sócrates perfeccionase en Platón converténdose en dialéctica. (gnoseoloxía)
d) Pitagóricos: inflúen na concepción matemática do mundo e na concepción da alma de Platón

(na súa gnoseoloxía, na súa cosmoloxía e na súa antropoloxía)

1.4.-TÓPICO: REALIDADE EN PLATÓN: ONTOLOXÍA OU CONCEPCIÓN DA REALIDADE:
DOUS MUNDOS (DUALISMO COSMOLÓXICO) 
Platón concibe a realidade dividida en dous mundos: distingue entre mundo dos obxectos sensibles e
mundo dos obxectos intelixibles,  tratando de sintetizar na súa ontoloxía as influencias de Heráclito  e
Parménides.
a)Heráclito influíu en Platón a través de Crátilo. A idea de Heráclito de que "todo flúe" aplícaa Platón só
ós obxectos do mundo físico ou sensible, que están en devir ou cambio constante, sendo este mundo algo
cambiante e  non verdadeiramente real.  Del non podemos ter un coñecemento científico (episteme),
senón sómente opinión (doxa), porque a ciencia trata de obxectos fixos, estables, permanentes.
b)Parménides influe en Platón a través  de Euclides  de Megara.  De Parménides  acepta  Platón a  súa
afirmación racional (do logos=razón): "só o ser é (existe)"; e aplícaa unicamente ao mundo das ideas, pois
para Platón o que existe verdadeiramente son as ideas, esencias ou formas. 
Pero non cre que o mundo sensible sexa completamente non-ser (non existencia=nada) coma Parménides
dicía: "o non-ser (o que cambia ou se move, o cambio do mundo sensible) non é (non existe)". Por tanto,
Platón cre que anque o mundo sensible e cambiante non existe verdadeiramente, si "participa" do ser
(participa da existencia), "imita" ou é copia do ser, é dicir, non equivale á nada (coma para Parménides),
senón que está entre o ser (existencia) e o non-ser (nada), é unha realidade sómente copiada, imitada, ou
participada. Existe, por tanto, unha verdadeira realidade (ideas) e unha realidade non verdadeira, sómente
copiada, imitada, participada: só “sombras” das ideas.

1.4.1.- Teoría das ideas ou “Mundo das ideas”: confianza na razón, desconfianza nos
sentidos
As ideas,  formas ou esencias  son  invisibles e só poden ser captadas  polo  pensamento puro (razón
intuitiva) e non polos sentidos. Non debemos confundir as "ideas" de Platón co uso corrente do termo
idea como se fose algo subxectivo que só eu (suxeito) teño na miña mente e que non é real: coma cando
dicimos "isto é só unha idea que non ten nada de real". As ideas de Platón non están sómente na miña
mente, senón que existen realmente (teñen realidade ontolóxica), anque non ocupan ningún lugar no
espacio. Son, por tanto, contidos obxectivos (válidas para tódolos homes). Nosoutros descubrímolas, non
son simples invencións nosas.

Características das ideas:
- Só son capturables polo pensamento puro (razón intuitiva=gnoesis), non polos sentidos
- Non están suxeitas ó cambio, son permanentes, inmutables.
- Son eternas ou atemporais (están fóra do tempo)
- Son verdadeiramente reais: máis reais cás cousas sensibles que só son sombras, copias ou imitacións.
-  Son  transcendentes  ou separadas  das cousas  particulares  e  da mente  humana.  Non significa  que
ocupen outro "lugar", pois o intelixible non ocupa lugar no espacio: son incorpóreas.

28



-  Son  independentes das cousas:  non cambian nin perecen coas cousas. Un home pode cambiar  ou
morrer,  unha cousa bela  pode cambiar  ou morrer,  pero as ideas  de home e beleza  non cambian nin
perecen.
- Las ideas  están xerarquizadas:  non tódalas  ideas están ao mesmo nivel,  unhas son superiores a

outras formando unha pirámide, sendo a “idea de ben” a superior a tódalas demais: 
O  ben é a idea suprema porque  dela dependen todas as demais:  nela unifícase toda a realidade (o
ser=ideas),  todo o coñecemento  e  todo actuar  ético  e  contemplación  estética  (unifica  a  realidade  ou
ontoloxía,  a epistemoloxía,  a ética e a estética ).  Isto quer
dicir que:
a) O ben é principio ontolóxico (principio do que procede

toda  a  realidade=ideas):  é  causa  do  ser  (realidade  ou
existencia) das demais ideas (na "República").

b) O  ben  é  principio  gnoseolóxico  (principio  do  que
procede  todo  coñecemento):  é  a  fonte  ou  causa  da
intelixibilidade de todas as ideas (na"República").

c) O ben é principio ético ou moral (na "República"), pois a idea de ben tamén é unha idea moral que
rexe o noso comportamento, é principio absoluto de todas as valoracións (ideal de xustiza, templanza
etc.) 

d) O ben identifícao Platón coa beleza (estética) (ben=beleza) no diálogo o  "Banquete". Por iso, o
ben é tamén a idea máis bela. Así entendemos que neste diálogo o ben=beleza é  tamén fin (telos)
realizado e existente ao que tenden tódalas ideas e tamén o fin ao que tende o home impulsado polo
amor (eros). Mediante o “eros inferior” os homes síntese atraídos pola beleza corporal e buscan a
inmortalidade enxendrando fillos, pero existe un eros ou unha atracción  superior, mediante a cal o
home busca a inmortalidade tendendo a acadar a idea máis bela=ben (por exemplo, os filósofos e
sabios coma Homero e Solón); a este “amor superior” refírese a tradición cando dicimos que "é un
amor platónico". Ademais, o "Banquete" contén  elementos místicos ou relixiosos de ascensión ás
ideas que tomará o neoplatonismo e o cristianismo. Advírtase a influencia desta idea do "eros" ou
amor na doutrina cristián do amor a Deus: primeiro mandamento.

Os catro aspectos do ben valen tamén para as cousas, xa que estas non son máis ca copias, ou sombras das
ideas delas.

1.4.2.-  Mundo sensible
As cousas do mundo sensible son  visibles  e son captadas  polos sentidos, que só nos ofrecen  opinión
(doxa)  sobre as cosas;  os sentidos  captan o constante  movemento ou cambio  das cosas,  que non é
verdadeira realidade,  senón só  aparencia:  os sentidos non nos din o que as cousas son, senón o que
parecen ser=aparencia.
Características do mundo sensible:
- Só capturable polos sentidos
- Composto de cousas cambiantes e temporais 
-  Non son  verdadeiramente reais: só son aparencias, sombras, copias,  participacións ou imitacións
(están entre ser e non-ser)
- Son  inmanentes (o contrario de transcendentes) ás cousas, son  corpóreas e ocupan un "lugar no
espacio".
- Cambian e perecen: Un home particular cambia e morre, unha cousa bela cambia ou morre, tódalas

cousas en xeral están cambiando e desaparecendo.
- As cousas están ordenadas segundo a xerarquía das súas ideas

Física ou Cosmoloxía Platónica: Orixe do Mundo Sensible
Platón explica no diálogo “Timeo” a formación do cosmos. Pero como o cosmos (significa orde) é algo
físico (da physis), a explicación só pode ser "verosímil" ou aproximativa (non científica), pois a Física
non pode ser ciencia exacta dado que trata do mundo sensible en constante cambio.

29

IDEA DE BEN

IDEAS MORAIS Y ESTÉTICAS

IDEAS OU CONCEPTOS MATEMÁTICOS

IDEAS DE COUSAS NATURAIS



Segundo Platón, na orixe había catro realidades distintas que existían dende toda a eternidade: a) as
ideas  (causa formal ou exemplar); b) a  materia  (causa material) formada polos catro elementos (de
Empédocles) mesturados en desorde ("Caos"); c) o demiurgo ou artesán divino (causa eficiente) ou ser
divino que desfrutaba contemplando as ideas; e) o espacio ou "receptáculo".
O demiurgo (palabra grega que significa artesán)  non é un deus "creador" (a partires da nada), senón
que é sómente un "artesán divino", pois limitase a modelar os elementos xa existentes. ¿Que é o que
move ao demiurgo a modelar o mundo ou cosmos? a  súa bondade (causa final: teleoloxía) é o que o
move ou impulsa a dar forma ao mundo ou cosmos. Así pois, o Demiurgo procede do seguinte xeito:
tomando como modelo ou causa exemplar as ideas ou "formas" e os números, colle os 4 elementos de
Empédocles mesturados de maneira caótica, e introdúceos no espacio ou "receptáculo", dándolle así unha
"orde" (cosmos) ou forma semellante ás relacións musicais (Pitagóricos), anque de maneira imperfecta
debido á imperfección da materia.

Por orde formou: tomando como modelo o mundo das ideas e dos números e en especial a idea de animal
vivinte, formou primeiro a alma do mundo ou cosmos, logo o corpo do mundo dándolle movemento de
rotación e uniuno á alma encomezando a vivir no tempo, a continuación formou as esferas celestes ou
deuses  astrais  inmortais  de lume,  logo a  parte  racional  e  inmortal  da alma  que corresponde ao
elemento terra. Deixou logo ós deuses inferiores a formación dos corpos e a súa unión ás almas, logo
crearon outra alma mortal divida en dúas: irascible e concupiscible, unha vez formado o home, o seu
primeiro nacemento é natural pero as seguintes son reencarnacións que dependen da boa ou mala conduta;
a continuación os deuses inferiores crearon os vexetais, e finalmente dúas especies animais: os peixes que
se corresponden co elemento auga, e as aves col aire. O Demiurgo continuou formando a Terra esférica
no centro do universo  con movemento  de rotación  arredor  do eixo  do mundo (Xeocentrismo,  que
permanecerá ata Copérnico)  collendo os  4 elementos  do caos e  imprimíndolles  figuras xeométricas
(cosmos=orde): 

- ao elemento terra deulle figura matemática de cubo (catro triángulos isósceles por cada cara)
que non pode transformarse en ningún outro elemento. Os demais elementos compóñense de
triángulos escalenos, resultado de dividir un isósceles en 2 e poden transformarse entre si.

- ao lume: tetraedro (pirámide) formada por catro triángulos equiláteros compostos cada un da
unión de 6 triángulos rectángulos escalenos que forman un triángulo equilátero por cada cara.

- ao aire: octaedro (8 triángulos equiláteros)
- ao auga: icosaedro (20 caras formadas por triángulos equiláteros)
- O dodecaedro representa a estrutura do cosmos (12 constelacións, os meses do ano)

Optimismo universal: a obra do demiurgo e a máis perfecta que era posible executar tendo en conta a
imperfección da materia.

- Conclusión: é unha concepción matemática do cosmos: influirá no nacemento da ciencia moderna,
é unha  concepción espiritualista  (o demiurgo asemellase ó nous de Anaxágoras e contraponse  ó
atomismo=concepción  materialista  mecanicista),  i  é  unha  concepción  transcendente  (influirá  no
cristianismo a través do neoplatonismo: o demiurgo artesán pasa a ser o Deus cristián creador e as
ideas convértense en pensamentos de Deus).

1.4.3.- Relación entre ambos mundos
a)Participación (methesis en "República"): as cousas do mundo sensible "participan" das ideas do mundo
intelixible: por iso non son a nada ou o non-ser de Parménides

b)Imitación (mímese en  "Sofista"  e  "Timeo"):  No  sofista  di  que  a  relación  entre  as  ideas  é  de
"participación" e que a relación entre as ideas e as cousas é de "imitación". No "Timeo" substitúe a idea
de  participación  pola  de  imitación  ou  exemplarismo:  fala  de  como  o  demiurgo  fixo  as  cousas  a
"imitación" das ideas.

30



c)  Finalidade (teleiosis):  As ideas son o fin ao que tenden as cousas. E tódolos seres (ideas e cousas
tenden a un fin último: a idea de ben.

1.4.4.- Conclusións da ontoloxía
- Platón representa un  progreso respecto a presocráticos  (afirma a existencia dun ser non material),
sofistas (négase a aceptar a relatividade da ciencia e valores morais) e Sócrates (estende as definicións
éticas ó campo da lóxica e ontoloxía): síntese entre filosofía presocrática e socrática
- Afirma o Ser inmaterial contra o materialismo (atomistas)
- Acepta o cambio de Heráclito, pero afirma que é só unha parte da realidade ou do ser
- O verdadeiro ser é transcendente. Fronte a Parménides, que só fala do ser, Platón distingue entre o ser

(ideas) e os seres (imitacións). As cousas sensibles participan do ser, o único (idea) non se dá sen o
múltiple (imitacións de cada idea).

A teoría das ideas de Platón ten un problema: a separación (ou xorismós) entre idea e cousas. ¿Como se
realiza a idea na cousa?. Platón non explica ben a relación entre as ideas e as cousas, anque o intente cos
conceptos de "participación" e "imitación". A solución de Aristóteles será a Teoría Hilemórfica.

2.- COÑECEMENTO EN PLATÓN

GNOSEOLOXÍA OU TEORÍA DO COÑECEMENTO
Vimos de ver que na ontoloxía Platón trata de unificar os antecedentes de Heráclito e Parménides. Agora,
na   gnoseoloxía  están  presentes  tamén  ambas  influencias,  pois  a  gnoseoloxía  non  se  pode  separar
radicalmente  da  ontoloxía,  xa  que  o  que  se  coñece  (gnoseoloxía)  é  a  realidade  (en  Platón=as  ideas
=ontoloxía). Pero a estas influencias engade Platón, na gnoseoloxía, dúas máis: 

a) O método indutivo de Sócrates  (ironía +maiéutica para acadar as definicións universais e necesarias),
que Platón perfecciona e chama "dialéctica". Segundo o método de Sócrates, a intelixencia elévase por
enriba do móbil, o particular e continxente (contrario de necesario) ata chegar á formación dos conceptos
universais  morais,  mediante  definicións.  Pero Platón aplica  este  método non só ós conceptos  morais
(coma Sócrates tiña feito: ben en si, xustiza en si, etc.) senón a tódolos conceptos. Ademais Platón atribúe
a estes conceptos universais non só un valor mental ou subxectivo (válido só para un suxeito, coma fixera
Sócrates), senón tamén un valor ontolóxico,  real ou obxectivo (válido para tódolos humanos):  son as
ideas, esencias ou formas.

b) Os pitagóricos inflúen en Platón a través de Arquitas de Tarento mediante dúas ideas: A primeira idea
é  a  importancia das matemáticas  como paso intermedio  para ascender  ao mundo das  ideas  (como
veremos agora na súa teoría  do coñecemento  ou gnoseoloxía),  e  tamén a concepción matemática  do
cosmos (que veremos logo na física ou cosmoloxía de Platón). A segunda idea é a concepción da alma
como algo inmortal, preexistente e separado do corpo (dualismo antropolóxico) e que cae no corpo como
nun cárcere da que ten que liberarse para voltar ó mundo das ideas (verémolo na súa gnoseoloxía -teoría
da reminiscencia- e na súa Antropoloxía). 
En  resume:  Platón  na  súa  gnoseoloxía  trata  de  ascender  dende  o  coñecemento  sensible  (Heráclito,
sentidos)  ata  o  coñecemento  intelixible  (Parménides,  razón)  perfeccionando  o  método  inductivo  de
Sócrates, engadindo á concepción de Sócrates que o mundo das ideas é a verdadeira realidade ontolóxica
e non só un concepto da mente e introducindo a matemática (pitagóricos).

31



2.1.- Símil da liña
Anque  o  diálogo  "Teeteto"  é  posterior  á  "República",  no  primeiro  refuta  Platón  a  idea  de  que  o
coñecemento sensible sexa verdadeiro coñecemento (só o coñecemento racional o é), sería algo así coma
a parte negativa da súa teoría do coñecemento. En troques, na "República" (cara o final do libro VI) é
onde Platón expón a parte positiva da  súa teoría do coñecemento, axudándose do chamado "Símil da
liña". E inmediatamente despois, ó comezo do libro VII, exemplifica o que quixo dicir no "Símil da liña"
(graos de coñecemento) mediante o celebérrimo texto da "Alegoría da Caverna". 

Símil  da liña (Rep. VI): relaciona os niveis de ser (realidade) cos graos de saber: relación ser-
coñecer.

Gnoseoloxía Ontoloxía
(niveis de coñecemento) (niveis de realidade)  
                                                                                                                                                                    

   Tipos de saber  Graos de coñecemento       Obxectos         
                                                 coñecemento

                    (dialéctica) gnoesis ou razón intuitiva (intelixencia)          ideas ou arxés                        mundo
             (orixinais ou arquetipos)     intelixible

Ciencia ou
Episteme     (matemática) dianoia ou razón discursiva (pensamento) obxectos matemáticos

                     (física) pistis, fe ou crenza animais, natureza e arte
                                                                                                                                                                                  mundo 
Opinión ou                                                                                                                                                                  sensible
doxa       (ignorancia) eikasía, conxectura ou suposición iconos, imaxes ou sombras

                                                              ignorancia

Non debemos esquecer que o que Platón pretende (o mesmo ca Sócrates) é poder facer ciencia, e para isto
é necesario que posuamos algún tipo de coñecemento inmutable,  estable  (as ideas).  Para acadar  este
coñecemento (a ciencia=episteme) temos que ascender por estes "graos de coñecemento" dende o grao
máis baixo: eikasía ata o máis elevado: gnoesis. A liña divídese primeiramente en dúas grandes metades
desiguais porque só uns poucos chegan ó grao superior de coñecemento: a inferior corresponde á opinión
(en grego: doxa) e a superior corresponde á ciencia (episteme). Cada grao de coñecemento (gnoseoloxía)
refírese a un nivel distinto de obxectos (ontoloxía). A doxa correspóndese co mundo sensible e por iso del
non  podemos  ter  verdadeiro  coñecemento,  pois  neste  mundo  todo  cambia  (Heráclito).  A  episteme
correspóndese  só  en  parte  co  mundo  das  ideas  e  del  si  podemos  ter  verdadeiro  coñecemento,  pois
refírense a obxectos máis estables (obxectos matemáticos e ideas). Estas grandes metades desiguais da
liña divídense á súa vez noutras dúas metades tamén desiguais. A doxa divídese en eikasía, que é o grao
máis baixo de coñecemento e no que se atopa a maioría da poboación, e pistis que é un grao máis elevado
de coñecemento, pero non aínda verdadeiro coñecemento porque ambos pertencen á opinión ou doxa. E a
metade superior (episteme) divídese en dianoia, que é o grao máis baixo de episteme (pero máis elevado
cá pistis) e a gnoesis que é o grao superior de coñecemento e que se ocupa das ideas.

¿Que pretende dicir Platón con este símil?
Para Platón, mediante a educación (en grego: paideia) a mente humana atravesa, dende la ignorancia ata o
coñecemento máis elevado, dous grandes campos: o da opinión (doxa) e o da ciencia (episteme). Para
chegar  ó nivel  superior  de coñecemento,  ascéndese dende o menos estable  ou permanente  (sentidos,
imaxes) cara o máis estable ou permanente (razón, ideas).
La metade inferior da liña subdivídese en dúas:
a)Eikasía: É o nivel máis baixo de coñecemento e ten por obxecto as imaxes ou sombras das cousas do
mundo sensible, coma cando as vemos reflectidas na auga ou en superficies pulidas. Pero como para

32

M
ediante educación ou paideia



Platón as cousas do mundo sensible son copias ou imitacións das ideas, entón a eikasía é xa unha imaxe
dunha imitación ou copia das ideas, é dicir, unha imaxe de segunda man. 
Por  exemplo:  Ningún conxunto  de  leis  que  forman  a  constitución  dun país  é  perfecta;  hainas  máis
perfectas e menos, pero só a idea de xustiza é perfecta. Se alguén crese que a constitución de Atenas en
tempos da morte de Sócrates representa a idea de xustiza perfecta equivocaríase, pois estaría perante unha
"copia"  ou "imitación" imperfecta  da idea de xustiza.  Pero sería aínda máis  ignorante  aquel   que se
deixase convencer por un sofista de cousas que nin sequera son xustas conforme ás leis imperfectas de
Atenas. Esta persoa estaría perante a "sombra" totalmente errónea da xustiza de Atenas, que á súa vez é só
"imitación" respecto á idea de xustiza perfecta. Outro exemplo: sería o grao de coñecemento que temos
cando soñamos dentro doutro soño que o que vemos é a realidade.

b)Pistis:  É o seguinte  grao de coñecemento  e  refírese  ós  obxectos  do mundo sensible.  Refírese  ós
obxectos físicos (natureza=physis) dos que son sombra os anteriores (eikasía). Por exemplo: Sería o grao
de coñecemento de alguén que toma por xustiza perfecta a xustiza da constitución de Atenas en tempos da
morte de Sócrates. Ou tamén, de aquel home cuxa única idea de cabalo a toma dos cabalos particulares e
non ve que son "imitacións" imperfectas do cabalo ideal. Ou tamén, quen cre que a natureza exterior é a
verdadeira realidade (e non unha copia menos real das ideas), anque esta persoa non está tan afastada da
verdade coma quen, soñando, pensa que as imaxes que ve son o mundo real.  Por iso para Platón os
obxectos sensibles, a física (physis=natureza) non é unha verdadeira ciencia, pois os seus obxectos están
en constante cambio e só son "imitacións" ou "participan" das ideas (Heráclito).

c)Dianoia  ou  razón  discursiva:  O  seu  obxecto  son  os  entes  matemáticos.  É  o  terceiro  grao  de
coñecemento,  máis abstracto cá pistis  porque traballa  só con figuras xeométricas  (triángulos, círculos
etc.),  que  utiliza  como  punto  de  partida  (hipóteses)  para  acadar  unha  conclusión  (ex.  teorema  de
Pitágoras).  O  xeómetra  supón,  por  exemplo,  o  triángulo  como  algo  coñecido  (hipótese)  e  despois
valéndose de gráficos, razoa ou discorre para acadar unha conclusión (teorema). Pero non acada a gnoesis
porque non se eleva por enriba das súas premisas hipotéticas buscando o seu primeiro principio (arxé) ou
idea.  Para Platón  as  matemáticas  ocupan un lugar  intermedio  entre  a  simple opinión e  o verdadeiro
coñecemento, son algo así coma unha escaleira pola que subimos dende as imaxes ata as ideas abstractas.
Por exemplo:  as matemáticas  abstraen só a forma xeométrica das cousas do mundo sensible (formas
triangulares, cadradas, circulares etc.) e traballa con estas figuras abstractas matemáticas discorrendo para
deducir teoremas.

d)Gnoesis ou razón intuitiva: É o nivel máis elevado de coñecemento ó que só o filósofo pode chegar
mediante a dialéctica. O seu obxecto son as ideas totalmente abstractas e xa non se apoia en ningunha
imaxe  ou figura.  Ascende dende as  hipóteses  do matemático  ata  os  primeiros  principios,  formas ou
arquetipos  (  arxés=  ideas):  por  exemplo:  ascende  dende  a  figura  triangular  ata  a  idea  de  triángulo
(Triángulo é toda figura de tres lados cuxos ángulos suman 180º). Tódalas ideas, esencias, ou formas
(expresadas  mediante  definicións)  son  os  primeiros  principios  tanto  do  coñecemento  (principios
epistemolóxicos) como da realidade (principios ontolóxicos). 

Estes graos de coñecemento representan o progresivo paso dende a ignorancia máis profunda (eikasía)
pasando pola crenza ou fe (pistis), axudándose coa "escaleira" das matemáticas (dianoia) para acadar o
supremo coñecemento das ideas (gnoesis). Isto conséguese co esforzo que require a educación (paideia), á
que Platón concede moita importancia na súa "República" para procurar que só o sabio, só o filósofo
chegue a ser o gobernante: ideal de  filósofo-rei.

2.2.- La "Alegoría de la Caverna" libro VII da "República"
Xusto  despois  do  "Símil  da  liña"  (final  do  libro  VI  da  “República),  Platón  exemplifica  o  paso  da
ignorancia ó coñecemento pasando por eses graos de coñecemento, recorrendo ó celebérrimo mito ou

33



alegoría da caverna na que se condensan, ademais, os principais temas de Platón. Unha alegoría é unha
ficción na cal unha cousa representa ou significa outra diferente. Na "Alegoría da Caverna":
a) Os prisioneiros ven sombras e representan a maioría da humanidade que permanece en estado de

eikasía ou conxectura (ignorancia), vendo sombras da realidade e escoitando ecos da verdade. A súa
opinión é inadecuada porque está deformada polas "súas propias paixóns e prexuízos e as dos demais,
que lles son transmitidas pola linguaxe e a retórica". Son como presos da ignorancia que non teñen
desexo de saír desa prisión.

b) Se un preso logra fuxir, verá os obxectos sensibles que proxectaban a súa sombra e contempla ós seus
compañeiros á luz do lume (que representa o noso sol visible). Este preso liberado atópase no grao de
coñecemento da pistis ou crenza.

c) Se continúa s súa evasión da prisión, ascenderá polo camiño tortuoso que conduce á saída da caverna.
Este camiño representa o grao de coñecemento da dianoia ou razón discursiva das matemáticas, sería
algo así coma unha escaleira que nos permite saír da cova.

d) Cando chega á saída verase cegado primeiro pola claridade do exterior ata que pouco a pouco poderá
ver todos os obxectos do mundo exterior á cova. Esta luz cegadora representa a luz da intelixencia e
os obxectos exteriores representan as ideas do mundo intelixible. E despois do tempo necesario para
acostumarse á claridade (representa o estudio da dialéctica), será capaz finalmente de mirar cara a
fonte desa luz, o sol, que representa a idea de ben, i é a máis elevada na xerarquía das ideas. Este é o
grao máis elevado de coñecemento, a gnoesis ou razón intuitiva que contempla as ideas e comprende
a súa xerarquía,  que se ordena segundo a causa de todas elas:  a idea de ben. Platón equipara ou
identifica o ben co sol: o mesmo que o sol é a fonte de luz que nos permite ver as cousas do mundo
sensible e tamén causa do nacemento e crecemento dos seres naturais (mediante o calor do sol), este
sol actúa como un símbolo do ben na alegoría  da caverna para o mundo intelixible:  é causa das
demais  ideas  (é  principio  ontolóxico),  é  causa  de  que  podamos  coñecer  as  ideas  (é  principio
epistemolóxico)  i  é  causa  da  beleza  (ben=beleza)  e  fin  (telos)  do  noso  comportamento  ético  (é
principio ético). Todo ser, coñecer e actuar unifícanse na idea de ben.

e) Pero se este preso volta á caverna para liberar ós seus compañeiros, farase "ridículo" ós ollos dos seus
compañeiros porque será incapaz de ver ben na escuridade da caverna. Isto representa ao sabio que
chegou a adquirir o verdadeiro coñecemento, é dicir, a Sócrates, quen, unha vez que ten visto a luz
das ideas coa súa intelixencia, vese cegado pola escuridade da caverna, mundo sensible, ou mundo
cotián da ignorancia. É máis, se este home liberado da ignorancia, Sócrates, tratase de liberar tamén
ós seus compañeiros, que aman a escuridade e consideran as sombras como a verdadeira realidade,
estes mataríano. Isto alude á condena a morte de Sócrates.

En resumo: a ascensión pola liña non se produce de forma repentina e automática, senón que require
esforzo e disciplina, é dicir, educación (paideia). Mediante a educación o mozo irá achegándose pouco a
pouco ao coñecemento das verdades eternas e absolutas (as ideas), liberándose así dos prexuízos, o erro, a
falsidade  e  persuasión  sofistica.  Esta  educación  é  importante  principalmente  para  os  gobernantes  da
República: para o filósofo-rei. Estes gobernantes da polis serían como cegos guiando a outros cegos se
quedasen no grao da eikasía  ou a pistis,  e levarían a nave do Estado ao naufraxio.  Polo tanto,  estes
gobernantes deben ser filósofos, conducir  o Estado correctamente cara o seu ben. A preocupación de
Platón é, pois, política: o ben do Estado ou polis, de aí o título do diálogo "República ou do xusto".  

2.3.- División das ciencias
Do que vimos de ver no símil da liña dedúcense os distintos tipos de saberes ou ciencias:
a)Física: Para Platón a Física non é ciencia, pois trata dos obxectos do mundo sensible, os cales están en
constante cambio, e a ciencia necesita obxectos estables. Por tanto a física correspondese con grao da
pistis, que pertence á opinión ou doxa (mundo dos sentidos: Heráclito). 

b)Matemáticas: É xa unha ciencia (episteme) porque trata de obxectos estables, pero non é a ciencia máis
elevada,  pois aínda se axuda de hipóteses (gráficos, figuras matemáticas). As matemáticas ocupan un

34



lugar  intermedio  e  serven  para  axudar  á  mente  do  filósofo  no  ascenso  dende  a  doxa  ás  ideas
desprendéndose do sensible (de aí a inscrición da porta da Academia).
c)Dialéctica: É verdadeira ciencia, totalmente abstracta: suprema
-Aspecto lóxico da dialéctica: dende o punto de vista do logos ou razón humana a dialéctica é un método
de coñecemento humano para elevarse por enriba do particular e o movemento propio do coñecemento
sensible chegando ata os conceptos universais abstraídos da realidade. A dialéctica busca os primeiros
principios  (ideas)  das  hipóteses  matemáticas.  Acádase  seguindo  dúas  direccións:  unha  ascendente
(sínteses) eliminando as diferencias das cousas para chegar a un concepto común que expresa a esencia
das  cousas.  E unha descendente (análise)  que consiste  en dividir  o concepto  xeral  nas súas  distintas
especies clasificando así todos os seres singulares de maneira natural. Así a dialéctica convértese nun
proceso de demostración fronte á retórica sofista que é un proceso de persuasión, pois divide os conceptos
de forma arbitraria.
-Aspecto ontolóxico da dialéctica: Pero a dialéctica tamén se pode entender dende o punto de vista do
que é maximamente real, dende o punto de vista ontolóxico posto que a dialéctica trata das ideas e as
ideas son para Platón a verdadeira realidade. Por tanto, a dialéctica non só ten un aspecto lóxico entendida
como método de coñecemento humano das ideas, senón que Platón, ademais, da realidade ontolóxica  ós
conceptos  abstractos  (da  mente)  converténdoos  en  ideas  (=verdadeira  realidade,  separada  da  mente
humana). A dialéctica en tanto ontoloxía debe tamén proseguir o seu camiño unificando todas as ideas na
idea de ben e tratar de abranguer así toda a realidade con unha soa mirada. Pero esta contemplación de
toda a realidade, comprendéndoa con unha soa mirada non pode acadarse nesta vida, onde a alma está
encerrada  no  cárcere  do  corpo.  Nesta  vida  só  é  posible  un  coñecemento  afastado por  medio  do
razoamento que axuda a “espertar a reminiscencia ou recordo” do que a alma coñeceu na súa existencia
anterior.

Sentidos da Dialéctica: Platón da tres sentidos á dialéctica ou filosofía:
- Filosofía como ascenso ao inmutable: mediante a razón (influencia de Sócrates)
- Filosofía como purificación da alma: mediante a virtude e o amor (atracción) cara o ben (pitagóricos)
- Filosofía como preparación para a morte (pitagóricos): liberación da alma respecto do corpo.
Estes dous últimos sentidos danlle un profundo significado ético á dialéctica de Platón.

2.4.- Reminiscencia ou anamneses (recordo): RACIONALISMO DE PLATÓN
Como a contemplación directa das ideas é imposible mediante a dialéctica mentres a alma se manteña
unida ao corpo material, o esforzo combinado da dialéctica, o amor e a virtude deben purificar a alma
desprendéndoa pouco a pouco da materia e espertar a reminiscencia que consiste en recordar as ideas
contempladas pola alma cando preexistía ao corpo (doutrina tomada dos Pitagóricos). A alma racional
non  aprende  adquirindo  novos  coñecementos,  senón  que  aprende  recordando  o  xa  coñecido  na  súa
existencia anterior. A teoría da reminiscencia aparece no diálogo "Menón" onde o personaxe Sócrates,
utilizando a súa maiéutica  fai  que un escravo ignorante  chegue a  demostrar  o teorema de Pitágoras.
Sócrates  chama a  un escravo que,  segundo asegura  o  seu amo,  Menón,  nunca  estudou xeometría  e
pregúntalle como debuxaría un cadrado que tivera un área dobre do área do cadrado dado (en negriña). O
escravo comeza dúas veces en falso. Logo Sócrates faille ver os seus erros con preguntas adecuadas. A
continuación debúxalle o esquema da figura e formúlalle ó escravo unha serie de preguntas e o escravo
contesta:
a) que o cadrado maior é catro veces maior ca o cadrado dado ( en negriña)
b) que cada unha das liñas de puntos divide en dúas partes iguais un cadrado pequeno
c) que, por tanto, o cadrado formado por liñas de puntos ten un área que é a metade do

cadrado maior
d) e que, en consecuencia, o cadrado formado por liñas de puntos ten un área dobre ca o

cadrado dado
Por tanto, o cadrado construído (liña de puntos) sobre a diagonal dun cadrado dado (en negriña) é de área
dobre que a do cadrado dado. Isto é o teorema de Pitágoras: h2=c2+c2, que en definitiva non di outra cousa

35

   c

  h       c



que: a área do cadrado construído sobre a hipotenusa é igual ca área da suma dos cadrados dos catetos.
Sócrates recorda que non dixo nada ó escravo, senón que só se limitou a facerlle preguntas. Desta xeito
Platón pretende mostrar que a alma racional posúe coñecementos innatos (traídos consigo ao nacer) anque
os teña esquecido por ter caído no cárcere do corpo, que é materia  imperfecta.  A unha filosofía que
explica que a orixe do noso coñecemento é innato (está na propia razón dende nacemento)  chámaselle
racionalismo,  pois  sitúa  a  orixe  do  coñecemento  na  razón (isto  ocorrerá  tamén  no racionalismo  de
Descartes),  mentres  que  as  filosofías  que  sitúan  a  orixe  do  coñecemento  na  experiencia  (sentidos)
chámaselle  empirismo.

En resumo: Para Platón o coñecemento acadase mediante dúas vías: a) a dialéctica no seu aspecto lóxico;
é dicir, como método de coñecemento para ascender ás ideas e que sirve para espertar b) a reminiscencia
que é o fundamento da dialéctica.

3.- TÓPICO 2: PLATÓN: ÉTICA E POLÍTICA

3.1.- ANTROPOLOXÍA PLATÓNICA. DUALISMO ANTROPOLÓXICO: ALMA-CORPO
O mesmo que ocorre co seu dualismo de mundos (dualismo cosmolóxico),  Platón tamén mantén un
dualismo alma-corpo, que significa que a alma está unida ao corpo de forma accidental ou violenta polo
que tende a separarse del para volver ó seu estado primitivo (este dualismo reaparerá no Neoplatonismo,
Santo  Agostiño  de  Hipona  e  Descartes).  Isto  é  lóxico  se  recordamos  a  doutrina  pitagórica  da
preexistencia, reencarnación e inmortalidade da alma que inflúe en Platón. O lugar natural da alma é o
mundo das ideas, onde vivía feliz contemplándoas, logo cae no corpo material como nun cárcere por un
pecado que cometeu, do que terá que purificarse para retornar ao mundo das ideas. Deste xeito enténdese
tamén a doutrina da reminiscencia, pois a alma non aprende senón que recorda o que ten visto no mundo
das ideas. Platón explica isto mediante o famoso "mito do carro alado" no diálogo "Fedro".

A) Mito do carro alado: Simboliza a loita interior do home. Aquí compara Platón a alma humana con un
carro alado conducido por un auriga e tirado por dous cabalos, dos cales un é branco e bo e o outro
negro e malo. A alma, simbolizada por todo o carro, vive e móvese no mundo das ideas, onde pode
contemplalas, e consta de tres partes: un cabalo branco e dócil, que simboliza as paixóns nobres do
home, coma a coraxe e o valor (é a alma que na "República" e no "Timeo" chama Platón “irascible”,
situada no peito  e mortal).  Un cabalo negro e rebelde, que simboliza as paixóns e desexos máis
baixos  do home,  coma os desexos sexuais  (é  a  alma “concupiscible”  da "República"  e "Timeo",
situada no ventre e mortal). E o auriga que representa a alma racional (inmortal) situada na cabeza e
cuxa función é dominar o cabalo negro rebelde xa que o branco déixase conducir. Se o auriga perde o
dominio sobre os cabalos por causa do negro, o carro cae ao mundo das cousas "agarrándose a algo
sólido onde se establece e toma un corpo terrestre.  O mito exemplifica o  concepto pesimista do
corpo que ten Platón na súa antropoloxía e o dominio que debe exercer a función racional sobre as
paixóns irracionais conectándose así a súa antropoloxía coa súa ética, xa que para acadar o ben do
home a razón debe dominar as paixóns (tanto nobres como innobres).

B) Partes ou funcións da alma: Na "República IV" e no "Timeo" Platón explica as partes ou funcións da
alma, doutrina tomada dos pitagóricos.
Alma racional (logos): situada na cabeza, é inmortal, e a súa función e o control das paixóns, creada polo
demiurgo.
Alma Irascible (thymós): situada no peito, é mortal, é a sede das paixóns nobres, creada polos deuses
inferiores.
Alma Concupiscible (epithymetikón): situada no ventre, mortal, sede das paixóns innobres, creada polos
deuses inferiores.

36



3.2.- ÉTICA PLATÓNICA
Da antropoloxía platónica extraese a ética, pois sendo o home nesta vida unha unión accidental do corpo e
a alma, para acadar o ben mediante a virtude deberán terse en conta sobre todo as virtudes da alma pero
tamén na súa relación co corpo. La ética é unha reflexión racional sobre o noso comportamento, como é e
como debe ser. A ética refírese, pois, a cal debe ser o noso modo de actuar. Segundo Platón, as nosas
accións perseguen un fin, e este fin é a felicidade. Por perseguir un fin (telos) a ética de Platón chámase
teleolóxica  e por perseguir  a  felicidade  (eudaimonía)  chámase ética  eudemonista.  É,  pois,  unha ética
teleolóxica y eudemonista. ¿Como se consegue a felicidade? Aquí Platón conecta coa súa antropoloxía: a
alma racional debe dominar as paixóns practicando a virtude. ¿Como entende a virtude? Nas obras de
Platón hai diversas concepcións da virtude, sendo a máis importante a última:

1.- A virtude como mestura equilibrada entre pracer e razón. No diálogo "Filebo" a virtude consiste
nunha "vida mixta" ou mestura equilibrada entre o pracer (hedonismo), que Platón compara coa mel, e a
sabedoría (razón, intelectualismo), que compara coa auga. Pero Platón inclinase máis pola razón, pois na
mestura debe entrar "toda a auga, pero non toda a mel".  

2.-  A  virtude  como  purificación ou  saúde  da  alma:  consiste  en  purificar  a  alma  das  paixóns  e
desprenderse do corpo para ascender ás ideas (influencia pitagórica).

3.- A virtude como sabedoría. A felicidade acádase dentro do mundo das ideas cando buscamos a idea
suprema: o ben en si. ¿Como debemos buscar o ben? Cultivando a filosofía (especialmente a dialéctica),
para  chegar  a  contemplar  o  ben  en  si.  Esta  é  a  influencia  do  intelectualismo  moral de  Sócrates
virtude=sabedoría,  quen,  fronte  ao  relativismo  moral  dos  sofistas,  cría  que  é  posible  acadar  unha
definición dos conceptos morais. Hai que  saber o que é o ben, para poder actuar correctamente. Pero
Platón non é tan intelectualista  coma Sócrates,  pois segundo Sócrates  non hai  unha responsabilidade
moral na mala actuación, xa que quen actuou así non sabía o que é o ben. Pero Platón considera que o
home ten algunha responsabilidade nas súas malas accións por permitir que dominasen as paixóns sobre a
razón. 

4.- A concepción máis importante e tipicamente platónica (“República”) é a virtude como xustiza ou
harmonía das virtudes de cada parte da alma.

- A virtude da alma racional é a prudencia ou Sabedoría (sophia)
- A virtude da alma irascible é a fortaleza de ánimo ou valor (andreia)
- A virtude da alma concupiscible é a temperanza (sofrosine)

Si  cada  unha  das  partes  da  alma  cumpre  a  súa  función, entón  prodúcese  unha  cuarta  virtude  que
abrangue todas as demais:  prodúcese  harmonía ou xustiza (dikaiosyne) dentro do individuo. Pero a
xustiza individual non é suficiente, pois o home é, para Platón, un ser social e a ética conecta coa xustiza 
na polis, é dicir, coa política de Platón.

3.3.- POLÍTICA PLATÓNICA
Na súa antropoloxía Platón distinguiu tres partes ou funcións da alma. Isto conectábase coa súa ética na
que asignou unha virtude a cada parte da alma e se resumía nunha cuarta virtude xeral, isto é harmonía ou
xustiza cando cada unha cumpre a súa función. Pois ocorre que tamén en Política distingue Platón tres
clases sociais que se corresponden coas tres partes da alma da Antropoloxía e coas tres virtudes da Ética.
Platón proxecta na súa "República" unha cidade ideal ou utópica (u-topos, en grego: en ningún lugar),
unha organización política xusta onde sexa imposible un xuízo inxusto coma o de Sócrates. Retorna así ós
intereses  políticos  da  súa  xuventude,  sendo a  política  a  finalidade  de  todo  o  seu  sistema. Para
construír  esta  República  ideal  é  necesario  seleccionar  ós  mellores  gobernantes  (ideal  aristocrático:

37



aristoi=os mellores) mediante a educación (paideia). Estes gobernantes xustos serán filósofos, é o ideal
do filósofo-rei.

1.- A política na obra "República"
A) A República está formada por tres clases sociais que supoñen un paralelismo individuo-Estado: así
como a xustiza no individuo consiste na harmonía das virtudes de cada parte da alma, a xustiza do Estado
consiste na harmonía ou xustiza que se produce cando cada clase social cumpre a súa función. Clases
sociais que deberá haber na República:
- Gobernantes-filósofos (archontes):  gardiáns  superiores  ou  perfectos.  Correspóndense  coa  alma

racional inmortal, cuxa virtude e a prudencia ou sabedoría que se acada co estudio da dialéctica.
- Gardiáns axudantes (filakes): correspóndense coa alma irascible mortal, cuxa virtude é a fortaleza de

ánimo  ou  valentía,  que  se  acada  co  estudio  e  a  práctica  da  ximnasia,  música,  matemáticas,  e
astronomía.

- Traballadores  (crematísticos):  correspóndense  coa  alma  concupiscible  mortal,  cuxa  virtude  é  a
temperanza. Estes non precisan ningún estudio. 

Cando as tres clases sociais  cumpren a súa función: cando os gobernantes gobernan ben, os gardiáns
defenden ben a polis e os traballadores producen o necesario para a vida da polis, prodúcese a xustiza ou
harmonía na polis.

B)Programa de educación (paideia). Só para gardiáns e gobernantes
- Ciclo elemental para todos ata os 20 anos: ximnasia, música e poesía (cultura física, intelectual e

moral)
- Segundo ciclo: selección que separa ós menos aptos e convérteos en gardiáns auxiliares; e os máis

aptos  continúan dos  20 ós  30 anos estudando no segundo ciclo  materias  de carácter  matemático
(correspóndese co grao de dianoia no símil da liña): aritmética, xeometría, astronomía e música.

- Terceiro ciclo: Os 30 anos prodúcese unha nova selección. Os más aptos proseguen dos 30 ós 35
anos estudando dialéctica e logo deberán facer prácticas exercitándose en cargos administrativos ata
os 50 anos, chegando así a gobernantes, que gobernarán por quendas. É o gobernante-filósofo.

C)  Defensa dun “comunismo” de bens mulleres  e fillos  para as clases superiores (gobernantes  e
guerreiros).  Na  “República”  Platón  defende  a  ausencia  de  propiedade  privada para  gobernantes  e
guerreiros (clases superiores), tamén a separación dos fillos dos seus pais quedando a cargo do Estado;
estas dúas medidas pretenden evitar a corrupción dos gobernantes seguindo o ideal espartano. O sentido
destas medidas políticas e que a clase defensora e reitora se sacrifiquen en corpo e alma ó Estado; por iso
deben estar sometidas a un comunismo de bens (non posúen nada en propiedade privada, senón que a
propiedade  dos  bens  é  “común”)  pero  este  “comunismo”  non  ten  nada  que  ver  co  que  nós  hoxe
entendemos  por  comunismo;  en  Platón  non  se  trata  de  eliminar  as  clases  sociais  para  acadar  un
igualitarismo como por exemplo propón Marx no século XIX, senón precisamente todo o contrario, pois
Platón sostén unha ríxida división en tres clases sociais para a súa República.

D)Xerarquía de réximes políticos: 
Na  obra  "República  (Libro  VIII)" os  réximes  van  dexenerando  dende  os  máis  perfectos  ós  máis
imperfectos. Comezando polo máis perfecto:
- Aristocracia ou monarquía:  goberno dos mellores ou do mellor, no cal non existía a propiedade

privada. Domina o elemento ou parte racional da alma.
- Timocracia  (significa goberno dos guerreiros ou militares): este réxime aparece cando dexenera o

anterior.  Nel  aparece a  propiedade privada  da terra  e  a  aristocracia  dexenera así  no  goberno dos
guerreiros ou militares, que se apoderan das riquezas e oprime a labradores e artesáns. Nel domina o
elemento ou parte pasional da alma. Ideal espartano).

38



- Oligarquía (significa goberno dos ricos): a timocracia e a súa ambición crecente de riqueza, dexenera
en goberno de unha pequena minoría de ricos. Aparecen dúas clases antagónicas oligarcas (“zánganos
con aguillón”) e o pobo.

- Democracia  (goberno do pobo): a oligarquía dexenera en democracia cando o pobo extermina os
oligarcas. Pero este goberno do pobo, ou democracia non a entende Platón coma nós hoxe en día; para
el, a democracia (o réxime corrupto que condenou a Sócrates a morte tras o goberno dos trinta tiranos)
é  máis  ben  unha  “anarquía”,  onde  todos  se  cren  capacitados  para  gobernar  e  os  cargos  recaen
xeralmente nos menos preparados que non buscan o interese da maioría, senón o propio (demagogos).

- Tiranía:  na democracia,  rexida  por  demagogos,  no  medio  da  desorde  producida  polo  exceso  de
liberdade  rematan  por  prevalecer  os  máis  audaces  e  violentos.  O  demagogo  favorito  do  pobo
apoderase do mando i eríxese en tirano ).

2.- No diálogo "O Político" Platón retoca algunhas ideas políticas. Por exemplo, o poder do monarca que
era o gobernante do máis perfecto sistema político na “República” é substituído agora no “Político” pola
ditadura da lei,  pois as persoas por moi ben educadas que estean sempre adoecen de imperfeccións.
Tamén simplifica a xerarquía dos réximes políticos, que en orde descendente en perfección son:
- Monarquía 
- Aristocracia 
- Democracia

3.-  E no diálogo de vellez "As Leis"  deixa de ser tan radicalmente idealista, atenúa pois o idealismo
(utopía) da “República” e adopta unha posición máis realista. Neste diálogo, igual ca no "Político", tamén
substitúe o poder do monarca pola ditadura da lei. Pero, ademais, desaparece o comunismo de mulleres. E
considera agora que o mellor goberno é unha forma mixta entre monarquía e democracia.

En resumo:  toda  a  filosofía  de  Platón  ten  como finalidade  a  Política.  Despois  da  morte  inxusta  de
Sócrates o fillo de familia nobre que ía para político, decidiu non dedicarse a política senón á filosofía
(como manifesta na súa “Carta VII”. Pero este troco de plans non é tan radical como parece, pois o que
pretende Platón con toda a súa filosofía é deseñar un sistema político, unha “República” ideal ou perfecta,
na que sexa imposible que se volva a repetir unha inxustiza coma a que cometeron os políticos da época
co seu amado mestre Sócrates. Por iso, o subtítulo da obra fundamental de Platón, a “República” e tan
revelador, pois tal subtítulo reza así “República ou do xusto”.

4.- CONCLUSIÓNS DA FILOSOFÍA DE PLATÓN

4.1.- Xerais: 
- É un sistema  idealista  (contrario ó sistema realista de Aristóteles): porque o mundo das ideas é a

verdadeira  realidade  e  ten  primacía  sobre  o  mundo  sensible:  modelado  polo  artesán  divino
(Demiurgo) tomando como "modelo ou exemplar" as ideas. Tamén é idealista en sentido político:
trata de construír a República "ideal" ou utópica.

- É un sistema que entende o coñecemento humano de xeito racionalista e innatista (por influencia
dos pitagóricos e Sócrates; sendo un sistema contrario ó empirismo de Aristóteles e Tomé de Aquino):
O racionalismo significa que a  orixe do noso coñecemento está nas ideas innatas da propia razón.
“Aprender é recordar” (reminiscencia-pitagorismo) o que a propia razón, é dicir, a alma racional, (non
os sentidos) a coñeceu no mundo das ideas, sendo estas, por tanto, innatas. Só mediante a razón se
acada a verdade estable (ideas), a experiencia (sentidos) unicamente xoga un papel secundario: de ela
pártese para ascender ó mundo das ideas. Por el contrario, o empirismo de Aristóteles e Tomé nega as

39



ideas  innatas  da  razón  ou  intelecto  e  os  elementos  místico-relixiosos  herdados  dos  pitagóricos
(reminiscencia),  afirmando  que  non  traemos  ningún  coñecemento  ao  nacer,  senón  que  o  noso
entendemento é unha "tabula rasa" e que, por tanto, todo o coñecemento humano ten a súa orixe na
información que nos subministran os sentidos (experiencia).

- É un sistema  dualista  (influencia dos Pitagóricos; sistema contrario ó unitarismo de Aristóteles e
Tomé):  é  dualista  tanto  na  súa  concepción  ontolóxica  (dualismo  cosmolóxico)  coma  na  súa
concepción antropolóxica: dualismo antropolóxico (este dualismo será adaptado ó cristianismo por
santo Agostiño de Hipona no século V d. C.; tamén Descartes manterá un dualismo antropolóxico
pero aínda máis radical que o de Platón)

- É un sistema cuxo modelo director é o modelo matemático: considera que a realidade está escrita
en linguaxe matemática (baseado no pitagorismo e influe no renacemento e na ciencia moderna). Por
contra, o sistema de Aristóteles ten por modelo director os seres vivos: a bioloxía.

- É un sistema transcendente e finalista (teleolóxico), porque considera que a materia está ordenada
por unha forza externa e o mundo sensible ten a súa finalidade (telos) nun mundo transcendente das
ideas. Esta forza externa que ordena o mundo tomando como modelo exemplar as ideas é o demiurgo
(antecedente del é o “nous” de Anaxágoras). Este finalismo de Platón en contrario ó sistema non
finalista  nin  transcendente,  senón  materialista  e   mecanicista  (sen  finalidade)  de  Demócrito
(atomistas). O finalismo transcendente de Platón tamén se opón ó finalismo ou teleoloxía “inmanente”
de Aristóteles.

4.2.- Influencias por materias: 

a) Ontoloxía:  o dualismo cosmolóxico suscitará o problema da separación de mundos ou "xorismós"
que terá que ser solucionado por Aristóteles mediante a teoría hilemórfica :"formas" non separadas
da materia, senón unidas a ela formando un composto "synolón" inseparable: a sustancia. 

- Inflúe tamén no  cristianismo   de Santo Agostiño a través do Neoplatonismo de Plotino. Agostiño
asume e adapta ó cristianismo o dualismo entre mundo sensible e mundo intelixible e convérteo en
dualismo mundo terreal mundo celestial.  O mundo das ideas de Platón, sitúao Agostiño na mente
divina, sendo as ideas o modelo exemplar da creación do Deus cristián (o coñecemento prodúcese
mediante a Teoría da Iluminación divina de Santo Agostiño, e Tomé de Aquino soluciona o dualismo
mediante a distinción esencia-existencia).

- No  Renacemento (en  especial,  na  Academia  platónica  de  Florencia)  inflúe  a  súa  concepción
matemática da realidade posibilitándose así o nacemento da ciencia moderna: Copérnico, Galileo,
Kepler, etc. Pois Platón xa consideraba que o cosmos é un gran libro escrito en linguaxe matemática,
e, como dirá Galileo “só se trata de descifralo”.

- Crítica de Nietzsche a Platón: toda a cultura occidental é platonismo=racionalismo, pois segundo
Platón, a razón debe dominar as paixóns=instintos. Nietzsche reivindica os instintos sobre a razón e
achégase máis ós sofistas.

b) Teoría do coñecemento: É o primeiro sistema racionalista da historia: o coñecemento humano ten a
súa orixe nas ideas innatas da propia razón (non na información subministrada polos sentidos). Fronte
a el temos o primeiro sistema empirista da historia, o de  Aristóteles que critica a existencia de
ideas  innatas  e  afirma  que  o  noso  entendemento  é  "tabula  rasa"  e  que,  por  tanto,  a  orixe  do
coñecemento  humano  está  na  información  subministrada  polos  sentidos  (experiencia).  Ambos
modelos de teoría do coñecemento terán moitos representantes ao longo da historia: un racionalista
durante  a  Idade  Media  foi  Agostiño;  e  na  Época  Moderna  tras  o  "xiro  subxectivista"  Descartes,
Spinoza e Leibniz son tamén racionalista. En troques, o empirismo de Aristóteles será continuado na
Idade Media por Tomé de Aquino e tras o "xiro subxectivista" na Época Moderna será defendido
polos ingleses Locke, Berkeley e Hume. Durante a Ilustración, Kant unirá ou sintetizará racionalismo
e empirismo, e no século XIX Nietzsche criticará tanto o racionalismo coma o empirismo.

40



- Algúns autores chamados "neokantianos" interpretan que Platón quixo dicir o mesmo que Kant na
súa  obra  "Crítica  da  razón  pura":  as  ideas  de  Platón  serían  como  os  "conceptos  a  priori  do
entendemento" dos que fala Kant.

c) Antropoloxía: o  dualismo antropolóxico,  a  unión "accidental" corpo-alma será un dos grandes
problemas ó longo da historia da filosofía.

- As principais posturas ó longo da historia son: 
a)monismos: afirman que existe un soa de ambas sustancias: só corpo ou materia ou só alma ou
espírito. 
b)  dualismos:  afirman que as dúas sustancias están “separadas” e son heteroxéneas (distintas):
materia e espírito.
c) unitarismos: afirman que corpo e alma forman una única sustancia: unión natural.

-Gregos: -Platón: dualista (o lugar natural da alma é separada do corpo no mundo das ideas, logo cae no 
corpo coma n seu cárcere: debe liberarse da materia: concepción pexorativa do corpo.
-Aristóteles: unitarismo (unión natural da alma co corpo: a alma é a forma do corpo (materia).
Concepción positiva do corpo.

- Cristianismo:   - Liña platónico-agostiñana: dualismo
- Liña aristotélico-tomista: unitarismo. (anque a alma individual é inmortal para Tomé,
mentres en Aristóteles non está claro).

- Filosofía moderna: a)Descartes: Dualismo radical. Solución: glándula pineal (á vez 
pensante e extensa: contradictorio coa súa definición de sustancia) 
b)Materialistas  ilustrados  (La  Mettrie,  Holbach):  monismo  materialista:  todo  é
materia.
c) Berkeley: monismo espiritualista: todo é espírito (alma)
d)Malebranche: intenta solucionar o dualismo de Descartes co ocasionalismo (con

ocasión  dos  movementos  da  alma  (pensamentos)  Deus  intervén  producindo  un
movemento no corpo, ou viceversa).
e)Spinoza: intenta solucionar o dualismo de Descartes considerando o pensamento e a
extensión (alma-corpo) non como sustancias independentes, senón como atributos de
una única sustancia: Deus=natureza: panteísmo: a natureza é Deus.
f)Leibniz: intenta solucionar o dualismo de Descartes coa harmonía preestablecida:
alma e corpo son como dous reloxos previamente  sincronizados  por  Deus:  así  se
explica  que  os  movementos  do  corpo  (determinismo)  se  correspondan  cos
pensamentos da alma (liberdade).

- Filosofía ilustrada: Kant: intenta solucionar o dualismo de Descartes dicindo que a alma 
(entendemento) e o corpo (sentidos) están unidos para poder coñecer a natureza;

sendo o coñecemento da natureza un coñecemento determinista  que se da na esfera do
fenómeno  (unión  corpo-alma).  Pero  na  alma  tamén  reside  a  liberdade,  anque  non
podemos coñecela senón sómente "postulala"  como suposto da ética: a liberdade dáse na
esfera do noúmeno (alma ou razón).

- Filosofía contemporánea: 
Ryle: di que o chamado "dualismo antropolóxico" de Descartes non 
é máis ca unha confusión de distintos niveis na terminoloxía lingüística.

Emerxentismo: teoría actual que considera que os procesos metais (da alma) “emerxen”
da materia (corpo). Adoitase a clasificalos dentro dos dualismos, porque os procesos mentais
unha  vez  emerxidos  da  materia  son  idependentes  dela.  Clasificase  en  dous  tipos  de
emerxentismo:

a) Epifenomenismo de W. K. Clifford
b) Interaccionísmo de K. Popper, John Searle e Mario Bunge.

41



d) Ética: A Ética de Platón é intelectualista baseada no coñecemento das ideas (idea de ben)
- Crítica de Aristóteles á teoría das ideas: non existe a idea de ben, por tanto a ética (e a política) non

son  ciencia  teórica  exacta  (no  son  ciencias  do  necesario),  senón  que  a  ética  é  unha  “ciencia
práctica” do continxente (separación ciencias teóricas- ciencias prácticas). Por tanto a ética é, para
Aristóteles, un saber que en parte depende da experiencia de cada persoa.

- En xeral,  Platón  encádrase  no  intelectualismo moral  grego (estrito de  Sócrates,  moderado de
Platón  e  máis  moderado de  Aristóteles)  que  basea  o  comportamento  humano  no  coñecemento
intelectual  e  considera  o  mal  comportamento  como  ignorancia  ou  falla  de  coñecemento.  O
intelectualismo grego  oponse á ética cristina non intelectualista:  o comportamento humano non
depende do coñecemento senón da fe e a obediencia ós dez mandamentos da Lei de Deus (Decálogo):
o  mal  comportamento  non  é  ignorancia,  senón  "pecado":  una  falta  contra  a  Lei  de  Deus.  O
coñecemento do ben (Platón) convertese en obediencia a Deus (Cristianismo).

e) Política: 
- Crítica de Aristóteles: A política utópica ou "idealista" de Platón é substituída por unha  política

realista e empirista de Aristóteles (politeia: mestura de oligarquía e democracia).
- Durante a  Idade Media: non chega co Estado ou República ideal, senón que a xustiza só se pode

realizar se o  Estado se subordina á Igrexa: a única sociedade perfecta e a Igrexa ou “Cidade de
Deus”, como lle chama Santo Agostiño.

- A utopía de Platón influe en todas as utopías da Historia:  Tomé Moro "Utopía",  Campanella "A
cidade do sol".  Tamén os ideais de emancipación mediante a deusa razón durante a Ilustración pode
considerarse una utopía en certa medida herdeira da de Platón. Así mesmo  o marxismo foi unha
"utopía",  pero o  "comunismo" de Marx diferenciase radicalmente do comunismo Platón:  O
comunismo de Platón non é un verdadeiro comunismo, pois só o é de bens, mulleres e fillos para
manter un sistema de clases sociais. O verdadeiro comunismo tal como o entende Marx ten como
obxectivo  fundamental  a  eliminación  das  clases  sociais.  Tamén  a  actual  Escola  de  Francfort
(Marcuse, Habermas) son  defensores dunha utopía que intenta recuperar no século XX os  ideais
ilustrados. A utopía ilustrada e marxista que defende a Escola de Francfort será duramente criticada
por Karl Popper.

- Por outra banda, o totalitarismo de Platón (pois defende da monarquía ou aristocracia como mellor
réxime político) é contrario á separación de poderes durante a Revolución francesa

- Organicismo (Platón y Aristóteles):  Tanto  Platón como Aristóteles  entenden  a sociedade (polis)
como un "organismo vivo" no que os seus  membros deben cumprir a súa función respecto do
todo: o todo (sociedade) é anterior ás partes (individuo). A sociedade (polis) é anterior e superior ao
individuo. Por iso afirman que o home é un ser social por natureza (por physis). Fronte a eles, a
liña Sofistas-contractualistas modernos (Hobbes, Locke, Rousseau), afirma que a sociedade non é
anterior ao individuo, non é algo "natural" (por physis), senón algo "convencional", resultado dun
acordo,  pacto  ou  “contrato  social”  ao  que  chegan  os  homes  con  posterioridade  (por  "nomos":
convención);  por iso os contractualistas  supoñen un "estado de natureza"  anterior  á fundación da
sociedade, que se institúe mediante un contrato, pacto o acordo (por nomos).

- Unión e subordinación da ética á política: Fronte á liña  sofistas-contractualistas que  separan a
ética da política, pois os sofistas son relativistas morais e para eles "o fin (convencer mediante a
retórica) xustifica os medios (sen ter en conta a ética: egoísmo), como dirá Maquiavelo na obra "O
príncipe" ou Thomas Hobbes na obra "Leviathan"; en troque, para Platón e Aristóteles, a ética está
unida á política e subordinada a ela: posto que o home é un ser racional e tamén un ser social por
natureza,  resulta  que  a  felicidade,  harmonía  ou  xustiza  individual  (ética)  debe  subordinarse  á
felicidade harmonía ou xustiza social: o fin non xustifica os medios. O fin non é algo egoísta, senón
que a felicidade da sociedade é anterior e superior á felicidade do individuo.

42



TEXTOS ABAU

TEXTO 1: PLATÓN (texto 1) República, Libro IV, 432b-435c 

- Ben. Xa vimos, segundo parece, tres calidades da cidade, e en canto á especie que resta para que a 
cidade alcance a excelencia cal podería ser? É evidente que a xustiza. (...) - E que a xustiza consiste en 
facer o que é propio dun, sen meterse nas cousas alleas, é algo que xa oímos a outros moitos e que nos 
dixemos repetidamente. - (…) - Nese caso, amigo meu, a xustiza parece que consiste en facer cada un o 
seu. Sabes de onde o deduzo? - Non, pero dimo ti. - Ao meu parecer do que temos examinado, a 
moderación, a valentía e a sabedoría, o que resta por ver na cidade, é o que dá a todas aquelas calidades a 
capacidade de nacer e unha vez nacidas, permítelles conservarse, mentres pemaneza nelas. E xa dixemos 
que se encontrabamos as tres, a xustiza sería a que restase. - Por forza é así. - Non obstante, se fose 
preciso discernir cal destas calidades fará á nosa cidade mellor, resultaría difícil discriminarse consiste 
nunha coincidencia de opinión entre os gobernantes e os gobernados, ou se é a conservación da opinión 
consonte á lei que hai entre os militares acerca do que debe ser temible ou non, ou a intelixencia e a 
vixiancia entre os gobernantes; ou iso que fai mellor á cidade consiste, tanto no neno coma na muller, no 
escravo coma no home ceibe, e no artesán, no gobernante e no gobernado, en que cada un se ocupe do 
seu, sen atender ao alleo. - (…) - Entón, segundo parece, en relación á excelencia da cidade, a capacidade 
de facer cada un o seu nela pode rivalizar coa súa sabedoría, coa súa moderación e a súa valentía. (...). - 
Pois un home xusto non diferirá en nada da cidade xusta en canto á idea da xustiza mesma, senón que será
semellante. - Semellante, en efecto. - Porén, unha cidade parece xusta cando os tres tipos de naturezas que
existen naquela fan cada un o seu; e pareceunos moderada, valente e sabia a causa dalgunhas outras 
afeccións e hábitos deses mesmos tipos de naturezas. - É verdade. - Por conseguinte, querido amigo, 
estimaremos que quen teña eses mesmos tipos na súa alma, a causa das mesmas afeccións que aqueles, é 
ben merecedor de recibir os mesmos apelativos que a cidade.

PLATÓN; República, Libro IV, 432b-435c. 

PLATÓN (texto 2) República, Libro VI, 509c-511e 
- Pensa, entón, como diciamos, que son dúas entidades, unha rexe o mundo do intelixible e a outra o 
mundo do visible. - (…). - Toma agora unha liña dividida en dúas seccións desiguais e de novo corta estas
dúas partes, segundo a mesma proporción, a da especie que é visible e da que é intelixible, e terás a 
claridade e a escuridade en relación a ambas, na visible atoparás unha sección de imaxes. Doulle o nome 
de imaxes, en primeiro lugar, ás sombras, e despois aos reflexos na auga e en todo canto se constitúe 
como compacto, liso e brillante, e, se me entendes, a todo o semellante a iso. - (…). - Verdadeiramente 
estarías disposto a declarar que a liña quedou dividida en canto á súa verdade e non verdade, de modo tal 
que o opinable é ao cognoscible como o é a copia respecto do que é copiado? -Por suposto que si. -Pois 
considera agora se tamén hai que dividir a sección do intelixible. -E como? -Deste modo: por un lado, a 
alma, servíndose das cousas antes imitadas como se fosen imaxes, vese obrigada a buscar a partir de 
hipóteses e non se dirixirá a un principio, senón a unha conclusión. E, por outra parte, avanza ata un 
principio absoluto, partindo de hipóteses e sen imaxes, facendo o camiño coas ideas mesmas e por medio 
delas. - Comprendo que ao que te refires é á xeometría e ciencias irmás. - Comprende, entón, a outra parte
do intelixible, cando digo que iso a razón mesma alcánzao co seu poder dialéctico, facendo hipóteses non 
como principios, senón como hipóteses reais, que son puntos de apoio e de partida para levala ao 
principio de todo ata o absoluto. Unha vez alcanzado ese principio, dedicándose de novo ás cousas que 

43



dependen dela, descenderá ata a conclusión, sen servirse en absoluto de nada sensible, senón das ideas 
mesmas, a través delas cara a elas mesmas, rematando con ideas. - Comprendo, pero non suficientemente.
Paréceme que o que dis é unha empresa importante, porque efectivamente queres determinar que é máis 
clara a visión do ser e do intelixible, adquirida gracias ao coñecemento dialéctico que gracias ás que 
chamamos artes, para as cales as hipóteses son principios. Os que se dedican a elas vense forzados a 
contemplalas por medio do pensamento discursivo e non dos sentidos. Pero porque non avanzan cara a un 
principio, ao examinalas, senón a partir de supostos, parecerache que non posúen coñecemento acerca 
delas, aínda que sexan intelixibles xunto cun principio. Paréceme que chamas pensamento discursivo ao 
estado mental dos xeómetras e similares e non intelixencia, como se o pensamento discursivo estivese 
entre a opinión e a intelixencia. - Comprendiches perfectamente. Aplica a esas catro seccións catro 
afeccións que se xeran na alma: intelixencia, á máis elevada; pensamento discursivo, á segunda; á terceira,
a crencia; e á última, a conxectura; ordénaas segundo unha proporción, pensando que canto máis 
participen da verdade, tanto máis participan da claridade. 

PLATÓN: República, Libro VI, 509c-511e. 

PLATÓN (texto 3) República, Libro VII, 514a-517c

 - Despois diso compara a nosa natureza respecto da súa educación ou da súa falta de educación cunha 
experiencia como esta. Imaxina homes nunha especie de morada subterránea en forma de caverna, cunha 
longa entrada aberta, en toda a súa extensión, á luz e imaxina que están alí dende nenos coas pernas e o 
pescozo encadeados de maneira que teñen que permanecer alí e mirar unicamente cara adiante, pois as 
cadeas impídenlles xirar a cabeza. Máis lonxe a luz dun lume que arde máis arriba, detrás deles e entre o 
lume e os encadeados un camiño máis alto; e ao longo do camiño imaxina que foi construído un muro, 
como as cortinas que se levantan entre os monicrequeiros e o público, para amosar por encima delas os 
bonecos. - (…) - Daquela, non hai dúbida de que tales homes non poderían pensar outra cousa que non 
sexa que o verdadeiro son as sombras dos obxectos fabricados. - Necesariamente. - Considera, agora, que 
pasaría se fosen liberados das súas cadeas e curados da súa ignorancia e, se consonte á súa natureza, lles 
ocorrese isto: que un deles fose ceibado e obrigado de súpeto a levantarse, a voltar o pescozo, a camiñar e 
a mirar cara á luz e que, ao facer isto, sufrise e que a causa do escintileo da luz non fose quen de percibir 
aquelas cousas das que ata entón vía sombras. Que cres que respondería se alguén lle dixese que ata entón
só tiña visto bagatelas e que agora, en cambio, máis próximo ao real e volto de cara a obxectos máis reais,
mira máis correctamente? (…) - (…) - Necesitaría afacerse, creo eu, para ser quen de ver as cousas de 
arriba. E primeiramente vería con máis facilidade as sombras e, despois, as imaxes de homes e doutros 
obxectos reflectidos nas augas, e por último os homes e as cousas mesmas. E despois diso, contemplaría 
máis doadamente pola noite as cousas do ceo e o mesmo ceo, dirixindo a mirada á luz das estrelas e da 
lúa, máis doadamente que durante o día o sol e o que a el lle pertence. - Como non? - E por último, creo 
eu, sería o sol, non as súas imaxes reflectidas nas augas ou noutro lugar alleo, senón o sol en si mesmo e 
no seu propio lugar, o que podería ver e contemplar. - (…) - Entón que? E se el recordase a primeira 
morada e a ciencia de alí e os seus compañeiros de cárcere, non cres que estaría ledo co cambio e que se 
compadecería deles? - (…) - Pois ben, meu querido Glaucón, esa imaxe debémola aplicar totalmente ao 
dito anteriormente; hai que comparar a rexión que se manifesta por medio da vista coa morada do cárcere 
e esa luz do lume co poder do sol; compara a subida ao mundo de arriba e a contemplación das cousas 
deste coa ascensión da alma á rexión do intelixible e non errarás respecto do que espero que é o que ti 
desexas oir. Mais é a divindade a que sabe se isto é realmente verdade. O que a min me parece é que no 
mundo intelixible o último que se percibe, e con dificultade, é a idea do ben, pero, unha vez percibida, hai
que colixir que é a causa de todo o recto e fermoso que hai en todas as cousas e que no mundo visible 
xerou a luz e ao señor desta e que no mundo intelixible xerou a verdade e o coñecemento e que convén, 
pois, vela para poder proceder con sabiduría tanto na vida privada como pública. 

PLATÓN: República, Libro VII, 514a-517c. 

44


