
TELEMARX

CONTEXTO SOCIAL E CULTURAL

Nesta época (século XIX) prodúcese a Revolución industrial, que supuxo o paso da manufactura 
artesá á produción fabril: este proceso iniciárase a finais do s. XVIII en Gran Bretaña e extendeuse 
por toda Europa. Dunha economía baseada na agricultura e na manufactura doméstica, pasouse á 
produción mecánica en grandes fábricas, onde se  concentraban os traballadores e os medios de 
produción (maquinaria, ferramenta, materias primas). A consecuencia foi un aumento da produción 
e o rápido incremento do capital. Este concentrouse en poucas mans, as dos empresarios burgueses. 
Os traballadores (proletariado) sufrían unha explotación inhumana: traballo infantil, xornadas de ata
14 horas, sen medidas hixiénicas, de seguridade, sen subsidios por enfermidade ou vellez...e todo 
por un salario miserable.
Así, a Revolución industrial conlevou a consolidación do capitalismo. Alén dun modelo de 
produción económica, converteuse nun novo sistema político e social. No aspecto ideolóxico, o 
capitalismo era dirixido por un liberalismo económico (centrada no non-intervencionismo estatal 
nas iniciativas económicas particulares) e un liberalismo político herdado de John Locke (máis 
liberdade civil e maior participación cidadá nas decisións de goberno).
As revolucións burguesas do século XVIII foron conducidas polo liberalismo, e asentaron as 
primeiras democracias modernas en Europa e América. As revolucións do século XIX foron 
radicalizándose e adquirindo un forte compoñente social: as aspiracións do proletariado non sempre
coincidían coas da burguesía.

CONTEXTO VITAL

Karl Marx nace en 1818 en Tréveris, Renania, por entón rexión de Prusia. Comezóu os estudos 
universitarios en Bonn, pero a súa inadaptación levou a seu pai a trasladalo á de Berlín: alí tiña o 
seu apoxeo a filosofía de Hegel e, ainda que non foi alumno directo, contactóu e simpatizou cos 
críticos e radicais mozos da “esquerda hegeliana” (influencia decisiva no seu pensamento 
posterior).
En 1841 doutorouse (con unha tese sobre Epicuro), pero viu frustrada a súa aspiración a exercer 
como docente na Universidade: o reaccionario goberno prusiano impedía o acceso a aqueles 
intelectuais críticos coa política concervadora. Como alternativa, gañouse a vida como peridista na 
Gaceta Renana, mais este xornal foi clausurado polo goberno, e tivo que se exilar en París.
En París relacionouse con grupos clandestinos de demócratas e socialistas. Nesta época leu a 
autores como Saint-Simon e Fourier, que  reivindicaban a necesidade de reformas sociais. Alí 
coñeceu aos anarquistas Proudhon e Bakunin, dos que se distanciaría por discrepancias ideolóxicas.
Expulsado tamén de París, instalouse en Bruxelas, onde intensificou a súa actividade política. A 
instancias dunha asociación obreira, redactou, xunto a Friedrich Engels, o Manifesto comunista 
(1848). Trátase dun texto sinxelo e básico, pero que contén o fundamental do ideario comunista. A 
Revolución de 1848 obrigouno a viaxar por Europa, ata se instalar en Londres, onde viviría ata a 
súa morte. Nos anos 60 dedicouse á súa grande obra: O capital, que o seu amigo Engels completaría
tras a morte de Marx en 1883.

CONTEXTO FILOSÓFICO

A esquerda hegeliana.- Na época de estudante en Berlín, Marx viuse especialmente influenciado por
un dos estudantes destacados e máis críticos de Hegel, Ludwig Feuerbach. Ponte entre Hegel e 
Marx, foi quen deu o xiro materialista á filosofía do mestre, e introductor do concepto de alienación
relixiosa:



Materialismo.- Feuerbach argumentou que a estrutura da realidade non se agocha no 
desenvolvemento da idea, senón nas cousas naturais e concretas do noso entorno: é necesario 
retornar á natureza e á materia para chegar a un auténtico coñecemento do real.

Alienación relixiosa.- Para Feuerbach, deus é unha creación humana. O home nega a si 
mesmo as súas propias excelencias (amor, bondade, sabedoría…) e atribulleas a un ser superior 
pero ilusorio: deus reuniría, así, os atributos que constitúen a grandeza humana. Pero, ao ser 
proxectados, o home queda desposuído deles e perde o que é propio da súa natureza. Así, a 
invención de deus deshumaniza o home mesmo, aliénao.

O socialismo utópico.- A mediados do século XIX apareceron unha serie de pensadores que, 
sensibilizados ante a situación de opresión e inxusticia da clase obreira, reivindicaron reformas 
sociais con que saldar eses agravios. Mesmo poñen en práctica cooperativas e comunas, propostas 
concretas para mellorar as condicións de producción e distribución da riqueza. Os principais foron 
Saint-Simon, Fourier e Owen. A súa inxenuidade e falta de validez científica dos seus proxectos 
motivaron as críticas dos marxistas a o apelativo de utópicos.

O anarquismo.- Para os anarquistas, a única maneira de reformar a sociedade é rexeitar calquera 
forma de poder, pois este sempre é fonte de corrupción. Mijail Bakunin e Joseph Proudhon estaban 
convencidos de que o poder e o Estado, estivesen en mans de quen fora, xeran opresións e 
inxustizas. Por isto propugnan a destrución do Estado como único medio para conseguir que o ser 
humano fose auténticamente libre, bo e solidario.
Ainda que o obxectivo do anarquismo e do marxismo coincidisen (transformar e reformar a 
sociedade) os medios oportunos para levalo a cabo propostos por uns e outros diverxían 
enormemente. Na I Internacional (congreso onde os representantes do proletariado buscaban unha 
liña de acción común), o enfrontamento entre Bakunin e Marx evidenciou o afastamento que 
produciría a primeira escisión dentro do movemento obreiro.

O liberalismo económico.- Adam Smith e David Ricardo foron os máis destacados representantes 
dunha liña de pensamento que, no século XVIII, traballaron para xustificar o liberalismo económico
propio do capitalismo da súa época, en consonancia co liberalismo político defendido nas 
revolucións burguesas.
Segundo estes, as leis do capitalismo son leis naturais e inamovibles que é preciso asumir e 
respectar. Por iso, políticas como as da oferta e a demanda e as consecuencias que se desprenden da 
súa aplicación, como a inseguridade e a precariedade que comporta para os obreiros, 
considerábanse, ademáis de inevitables, necesarias para o sistema. Marx rexeitaré esta análise do 
capitalismo.

ALIENACIÓN

Marx considera que toda forma de alienación (social, relixiosa) se produce como consecuencia da 
alienacióan económica. O traballo (a praxe) é natural e esencial ao ser humano. Como forma de 
relación coa natureza e medio para garantir a subsistencia, o traballo convírtese nunha necesidade, e
tamén nunha forma de humanización, xa que posibilita a realización persoal. Pero na sociedade 
capitalista o traballo non dignifica, senón todo o contrario, desposúe e aliena. No sistema 
económico liberal o traballo convértese nun instrumento de explotación.
O termo alienación procede do vocablo latino alienus (outro) e con Marx adquire un matiz 
pexorativo, estar desterrado ou fora de si mesmo. Prodúcese alienación cando o traballador non se 
sinte recoñecido nin valorado, nin sinte que aquilo que realiza sexa realmente seu. Así pois, dase a 
un doble nivel: con respecto ao producto do traballo e con respecto ao acto mesmo de traballar.
Con respecto ao producto, dase alienación cando o traballador non se recoñece naquilo que crea, 
porque non lle pertenece. O obxecto do seu traballo convértese en mercadoría e, coa transacción, 



acaba sendo capital, é dicir, transfórmase nun instrumento máis de explotación. Paradóxicamente, o 
obreiro fabrica o medio da súa explotación.
Con respecto ao acto de traballar: é un acto que se impón e ten lugar en condicións infrahumanas. O
traballador non ten ningunha posibilidade de desenvolver as súas capacidades intelectuais e 
espirituais, pois el mesmo pasa a ser umha peza máis da engranaxe produtiva.

Esta alienación económica concrétase na plusvalía, mecanismo que está na base da explotación dos
que só posúen a forza do seu traballo por parte dos propietarios dos medios de produción. 
A acumulación de capital só é posible se uns poucos acaparan os medios de produción e se 
aproveitan diso. Esta acumulación da que gozan os propietarios provén do incremento que se da 
entre o capital investido na produción e o capital obtido na venta da mercadoría: prodúcese un plus 
no valor do produto, unha difenencia que só lle convén ao empresario, xa que provén de aquilo que 
se lle estafa ou non se lle retribúe ao obreiro no salario, en tanto que o prezo ao que se vende unha 
cadeira, por exemplo, non corresponde ao que se lle paga ao obreiro por facéla. O propietario 
xustifica esta desproporción alegando que no valor do produto non só se ten que contar o valor do 
traballo do obreiro, senón que ademáis hai que lle sumar o valor dos medios de produción 
(maquinaria, instalacións…). Como estes lle pertenecen ao propietario, é xusto que sexa el quen se 
beneficie deles. Porén, Marx denuncia esta práctica como unha apropiación ilexítima: a maquinaria 
non só lle pertenece ao burgués que a comprou, senón que tamén lle debería pertenecer ao obreiro 
que a fabricou. Os medios de produción deberían ser sociais e non privados.
A plusvalía é inherente ao capitalismo, onde todo se converte en mercadoría e queda supeditado ás 
leis da oferta e a demanda, incluso o traballo humano. O excedente de man de obra determina que o 
traballador se valore moi por debaixo do seu valor real, isto tradúcese nuns salarios irrisorios que 
chegan ao nivel da subsistencia, é dicir, ao mínimo suficiente para que o traballador se manteña 
vivo e continúe traballando.

Da alienación económica derivan a alienación social e relixiosa. A social dase pola estrita e 
discriminatoria división en clases, segundo posúan ou non os medios de produción, división 
comporta o recoñecimento ou non de privilexios sociais. Isto é causa de que os desfavorecidos 
económicamente, ademáis de soportar penurias económicas, se vexan privados do recoñecemento 
da súa dignidade como persoas e como cidadáns.
No ámbito relixioso, Marx considera que as relixións supoñen un medio para manter oprimida á 
clase máis desfavorecida. A crenza nun futuro celestial, onde todos os seres humanos serán iguáis 
ante deus, propicia que se resignen ás desigualdades e inxustizas reais. A promesa dun alén mellor 
atenúa as ansias de transformación social e fai aceptables situacións intolerables. Chegou a dicir:   
“-A relixión é o opio do pobo”, xa que adormece as súas reivindicacións.

IDEOLOXÍA

O materialismo de Marx supón a tese de que non son as ideoloxías as que determinan unha 
realidade concreta, senón que, precisamente, é a realidade material a que produce a súa propia 
ideoloxía. Son as relacións e as tensións económicas, o particular sistema de produción dunha 
comunidade, aquilo que condiciona a cultura, a relixión, os costumes e a moral desa mesma 
comunidade.
Noutras palabras, non é o Espírito (o conxunto de produción intelectuais dun pobo), como sostiña 
Hegel, o que constrúe a realidade e conduce a historia, senón que son as condicións concretas, 
sociais e económicas, as que marcan a forma de pensar e a cosmovisión dun pobo. Para Marx, pois, 
non é nada extraño que comunidades onde se manteñen formas de vida diferentes (por exemplo, a 
África tribal e a Europa industrial) sosteñan costumes e crenzas diferentes. Chámalle 
infraestrutura á base material (forzas e relacións de produción), e superestrutura ao produto 
“espiritual” daquela (cultura, institucións, ideoloxías, costumes, normas moráis…) 



Resumindo, cabe dicir que Marx é hegeliano en tanto que concibe o devir histórico como proceso 
dialéctico que ten como motor as contradicións e oposicións históricas, pero afástase do idealismo 
de Hegel ao soster que estas contradicións danse no modo de oposición e superación de diferentes 
sistemas de produción de bens materiais. Por isto o marxismo é denominado materialismo 
dialéctico, xa que é a materia (economía), coas súas tensións, a que fai avanzar a historia nun 
proceso de confrontación e superación. Así, un sistema concreto (tese), debido ás incoherencias 
internas, xera o seu propio oposto (antítese). Do enfrentamento entre ambas situacións xorde unha 
situación nova (síntese) que supera as anteriores e sitúase como novo punto de partida dunha 
transformación ulterior (pasa a ser unha nova tese).
Esta concepción da historia, o materialismo histórico, convértese nun método de análise (que os 
marxistas consideran científico) da realidade social. Tal método debe servir tanto para descubrir as 
leis e mecanismos que rixen o desenvolvemento histórico como para prever o futuro social. 
Aplicado á historia máis recente, e tomando o capitalismo como tese, o materialismo histórico 
descobre cales son as contradicións que se xeran nas relacións de produción. Estas relacións son de 
explotacíón e opresión entre os que posúen os medios de produción (propietarios) e os que somente 
posúen a súa propia forza de traballo (proletariado) van provocar a negación e superación do 
capitalismo. Os obreiros, como clase dominada, rebélanse e instauran a ditadura do proletariado 
(antíese). Desta oposición xorde unha nova situación económica e social, o chamado comunismo 
(síntese).

o capitalismo e o comunismo como dos sistemas opostos (e enfrontados no que se chamou "guerra 
fría"), Marx considerara o comunismo como unha evolución natural do capitalismo.
Segundo el, o capitalismo resulta insostible porque as crises, causadas pola saaturacíón do mercado,
serían cada vez maiores. Por iso inevitablemente camiña cara a súa destrución nunha fase 
transitoria, de negación, na que haberá o dominio dunha ditadura do proletariado. Entón o Estado 
xa non será un Estado burgués, senón un Estado proletario. Con todo, esta organización socialista 
será só unha etapa transitoria de preparación para a chegada do comunismo. Esta fase final, a 
síntese do proceso revolucionario, supoñerá a desaparición do Estado, e a última e definitiva etapa 
da historia, xa que desaparecerá a división en clases e, por tanto, a loita de clases, o motor da 
historia. Daquela, por fin, a humanidade gozará de paz, igualdade e liberdade.

EPÍLOGO
A pesar das escisións e reinterpretacións ás que foi sometido, o marxismo foi a corrente filosófica 
contemporánea que marcóu máis profundamente a evolución dos acontecementos posteriores 
(século XX).
Inmediatamente despóis da morte de Marx, esta corrente sufriu un proceso de escisión que deu 
lugar a dúas interpretacións opostas. Por un lado os revisionistas evolucionaron cara interpretacións 
menos materialistas. Para eles, xa non sería evidente que o capitalismo evoluciona inexorablemente 
cara a súa superación. Constataron que o capitalismo mostraba unha insospeitada capacidade de 
superación das súas propias crises. Por iso, os revisionistas defenderán a vía democrática, en lugar 
da ditadura do proletariado, como camiño de acceso ao socialismo. Esta primeira interpretación 
recibe o nome de socialdemocracia e é a que domina a Europa occidental.
Contra os revisionistas, impoñerase a interpretación ortodoxa, que non quere renuncias a ningunha 
das teses de Marx e reafirma a caida do capitalismo e a función histórica da dictadura do 
proletariado. Non renuncian, por tanto, á acción revolucionaria (mesmo violenta cando é preciso) 
para acceder ao socialismo. Precisamente foi en Rusia, que non tiña un capitalismo avanzado pero 
sí un proletariado concentrado e revolucionario, onde se producíu en 1917, guiada por Lenin (1870-
1924), a primeira gran revolución socialista. Con todo, a pesar das diferenzas, tanto o marxismo 
occidental como o da Europa oriental buscarán combater con maior ou menor acerto a alienación e 
a miseria humanas. Sen nengún tipo de dúbidas, o marxismo, en calquera das súas interpretacións, 
permanecerá profundamente ligado á historia dos séculos XX e XXI.



"Os filósofos limitáronse ata agora a interpretar o mundo de diversos modos. Do que se 
trata agora é de  transformalo." Karl Marx


