
HANNAH ARENDT

Hannah Arendt (1906-1975) foi unha pensadora alemá e xudía, condición que vai marcar 
profundamente a súa vida e obra. Na universidade recibiu clases de Heidegger, Husserl e Jaspers, 
importantes filósofos tamén alemáns. Coa chegada do nazismo, en 1933, participa en organizacións 
sionistas, polo que é detida e interrogada pola Gestapo. Despóis disto marcha de Alemania e é 
recluida nun campo de concentración en Francia. Finalmente exiliase en Estados Unidos, onde 
obtén a nacionalidade e imparte docencia en varias universidades.
Entre as súas obras máis significativas están As orixes do totalitarismo, A condición humana, 
Eichmann en Jerusalén, etc. 

Na súa investigación filosófica cabe destacar a Ética e a Política. A reflexión sobre o mal 
(encarnado no nazismo, na súa época) centra o seu pensamento. Entende que o totalitarismo e o 
Holocausto son acontecementos totalmente novedosos, polo que as categorías morais e xurídicas 
tradicionais non han ser quen de dar conta do dano feito. Distingue entre “mal radical” e “mal 
banal”, novas categorías coas que analizar o fenómeno nazi.

“Mal radical, ou absoluto”, é a súa primeira noción(1951). Entende por tal un tipo de mal 
descoñecido ata entón que ten como fin anular aos seres humanos. As accións realizadas a nivel 
xurídico, moral e persoal contra tanta xente estarían motivadas pola maldade, a crueldade, a 
monstruosidade ou a ideoloxía. Trátase dun tipo de mal que non pode ser comprendido, porque non 
hai precedentes históricos nin lexislación xurídica e mora ao respecto, o que implica que non poda 
ser castigado nin perdoado.

Cando cubre como reporteira o xuízo de Adolf Eichmann en Jerusalén (1961), modifica algúns 
aspectos da noción anterior e pasa a falar da “banalidade do mal”. Lonxe de seren monstruos, 
Arendt descubre en Eichmann o home “normal”, mesmo mediocre e anodino, que, pese a ter plenas 
facultades psicolóxicas e conciencia, perpetraran os crímenes máis atroces da historia da 
humanidade. Son homes que facían o mal simplemente por cumplir ordes, por cumplir a lei, como 
cidadáns eficientes e exemplares, pero as súas accións ían contra toda lei moral,  contra todo 
imperativo ético, aínda que as dictase o Reich. Segundo Arendt, tras isto ocultábase unha grande 
superficialidade, unha incapacidade para xuzgar, distinguir entre o ben e o mal. Así, chega á 
conclusión de que esas persoas non eran monstruos, senón que eran completamente irreflexivas, e 
iso resulta ser o máis perigoso.

Afirma que o xuizo é a facultade que nos permite discernir o que está ben e o que está mal, o xusto 
e o inxusto: por iso é a facultade política por excelencia.
O xuizo exprésase no diálogo interior que cada persoa mantén consigo mesma, o cal é capaz de 
orientar a nosa conducta e a nosa conciencia. A falta de xuizo, a irreflexión, foi o que levóu a miles 
de persoas a perpetrar as atrocidades do totalitarismo.

Ante leis inxustas e inmorais o correcto era desobedecer, pero só as persoas que reflexionan son 
capaces de orientara súa acción e non perpetrar o mal. Como seres racionais temos capacidade de 
xuizo, por iso somos responsables dos nosos actos, mesmo aínda que cumplamos ordes.

No campo da Política, o concepto central de Hannah Arendt é o de “mundo”: é o espacio público, 
entre humanos, creado de forma artificial (non inclúe o natural nin o que ven dado). Este concepto é
importante para a autora porque é o que permite que as persoas habiten baixo unha condición 
humana que os diferencia dos animais. Mundo e seres humanos necesítanse porque non hai un sen 
os outros e viceversa.



O mundo constrúese mediante as actividades que os seres humanos realizan. Son de tres tipos: 
labor(labor), traballo(work) e acción. O labor permite satisfacer as necesidades biolóxicas, está no 
nivel da animalidade, repítese cada día e só produce consumibles (non deixa nada que perdure, non 
crea mundo).
O traballo elabora obxectos perdurables, constrúe o mundo material que fai posible o labor.
A acción é a actividade que nos fai específicamente humanos: é acción política, o acto de dialogar, 
de deliberar ou crear un mundo común de forma pacífica. Só cando actuamos no mundo xunto ás 
demáis persoas exercemos a nosa liberdade.

Da súa idea de mundo dedúcese que Arendt aposta pola democracia participativa, na que toda a 
cidadanía se fai cargo dos problemas e da realidade na que vive. No espacio político deben aparecer
todas as persoas, a súa condición de posibilidade é a pluralidade.

Cando a sociedade deixa de construir mundo, aparecen as masas, individuos que, ainda que viven 
uns a carón dos outros, están illados, atomizados: perderon de vista o común. Sostén que o mundo 
moderno, consumista e tecnolóxico, levou a que as persoas esquecesen que aquilo que os fai 
humanos por riba de todo o demáis é a acción política. Nel, os individuos viven concentrados en si 
mesmos, en producir e consumir (volcados no labor e o traballo e olvidando a acción).
Ao nos convertir en masa, o que aparece é o desierto: o mundo se eclipsa, as persoas 
deshumanizanse e nestas circunstancias calquera couso pode suceder. A pesar desta última 
reflexión, o pensamento político de Arendt é optimista, apostando pola victoria do ser humano, da 
política, da civilización frente á barbarie.


