MARIA ZAMBRANO

Maria Zambrano (1904-1991) naceu en Vélez, Malaga. Filla de mestres, trasladase a vivir a Madrid,
onde estuda Filosofia. Ten como profesor a Ortega y Gasset, do que vai ser discipula, e forma parte
do chamado Circulo de Madrid,con varios alumnos e seguidores do fil6sofo. O seu mundo social
complétase con artistas e poetas da époc a, como foron Federico Garcia Lorca, Rafael Alberti, Rosa
Ledn, Rafael Alberti, Miguel Hernandez, Maruja Mallo, Luis Cernuda ou Jorge Guillén. Como boa
cofiecedora do mundo literario dos anos vinte e trinta do século pasado, compartiu interese con
Miguel de Unamuno, Antonio Machado, José Bergamin e outros. Durante o exilio tamén mantivo
contactos con poetas como Octavio Paz, L.ezama Lima e José Valente, entre outros. Sensibilizada co
pensamento social da sia época, participou nas Misiones Pedagogicas da Republica, e chega a
desempefiar cargos politicos no goberno en Valencia durante a Guerra civil. Ao rematar esta,
comeza un longo exilio que a levara por paises americanos e europeos. Regresou a Espafia a finais
dos anos 80, e recibiu o premio Principe de Asturias e o Premio Cervantes. Hoxendia, todo o seu
legado documental e bibliografico conforma a biblioteca e o arquivo da Fundacién Maria
Zambrano, que, con sede en Vélez (Malaga), ten o obxecto de difundir e facer perdurar no tempo o
pensamento e obra da filésofa.

O seu proxecto filoséfico oriéntase a retomar para o pensamento o amor, a dor, o sufrimento e a
morte; todo aquelo que esta na poesia desde as orixes da humanidade, e que procede “de las
entrafias del ser”, da carne, do sentir. Entre as stias obras destacan Filosofia e poesia, Delirio e
destino, Persoa e democracia, Claros do bosque...

Para Zambrano, filosofia e poesia constitiien dous logos distintes polos que se decantaron filésofos
e poetas. Os primeiros buscaron a tranquilidade cognitiva que otorga o inmutable, e os segundos a
inquedante plenitude do mutable, e desde entén contrapuxéranse as suas estratexias epistémicas e
discursivas.

Neste proceso de escision entre filosofia e poesia saiu victoriosa a filosofia como fonte de
cofiecemento. Pero a vida non ten nada que ver coa abstraccién da Idea platénica: por iso a filésofa
inclinouse pola razén poética antes que pola razén teorica. Nese sentido diferencia entre saber
poético e cofiecemento filoséfico. Mentres que o cofiecemento esixe “via de acceso e transmisiéon”,
o saber é “experiencia ancestral (...) sedimentada no curso dunha vida”, dificil de transmitir porque
as experiencias vitais non se poden crear nun laboratorio.

Na nosa relacion co mundo e as cousas, 0 método busca mentras que a razon encontra. Entre o ser
oculto da Idea e o ser das apariencias que nos amosan os sentidos, entre método e saber, Maria
Zambrano decantase pola vida e o saber poético. Eleccion que a levou a se distanciar do
racionalismo cartesiano e da mirada da ciencia.

Buscou por iso outra forma de pensar que non fose nin a teoria nin o sistema. A stia finalidade foi,
como xa se dixo, retomar para o pensamento o amor, a dor, o sufrimento, a morte: todo aquilo que
esta na poesia desde a orixe da humanidade e que procede das entranas do ser, da carne e o sentir.

Plantexaba que a ciencia non podia expresar a profundidade da vida.

A proposta filos6fica de Zambrano cofiecese como razén poética. Tivo como referente a Nietzsche,
quen sinalara que os fil6sofos non sé fosilizaran a realidade, sen6n que a invertiron ao sacralizar as
categorias abstractas da filosofia en detrimento de as forzas do vital. Existe, segtn ella, unha
especie de razon na poesia que non se pode descartar e a que non se pode ignorar de querermos
afrontar a complexidade do ser humano. Aqui reside o central do seu facer filos6fico: en querer dar
testemufia desa “razon na sombra” e atopar o seu lugar no pensamento filosofico.



Ao aunar filosofia e poesia, Zambrano persiste en buscar un camifio diferente ao racionalismo
occidental para tratar as incertidumes do sentir que non se poden resolver coas abstraccions da
ciencia.

De ahi que o seu filosofar non se axuste a razon kantiana -que reduce todo obxecto de cofiecemento
aos esquemas mentais do suxeito cognoscente (espacio, tempo, categorias)-, e tampouco asume o
modelo racional encumiado por Platon na Antigiiidade e que acolleria Descartes no comezo da
Modernidade. Ese tipo de raz6n matematica non pode asistirnos nas caidas e padecementos da vida.

A “luz auroral” da razén poética é o medio para sair da caverna de Platon. Reivindica esta luz
en penumbra que nace “de las entraiias del ser” e que atopa nos sentimentos unha forma de
coilecemento expresable mediante a poesia. Avisanos asi do perigo da luz deslumbrante do
recionalismo, esa que se ve ao sair da caverna e permite ver os obxectos con nitidez. Tamén
alertanos de esa luz cartesiana que ve con total evidencia, de forma clara e distinta, utilizando sé as
luces da razén sen concesion algunha a informacion que pode proporcionarnos a sensibilidade.

A luz que fala é a da aurora, é unha luz rosada e purpura que precede inmediatamente 4 saida do sol
e ven significar o principio de algo. A era da aurora, vencellada a razon poética, non pertenece ao
mundo moderno de comprender a filosofia a través da luz cegadora e arrogante do racionalismo de
Platon e Descartes.

O legado propio e orixinal de Zambrano a filosofia foi dotar de dignidade e lexitimidade
cognitiva a razon poética. A filésofa invitanos a tomar en consideracion outro tipo de logos e de
palabra, e considera posible pensar con imaxenes e metaforas. Filosofia e poesia fanse unha para
chegar 4 conciencia da finitude.

A fil6sofa non sucumbiu 4 Idea platonica, nin se acomodou 4 evidencia cartesiana, nacida & luz
dunha razén pura e abstracta. Asi, contribuiu ao fin dos fundamentos da razén clasica e relanzou un
tipo de conciencia traxica portadora da sabedoria da vida que se adquire “padeciendo el conflicto
hasta apurarlo.



