I. CONTEXTO SOCIOPOLITICO

La génesis de las nuevas ideas politicas se fragua en un contexto
de gran inestabilidad politica y social. Durante el siglo XVII se su-
ceden las guerras de religidn, las revueltas populares contra los pri-
vilegios de la nobleza y los intentos de la ascendente burguesia para
hacerse con el poder. Todo ello en un marco de absolutismo monér-
quico que trata de hacer depender el poder del rey de un supuesto
derecho divino.

A finales de siglo se produce la Revolucién gloriosa (1688) en

Un siglo de intolerancia religiosz

Si ta crisis econémica y sccial es preocupan.
te, no lo es menos la cuestién religiosa. En |
siglo XVII las guerras religiosas asolan Europa,
La revocacién del Edicto de Nantes por parte
de Luis XIV, en 1685, supone el exilio forzado
de centenares de miles de hugonotes (calvi-
nistas) franceses. En Espafia se decreta la ex-

Inglaterra, que dara paso a un nuevo régimen constitucional. Duran- pulsién de los moriscos (1609), y Alemania
te el siglo XVIII, el modelo inglés es tomado como referencia en la ‘ se desangra en la Guerra de los Treinta Afios
Furopa continental, donde sin embargo tardara mucho en implantar- | (1618-1648) que enfrenta a catélicos y pro-

se debido, en gran medida, al menor peso social, econémico y politico testantes de todo el Imperio. Tampoco Ingla-
de la burguesia. - terra es ajena a las luchas entre distintas fac-
) ’ ciones protestantes (anglicanos, puritanos y
presbiterianos).

Asi las cosas, Holanda es el Gnico lugar don-
de impera cierta tolerancia religiosa, constitu-
yéndose en refugio para filosofos y librepensa-

Es preciso distinguir claramente la situacién de Inglaterra, mucho dores como DESCARTES 0 LOCKE. Precisamente
S P gu g ’ este (ltimo se erigird en defensor y tedrico de

mis e.volucmnada'economlca y soc1almen_t9, de 1? d'e paises como | la tolerancia religiosa, como medio para al-
Francia o Alemania, cuyas estructuras socioeconémicas presentan
aun claros tintes feudales. |

POLITICA Y SOCIEDAD EN LOS SIGLOS XVII Y XVIII

canzar la paz y la prosperidad.

La situacién en la Europa continental

Durante el siglo XVII y buena parte del XVIII, Europa vive bajo el
signo del absolutismo. Una vez conformados los Estados nacionales,
la monarquia tiende a concentrar y centralizar todo el poder.

Surgen asi las monarquias autoritarias como el mejor medio
para preservar la paz y la seguridad. Luis XIV en Francia y Feli-
pe IV en Espafia son los maximos exponentes de este nuevo régi-
men politico que tiene como motores econémicos la guerra y la ex-
pansién colonial, empresas que se financian con fuertes subidas de
impuestos.

Esta medida, unida a la insatisfaccién de las clases populares an-
te los privilegios de la nobleza, provoca graves disturbios y revueltas,
como la de La Fronda en Francia (1648-1653) o la que tuvo lugar en
Catalufia en 1640. : o

i " Las frecuentes hambrunas y la peste contribuyen a un acusado
il descenso demogriafico que agrava la crisis econémica. Entre
' 1600 y 1700 la poblacién europea, lejos de aumentar, disminuye con-
siderablemente. Espafia pierde un millén de habitantes y Alemania,
casi la mitad de su poblacién.

Sesidn de los Estados generales de las Provincias
Unidas (Holanda), é6leo de DIRK VAN DEELEN.
Las monarquias autoritarias intentan aqumentar
su control sobre las asambleas estamentales
(Estados generales, Cortes, Parlamento...). En
Inglaterra, las tensiones desembocardn en una
revolucién —la primera revolucién liberal, segin
algunos~ que traerd en 1688 la monarquia parla-
mentaria, espejo en el que se mirardn los tedricos
tlustrados del siglo XVIII.

La situacién politica en Inglaterra

Durante el siglo XVII en Inglaterra, a diferencia de la Europa
continental, asistimos a una lucha entre el poder absoluto del mo-
' narca y el Parlamento, que pretende controlar los poderes del Es-
[ tado: votar las leyes, autorizar el cobro de impuestos, convocar el
ejército y, sobre todo, que los ministros del rey se sometan a las Ca-
maras.

TEMA 11




La polémica entre el rey y el Parlamento

A la muerte de Isabel de Inglaterra accede al trono, en 1603, Jaco-
po I Estuardo. Los monarcas ingleses gobernaban asistidos por un
Consejo Privado, sin que el Parlamento, que votaba los impuestos, se
opusiese a su politica. Hasta este momento, los intereses de la mo-
narquia se identificaban con los de las clases dominantes del momen-
to, la nobleza cortesana y una burguesia que buscaba su enriqueci-
miento en la actividad colonial,

Pero la prosperidad econémica aumenté la capacidad politica de
esta burguesfa comercial que fue adquiriendo fuerza y a la que se
unié parte de la nobleza inglesa, que, a diferencia de la europea, par-
ticipé en las empresas comerciales.

Por otra parte, en el aspecto religioso, surgieron movimientos pu-
ritanos de tendencia democratica y comunal que se oponian a la Igle-
sia Anglicana oficial, de la que el rey era cabeza. Asi el Parlamento,
que representaba sus intereses, entré en oposicion abierta con la poli-
tica de los Estuardo, que pretendfa seguir en una linea de gobierno
absolutista, apoyada en la teoria del origen divino de la autoridad
politica y religiosa del monarca.

De la guerra civil al triunfo de la monarquia parlamentaria

Carlos I, hijo y sucesor de Jacobo, se enfrenté al Parlamento y per-
sigui6 a los puritanos. Logré con ello que la oposicién religiosa y la
politica se unieran, dando origen a la guerra civil (1643-1648). En es-
ta guerra pronto destaca Oliver Cromwell, que organiza las fuerzas

Carlos I, por VAN DyCK. El reinado absolutista
: de Carlos I en Inglaterra motivé el enfrentamien-
contrarias al monarca y logra la victoria. to con el Parlamento que derivé en guerra civil.
Tras la victoria de los sublevados, el monarca fue
condenado a muerte en 1649.

Tras un periodo de gobierno republicano dirigido por Cromwell, se
restaura la monarquia en la persona de Carlos II, al que sucede Jaco-
bo II. Pero de nuevo se reproducen las tensiones entre el Parlamento
y el rey, hasta que, en 1688, el Parlamento ofrece la corona de Ingla-
terra a Guillermo III de Orange, bajo la condicién de aceptar la limi-
tacién de su poder.

Asistimos a la creacién de la monarquia parlamentaria, que va
a constituirse como el espejo en el que se miraran los filésofos ilus-
trados del continente a lo largo del siglo XVIII, con especial mencién
de MONTESQUIEU y VOLTAIRE.

LA CRITICA A LA TEORIA DEL DERECHO DIVINO

A lo largo de la Edad Media habia ido cuajando la idea de que el
poder del monarca provenia directamente de Dios. La consecuencia
de ello fue la aparicién de una doctrina conocida como del derecho
divino de los reyes que encontré a su principal teérico en ROBERT
FILMER, cuya obra Patriarcha (1680) defiende el origen divino de la
monarquia por ser los reyes los legitimos herederos de Adén, el pri-
mer hombre, a quien Dios otorgé el poder supremo sobre todas las co-
sas. Se legitima asi la autoridad absoluta del gobernante, ante quien
el pueblo no puede rebelarse so pena de traicién e impiedad.

La nacién inglesa es la (inica en toda la

tierra 'que ha sabido oponerse al poder
de los reyes y regularlo, y que por medio de
muchos esfuerzos ha conseguido finalmente
establecer un sistema de gobiernc sensato,
por el cual el rey es todopoderoso para hacer
el bien pero tiene las manos atadas cuando
intenta hacer el mal; y los sefiores son gran-
des sin insolencia ni vasallos, y el pueblo
comparte el gobierno sin confusion.

La obra de FILMER, carente de todo fundamento racional, serd
blanco de la pormenorizada critica de LOCKE en el primero de sus
Dos tratados sobre el gobierno civil. Por otra parte, la insatisfaccién
con esta doctrina de neto corte teolégico impulsard la creacién de
nuevas teorias sobre el origen del poder.

Vouraire: Cartas filoséficas

® ;Qué elogia VOUTAIRE del sistema politi-
co inglés?

e N e s R0000 908009 I iosRTanElENeDEEVEPOTEEnOsRRRES
csestsessIBEEEEITIGIEOSGEROABUORRRGERSOHOOERERS

4s0coNCCEssEeVsOEPeTITEREESs00CRAISRRINRIRRRRRETS seesac

LA FILOSOFiA POLITICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU | 233

: ,




LA TEORIA DEL CONTRATO SOCIAL

La necesidad de fundamentar el Estado moderno y la autoridad del
monarca frente al poder eclesidstico y del Imperio impulsé el desarro-
Ilo de la teoria politica del contrato social a principios del siglo XVIL
ALTHUSIUS y GROCIO son los primeros que sostienen que el Estado es
el resultado de un pacto o contrato que realizan los hombres. Otros
muchos autores seguirdn esta linea al explicar el origen del Estado.

JOHANNES ALTHUSIUS (1557-1638) es el primer teérico que intro-
duce el pacto para explicar el origen de la sociedad. Considera que
existe un contrato tacito que da lugar al cuerpo social, en el que re-
side la soberania. El contrato convierte a las personas en coparticipes
de los bienes y de las leyes. De esta forma no es necesaria la inter-
vencién de ninguna instancia religiosa para fundamentar o refrendar
el poder politico.

HuGo GROCIO (1583-1645), continuador de la teoria del contrato,
sostiene que la soberania reside en el propio cuerpo politico que se
expresa en el derecho constitucional de cada Estado. Sin embargo, su
mayor contribucién teérica fue su andlisis de las relaciones entre
Estados en la época histérica de la consolidacién de las monarquias
nacionales.

GROCIO defiende la sociabilidad natural de los hombres, que origi-
na el derecho natural; conjunto de principios universales, inmuta-
bles y justos. De él deriva el derecho positivo o ley, cuya validez na-
ce de las obligaciones sociales y de la buena fe en el cumplimiento de
los contratos. Dada la racionalidad del derecho natural, que se basa
en una caracteristica propia del ser humano —la sociabilidad huma-
na—, no puede haber en él nada arbitrario y, en todo caso, las relacio-
nes entre los Estados deben respetar ese derecho natural.

Esta corriente que defiende la primacia del derecho natural sobre
el derecho positivo o ley se denomina Iusnaturalismo.

TEORIAS MODERNAS SOBRE EL ORIGEN DEL ESTADO

Teorias Autores Obras Tesis principal
HogBes Leviatdn (1651)
“SpiNDzA Tratado teoldgico-pofitico
(1670) l Estado es producto de un

pacto enfre individuos libres.
Lo soberania reside en el pueblo.

Contractualistas | o Dos fratados sobre el

gobiemno civil (1690)
Rousseau Fl contrato social (1762)

Kant La paz perpetua (1795)

Montesauieu- | - espitifu de los leyes | E| Estada es fruto de |o
Naturalistas (1748) - sociobilidod natural humana.

Hume Ensayos politicos (1752) | Soberania popular

BARCY De regno et regali El poder del Estodo es de origen
Del derecho divino potestate (]._ 600) divino y se transmite

FiLmeR Patriarcha (1680) hereditoriamente.

LA TEORIA DEL CONTRATO SOCIAL

Egoismo natural (Hona_is)_

| Estapo DE
NATURALEZA

Derechos naturales {Locke) |

f-Li_Berlud e igualdad (ROUSS_EAUH

CONTRATO
SOCIAL

. Monarquia absoluta (HosBE_s) i

‘ SOCIEDAD

aviL Monarquia liberal {Locke) !

- Democracia {Spinoza, Rousseau}|

Este esquema nos muestra la estructura comin
de las distintas teorias del contrato social. Pode-
mos apreciar cémo las distintas formas de Esta-
do o sociedad civil resultantes dependen del mo-
do como se conciba el estado de naturaleza o esta-
do presocial.

Actividades de comprensién

1. ;Con qué palabra se puede definir
la coyuntura socioeconémica del
siglo XVII? ;Por qué?

2. ;En qué se distingue la situacién
de Inglaterra de la del resto de Fu-
ropa?

3. ;Qué trataba de justificar la teorfa
del derecho divino de los reyes?
4. ;Cudles son los antecedentes de

la teoria moderna del contrato
social?




1. HOBBES O EL ABSOLUTISMO

THOMAS HOBBES (1588-1679) recoge las ideas de pensadores ante-
riores, pero establece una teoria mucho m4s elaborada sobre el ori-
gen de la sociedad y del poder. Su pensamiento politico se inscribe en
]a linea del realismo defendido por MAQUIAVELO. [ MaquiavELO, Unidad 8 »

ﬂ FEL ESTADO DE NATURALEZA

A diferencia de los teéricos iusnaturalistas como SUAREZ o GRO-
c10, HOBBES no cree en la existencia de una ley natural de caracter
racional, fuente del derecho y la moral. El estado de naturaleza es
un estado premoral donde palabras como justicia o derecho no
tienen cabida. ’

Aunque parte de la igualdad natural de todos los hombres, consi-
dera que cada uno esté dirigido por el egoismo, por lo que persigue
la propia conservacién y el propio placer. No hay otro moévil que
géste en la naturaleza humana.

Conviene destacar aqui el pesimismo radical que subyace en la
concepcién de HOBBES sobre el ser humano. Este es, por naturaleza,
insociable y egoista. Su ambicién es desmedida y ello conlleva unas
relaciones presididas por la desconfianza y la rivalidad. De ahi que
afirme HOBBES que "el hombre es un lobo para el hombre" (homo ho-
mini lupus).

Este feroz individualismo genera un estado natural de guerra de
todos contra todos en el que cada individuo depende de su fuerza
para su propia conservacion.

No debe extrafar, por tanto, que en un estado como éste nadie
pueda garantizar su supervivencia por mucho tiempo. En ausencia
de leyes y de jueces gue hagan cumplirlas, la vida se torna insegura y
peligrosa, hasta tal punto que los hombres, cuyo egoismo sélo es com-
parable a su temor a perderlo todo, se ven obligados a realizar un
pacto de no agresién y a someterse a un poder superior, con el fin de
poner a salvo su vida y su hacienda.

EL CONTRATO SOCIAL

Para garantizar la paz y evitar la autodestruccién, los hombres,
movidos por el miedo, establecen un pacto o contrato por el que
transfieren su poder y su fuerza a un solo hombre o a una asamblea
—esto dltimo no lo excluye HOBBES—, que puede utilizarlo como crea
conveniente para lograr la paz comun.

En HOBBES el contrato se realiza entre los individuos y el sobera-
no. En virtud del mismo, aquéllos ceden a éste todo su derecho, es de-
cir, su poder, de forma total e irrevocable.

El resultado final es que una vez que se ha pactado, ya no hay
vuelta atras. De individuos libres nos convertimos en obedientes stib-
ditos. El pacto debe ser irreversible si pretendemos evitar la tenta-
cién de regresar al estado de anarquia inicial.

Hosaes

0000060654000 00Eeess PrcP000800NTUTEIaIIsPosersesssenInesesssveosissovrrssanrerossesstsennne

e

THoMAS HoBBES nace en Wesport (Inglaterra)
en 1588. Tras estudiar en Oxford viaja por
Francia e ltalia, donde conocid a GALILEO. Tras
permanecer un tiempo en Inglaterra, el temor
a la guerra civil le hace buscar refugio en
Francia, donde en 1642 publicard Def ciuda-
dano, su primera obra importante. En 1651
aparece su obra mas célebre, Leviatdn, donde
expone su doctrina materialista y su defensa
del absolutismo. Tras la guerra civil, HOBBES
regresa a Inglaterra sometiéndose al régimen
republicano de Cromwell. A pesar de ello, su
fidelidad a la causa realista le valdra el favor
de Carlos Il al restaurarse la monarguia. Sus
Gltimos afios los consagra a la elaboracién de
una extensa obra y a participar en numerosas
polémicas. Muere en 1679.

R TR R R RN X N

Resulta evidénte que durante el tiempo

en que los hombres viven sin un poder
comun que los mantenga intimidados, se hallan
en la situacién que se llama de guerra, y tal
guerra es de cada hombre contra los otros. (...)
Todo lo que es consiguiente a un tiempo de gue-
rra, donde cada hombre es enemigo del otro, es,
asimismo, consiguiente al tiempo en que los
hombres viven sin otra seguridad que a que sus
propias fuerzas e inventiva ie proporcionan.

En tal situacion ne hay ningdn lugar para el
trabajo, porque su fruto es inseguro y, por
consiguiente, no hay ningln cultivo de la tie-
rra, ni navegacion, ni uso de las mercancias
que pueden importarse por mar, ni construc-
cién cémoda, ni instrumentos para mover y
eliminar las cosas gue requieren mucha fuer-
za; ningdn conocimiento de la faz de ia tierra;
ningdn cémputo de! tiempo; ninguna arte; ni
letras; ni ninguna vida social, y, 1o que es peor
que todo, el temor constante y el peligro de la
muerte violenta, y la vida del hombre, solita-
ria, pobre, aspera, brutal y corta.

T. Hosses: Leviatdn
® Explica las consecuencias que tiene pa-
ra la sociedad la falta de gobierno.

® ;Qué concepcién del ser humano estd
implicita en la teoria politica de HOBBES?

[ L L L L T T ]

LA FILOSOFIA POLITICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU ,

°
.
.
.
.
.
*
.
.
.
.
.
.
»
.
.
.
.
.
a
.
.
.
.
"
3
.
.
»
»
.
.
>
.
.
.
s
.
.
.
-
.
.
.
.
.
-
.
.
.
-




P,

e

and CHEE.

By Mg s Hosne s

Retrato de THOMAS HOBBES. Junto a él, la portada de su célebre obra Levia-
tdn. HOBBES toma este nombre de un pasaje de la Biblia y lo identifica con el
Estado todopoderoso. En este ser descomunal, cuyo cuerpo estd formado por
todos los stibditos, que han renunciado a su poder originario para entregarlo
al soberano, se unen el poder civil y militar (simbolizados por la espada) por
un lado, y el poder eclesidstico (simbolizado por el bdculo) por otro. El sobera-
no concentra ast en su persona todo el poder.

Los ciudadanos se identifican de tal modo con las decisiones del
soberano, que HOBBES llega a decir que son autores de las mismas y
que nunca pueden contradecir a aquél, puesto que esto significaria
contradecirse a si mismos. Queda excluido de este modo el derecho de
rebelién. Una vez constituidos por libre decisién en sociedad politica,
los individuos se someten a la potestad del soberano, quien goza de
total libertad e inmunidad para dictar las leyes que crea més conve-

nientes.

En consecuencia, el soberano debe utilizar la fuerza necesaria pa-
ra mantener el pacto de sujecién suscrito, ya que "sin la espada, los
acuerdos son palabras y no tienen la menor fuerza para proteger a un
hombre."

E EL LEVIATAN O ESTADO ABSOLUTO

Surge asi la relacién de soberano y stibdito, y con ella la sociedad
eivil, sin establecer una forma determinada de gobierno. En este
sentido, no debe entenderse que el término soberano designe necesa-
riamente a un solo individuo (el monarca). Aunque HOBBES conside-
raba esta forma de gobierno como la mejor, el soberano bien podria
ser una asamblea de personas elegidas por el pueblo. Con todo, ya
sea uno solo quien la ostente o varios, la soberania que se obtiene por
este pacto es absoluta e inalienable.

El soberano estd por encima de las ideologias e incluso por enci-
ma de la autoridad de la Iglesia, que debe ser nacional. Goza de to-
tal inmunidad en sus decisiones y concentra en su persona todos los

poderes.

TEMA 11

El Gnico modo de erigir un poder Co-
mn capaz de defender a Ias gentes dg
ataque de las fuerzas extranjeras, y de log da-
fios que pudieran causarse -ellos mismos {..)
estd en conferir todo su poder y fuerza indivi-
duales a un solo hombre o a una asamblea de
hombres que; mediante una pluralidad de vo-
tos, puedan reducir las voluntades de los sgp-
ditos a una sola voluntad. O, lo que es Io mis-
mo: nombrar a un individuo, o a una asamblea
de individuos, que represente a todos, y res.
ponsabilizarse cada uno como autor de todg
aquello que haga o promueva quien ostente
esa representacion en asuntos que afecten 3
la paz y seguridad comunes; y, consecuente-
mente, someter sus voluntades a la voluntad
de ese representante, y sus juicios respectivos
a su juicio.

T. HoBBES: Leviatin

® ;C6mo se constituye el pacto social?

€ ;Qué consecuencias tiene para los indi-
viduos dicho pacto?

L R R N R R

Una vez hecho esto, la multitud asi uni-
da en una persona es lo que llamamos Estado
0 Replblica, en latin civitas. De este modo se
genera ese gran Leviatdn o, para hablar con
mas reverencia, ese dios mortal al que debe-
mos, bajo el Dios inmortal, nuestra paz y segu-
ridad. Pues gracias a esta autoridad que le es
dada por cada homnbre que forma parte del Es-
tado, es como llega a poseer y ejercer tanto po-
der y tanta fuerza, y por el miedo que ese po-
der y esa fuerza producen, puede hacer que las
voluntades de todos se dirijan a lograr la paz
interna y la ayuda mutua contra los enemigos
de fuera. Y es en &l en quien radica la esencia
del Estado, al que podriamos definir asi: una
persona de cuyos actos, por mutuo acuerdo en-
tre la multitud, cada componente de ésta se
hace responsable, a fin de que dicha persona
pueda utilizar los medios y la fuerza particular
de cada uno como mejor le parezca para lograr
la paz y la seguridad de todos.

T. Hosges: Leviatidn

® ;Qué es el Estado, segin HOBBES?

® ;Qué atribuciones se le dan al sobera-
no en este Estado?

R R e




T

HOBBES justifica la necesidad de una autoridad fuerte que impon-
ga duras penas a quienes infrinjan la ley; para ello se basa en la na-
turaleza conflictiva e insolidaria del ser humano.

Su teoria politica es coherente con su antropologia. Si no existe
un poder tal que sea capaz de controlar las tendencias centrifugas de
los individuos, podemos estar seguros de que el Estado degenerara
en anarquia. S6lo el miedo a la muerte puede evitar que los hombres
desobedezcan los preceptos y se rijan por su propia ley.

Los subditos quedan desligados del pacto inicamente si el sobe-
rano renuncia a su soberania o es incapaz de protegerlos. Estos sélo
son libres en la medida en que hay acciones que no estén reguladas
por la ley y que, por tanto, les permiten actuar de acuerdo con su
voluntad.

En conclusién, HOBBES nos sitiia ante una disyuntiva poco hala-
giiefia: 0 aceptamos un poder sin limites que garantice la paz y la se-
guridad, o nos veremos inmersos en una guerra civil sin fin con ries-
go de nuestra vida.

El temor a esta guerra, que HOBBES vivi6 de cerca, con lo que con-
lleva de odio y derramamiento de sangre, constituyé probablemente
el poderoso motivo psicolégico para una teoria del Estado tan res-
trictiva con la libertad individual.

Carlos I1 por PH. DE CHAMPAIGNE. HOBBES traté

T . de legitimar con su obra la autoridad de Carlos
. ?
IS'_ES totall_tarlo el sistema de HOBBES? II, con quien compartié exilio en Francia durante

. ) la dictadura de Cromwell. Tras la restauracién
No es una pregunta ociosa: HoBBES, y antes que é| PLATON, son razonable- mondrquica en 1660, HOBBES regresé a Inglate-

| mente sospechosos de apoyar regimenes totalitarios. Respecto a HOBBES, ! rra en calidad de consejero real.
veamos el comentario de N. WARBURTON en La caverna de Platon. i

I *Hobbes parece complacerse en reducir considerablemente la libertad de
! los ciudadanos en su estado ideal. Por ejemplo, cree que la censura del
| soberano es totalmente aceptable y hasta deseable de hecho: no debe pu-
| blicarse ningtn libro antes de que su doctrina haya sido examinada y so-
pesada de acuerdo con su tendencia a fomentar la paz.

La républica constituye un espacio intolerante y la conciencia de los indi-
viduos no ha de tomarse demasiado en serio. Corresponde al soberano de-
clarar qué esta bien y qué estd mal, y los individuos no deben empefiarse
en hacer tales juicios. (...) |

Aunque Hobbes pone limites al poder dei soberano para hacer lo que guste, |
estos limites no son lo bastante rigurosos para.impedir que la replblica se |
convierta en un Estado totalitario con todo lo que eso implica. |

La probable respuesta de Hobbes a estas criticas se lee en el titulo de una
seccion: “El poder del soberano no es tan lesivo como su ausencia”. Pero,

. hasta cierto punto, incluso los rigores del estado de naturaleza parecerfan |
| preferibles a la vida bajo algunos regimenes totalitarios."

Actividades de comprension

1. Describe el estado de naturaleza del hombre, segin 4. Expén las relaciones que se establecen entre el sobe-
HOBBES. rano y sus sibditos en el Estado de HOBBES.
2. ;Por qué abandonan los individuos dicho estado? 5. ;Cémo justifica HOBBES su defensa del poder-absoluto
3. ;Qué caracteristicas reviste el pacto social? del monarca?
o _/

LA FILOSOFIA POLi;l‘ICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU | 237




I11. SPINOZA: EL IDEAL DE LA TOLERANCIA

El pensamiento politico de SPINOZA (1632-1677) se inscribe en el
marco del convencionalismo social o teoria del contrato. Aunque
parte de las mismas premisas que HOBBES, las conclusiones a las que
llega son muy diferentes.

Admitido el abandono por conveniencia del estado de naturale-
za, la sociedad politica es el medio més 1til para que el ser hu-
mano viva libre y de acuerdo con la razén, de modo que pueda al-
canzar la felicidad.

El individuo transfiere sus derechos y sus poderes al grupo so-
cial, si bien sus derechos fundamentales como la libertad de pensa-
miento y la libertad de palabra tienen que ser respetados. SPINOZA
no es un apologista del Estado fuerte; pero éste debe mantener a
los individuos dentro del pacto social, alejandolos de conductas
guiadas por las pasiones —el estado natural- y obligdndolos a
obrar razonablemente.

EL ESTADO DE NATURALEZA

En el Tratado teolégico-politico y en el Tratado Dpolitico, SPINOZA
acepta de HOBBES la teoria del estado natural y el paso de ese estado
al civil. O sea, admite que el ser humano busca por naturaleza su
propio provecho y que para evitar la anarquia tiene que unirse a los
demds hombres en una organizacién social y limitar su derecho natu-
ral a ejercer su voluntad.

Los hombres son por naturaleza enemigos, pero, al formar parte
de la naturaleza, est4n sometidos a las leyes naturales. Estas no tie-
nen un sentido teolégico para SPINOZA. Es la naturaleza la que deter-
mina cudles son los limites del poder del individuo. Y éste se guia
més por el deseo que por la razén.

Asi pues, en el estado de naturaleza, la justicia depende del de-
seo y el poder, mientras que en la sociedad se establecen reglas por
acuerdo de los hombres y a partir de ahi, lo justo y lo injusto reciben
significado como propiedades de las acciones con relacién a las nor-
mas establecidas.

La obra de SpinozA

i SPINOZA sélo publicé en vida dos obras: los Principios de a filosofia de Des-
cartes (1663) y el Tratado teoldgico-politico (1670), y aun esta tltima, de
forma anénima.

En el Tratado teoldgico-politico, SPINOzA toma partido a favor de la politica
liberal de Jan de Witt, asesinado en 1672. Esta obra constituye uno de los
mejores alegatos en pro de la libertad de conciencia y de cuito, ademas de
exponer {as ideas politicas de su autor.

| Ante las continuas amenazas por parte del gobierno y de sectores religiosos

| integristas, SPINOZA opt6 por no publicar el resto de su obra. Esta aparecera

‘ péstumamente en 1677 e incluye la Ftica, obra maestra donde se expone
de modo riguroso toda su filosofia, y el Tratado politico, que resume la teo- |

( rfa expuesta en el Tratado teoldgico-politico, ademéas de una abundante co-

| rrespondencia.

Mapa de Holanda en forma de leén (1648). Para
SPINOZA, son los mismos subditos quienes, si-
guiendo el camino indicado por lu razén, confie-
ren toda la soberania popular al poder estatal
para recibir de él seguridad y proteccién.

L Ny TR T N TN W N S APy,

R R L N R N I
. .

Por consiguiente, todo cuanto un hom-

bre, considerado bajo el solo imperio de
ia naturaleza, estime que le es (til, ya le gufe
la sana razén, ya el impetu de la pasién, tiene
el maximo derecho de desearlo y-le es Iicito
apoderarse de ello de cualquier forma, ya sea :
por. la fuerza, el engafio, las stplicas o el me-
dio que le resulte mas facil; y puede, por tan-
to, tener por enemigo a quien intente impedir-
le que satisfaga su deseo. ' :

De lo anterior se sigue que el derecho e insti-
tucién de la naturaleza, bajo el cual todos na-
cen y viven la mayor parte de su vida, no pro-
hibe nada més que lo que nadie desea y nadie
puede; pero no se opone a las rifias, ni a los
odios, ni a la ira, ni al engafio, ni a absoluta-
mente nada que aconseje el apetito.

esrveessana

B. SPiNOzA: Tratado teoldgico-politico

® ;Cémo caracteriza SPINOZA el estado
de naturaleza?

.
e R R L N g




r.

E EL PACTO SOCIAL

El pacto social, para SPINOZA, es vélido, al igual que para HOBBES,
en la medida en que es 1til. Por este pacto, los individuos ceden sus
derechos naturales al soberano.

Pero no debe entenderse que al constituirse en sociedad politica
los individuos dejen de ser tales. En el Estado, el individuo subsiste
con sus afectos y sus pasiones. La diferencia es que ahora puede ver
satisfechas sus aspiraciones mejor que en el estado de naturaleza.
Renunciando a su derecho potencial se beneficia de un derecho real.
La verdadera autonomia (sui juris) sélo es posible si los individuos
unen sus fuerzas y se someten a un poder comun.

Sobre las formas de gobierno

SPINOZA admite las tres formas tradicionales de gobierno —monar-
quia, aristocracia y democracia—, aunque sus simpatias personales se
decantan hacia la democracia por considerar que es la forma mas
racional de gobierno, ya que en ella todos los hombres vuelven a ser
iguales, como lo eran en el estado de naturaleza.

No justifica al tirano, pues, de acuerdo con SENECA, entiende que
nadie puede conservar mucho tiempo el poder con la oposicién de los
stbditos, v, si se pierde la autoridad, se pierde el derecho al gobierno,
el poder.

Se aprecian de este modo, resonancias claramente maquiavéli-
cas. SPINOZA estd convencido de que si los gobernados no perciben
utilidad en el Estado, se rebelaran contra él. Por eso, tal como ad-
virti6 MAQUIAVELO, el gobernante justo y cauto dirigird el Estado
con miras al bien comiin, a sabiendas de que éste es el tinico modo
de conservar el poder. [ MaquiaveLo, Unidad 8 >

g ELIDEAL DE LA TOLERANCIA

Aunque SPINOZA al igual que HOBBES considera que la autoridad
politica se apoya en el poder, justifica sin embargo el acatamiento a
la ley, no por el miedo, sino por la razén. Una vez que ésta logra im-
ponerse a las ciegas pasiones, lo que no es facil que suceda segin ad-
mite SPINOZA, se hace patente el provecho que resulta de la obedien-
cia a las leyes.

En otras palabras, SPINOZA viene a decir que si la ley proporciona
mas beneficio que su ausencia, la razén lo aceptard de buen grado; de
lo contrario, ningiin gobierno podra lograr el sometimiento de los in-
dividuos por la fuerza.

Por otro lado, la religién debe también someterse al poder, pues
la tolerancia religiosa es un ideal al igual que la libertad de pen-
samiento y de opinién, siempre que no promuevan disturbios ni per-
turben la paz.

De este modo, en el prefacio a su Tratado teolégico-politico, llega a
decir SPINOZA que la libertad de filosofar no sélo se puede conceder
sin perjuicio para la piedad y pdra la paz del Estado, sino que no se
la puede abolir sin suprimir con ella la paz del Estado e incluso la
piedad..

trevvesesevesans

tevesiseseesaceccesesssRsssENEBaRET

REesoNEEsEeNENE0NOlOsENGEANRGOOSIRIAERABORERES

Nadie puede dudar, sin embargo, cuén-

to mas (til les sea a los hombres vivir
seglin !as leyes y los seguros dictamenes de
nuestra razén,.los cuales no buscan otra cosa
que la verdadera utilidad. (...)

Y, si consideramos, ademas, que sin la ayuda
mutua, los hombres viven necesariamente en
la miseria y sin poder cultivar la razén, vere-
mos con toda claridad que, para vivir seguros
y lo mejor posible, los\hombres tuvieron que
unir necesariamente sus esfuerzos. Hicieron,
pues, gue el derecho a todas las cosas que ca-
da uno tenia por naturaleza lo poseyeran todos
colectivamente y, que, en adelante, ya no es-
tuviera determinado segun la fuerza y el apeti-
to de cada individuo, sino segln el poder y la
voluntad de todos a la vez.

B. Spinoza: Tratado teoldgico-politico
® ;Por qué razén aspiran los hombres a
unirse? :
® ;Qué tipo de sistema politico est im-
plicito en este texto?

Actividades de comprension

L

1. ;Qué semejanzas se observan en-
tre el estado de naturaleza de SpI-
NOZA y el de HOBBES?

[

;Qué mueve a-los individuos a en-
trar en sociedad?

3. ;Qué forma de gobierno defiende
SPINOZA?

4. ;Cudles son los limites. de la tole-
rancia en el Estado?

_/

LA FILOSOFIA POLITICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU '

T R e e ]



l’:'

I'V. LoCKE: EL ESTADO LIBERAL

La filosofia politica de JOHN LOCKE (1632-1704) es deudora en bue-
na medida de las ideas de HOBBES y SPINOZA. Al igual que ellos,
LOCKE defiende que el origen del poder y del Estado reside en un
acuerdo o convenio entre individuos. Sin embargo, discrepa de sus pre-
decesores en lo que se refiere al estado de naturaleza. Siguiendo a los
iusnaturalistas, como GROCIO o PUFENDORF, acepta la existencia de
una ley natural que dimana de la razén y que nos confiere unos dere-
chos y deberes previos a toda forma de organizacién politica. Esta tilti-
ma no tiene otro fin que asegurar el libre ejercicio de estos derechos.

EL ESTADO DE NATURALEZA

En clara oposicién a HOBBES, el estado de naturaleza de LOCKE no
es un estado presocial ni premoral. En él, los hombres viven en fami-
lia y reconocen la autoridad de la misma. Adem4s, reconocen la ley
natural, propia y connatural a nuestra razén, que nos lleva a defen-
der nuestra vida y libertad y a respetar la de los demés.

Ambos constituyen lo que LOCKE denomina derechos naturales.
A ellos se afiade el derecho de propiedad, que, como los anteriores, no
nace de la sociedad, sino que es previo a ella. .

TEMA 11

ae ..----..--u..oo'.-auuanocon.._o-.-----....,__

7 Para comprender qué es el derecho |
poder politico y cudl es su verdaderg
origen hemos de considerar cual es el estadg
en que los hombres se encuentran por natura-
- leza, que no es otro que un estado de perfecta
libertad para ordenar sus acciones y disponer
de sus pertenencias y personas seglin consi-
deren conveniente, dentro de los Iimites im-
puestos por la ley natural, sin necesidad de
pedir licencia ni depender de la voluntad de
otra persona.

¢ Es también un estado de igualdad, dentro del
: cual todo poder y toda jurisdiccién son reci-
+ procos, sin que nadie tenga mas que otro,
: puesto que no hay nada més evidente que el
: que criaturas de la misma especie y rango de-
¢ berfan ser también iguales entre si, sin subor-
dinacién ni sujecion alguna. (...)

Ahora bien, pese a que se trata de un estado
de libertad, ello no quiere decir que sea un
estado de absoluta licencia; (...) El éstado de
naturaleza tiene una ley natural que lo gobier-
na y que obliga a todo el mundo. Y'la razén, :
que es esa ley, ensefia a todos los humanos
que se molesten en consultarla que, al ser to- :

dos iguales e independientes, nadie puede :
perjudicar a otro en su vida, salud, libertad o :
posesiones. :

J. Locke: Segundo ensayo sobre el gobierno civil

del estado de naturaleza?

® ;En qué consiste la ley natural y de :
dénde procede? :

¢ ® ;Cudles son los rasgos caracterfsticos

K

El aguador de Sevilla, de VELAZQUEZ. La propie-
dad es para LOCKE un derecho tan natural como
la libertad. Si bien originariamente-la propiedad
es comin, mediante el trabajo podemos apropiar-
nos individualmente de las cosas. Tal como dice
LOCKE: "Aunque el agua corriendo en la fuente
sea de todos, jquién puede-dudar de que en el jo-
rro es s6lo de quien la recogié? Su trabajo la ha
sacado del dominio de la naturaleza, en donde
era comun y pertenecia por igual a todas sus
criaturas, y ha heché que se la apropie”.




Argumenta LOCKE que la propiedad es en principio comunal,
puesto que todas las cosas fueron dadas a todos por Dios. Pero ello no
excluye el derecho de cada uno de apropiarse individualmente de al-
go por medio del trabajo. Este se constituye entonces como el medio
legitimo de adquirir una propiedad. '

De ahi se deduce que tenemos derecho a tanta propiedad —y LOC-
KE se refiere sobre todo a la posesién de tierras— como seamos capa-
ces de trabajar, pero no a m4s. Sin embargo, con la introduccién de la
moneda en los intercambios de bienes surge la posibilidad de incre-
mentar las posesiones individuales mds alld de los limites estableci-
dos por la ley natural.

Se trata, sin lugar a dudas, de uno de los puntos més débiles de la
teoria politica de LOCKE, a quien muchos han criticado que justifique
en la naturaleza las desigualdades econémicas que més bien parecen
producto de la sociedad. De todos es conocida la afinidad que LOCKE
sentia por la clase media propietaria (whigs), a la cual pertenecia y cu-
yo statu quo parece que trataba de justificar racionalmente.

De la naturaleza a la sociedad civil

De lo anterior se desprende que en estado natural los seres huma-
nos viven en un régimen de libertad, igualdad y respeto mutuo. El
trabajo y las relaciones familiares les proporcionan una existencia fe-
liz. ;Por qué, entonces, el ser humano tendria que abandonar este es-
tado de cosas? ;Qué necesidad habria de constituir una sociedad con
su gobierno y sus leyes?

La respuesta de LOCKE es sencilla: la sociedad civil se origina por
las deficiencias del estado de naturaleza, incapaz de garantizar
a los individuos sus derechos. En efecto, en ausencia de leyes y jueces
imparciales, ;c6mo puede asegurarse que los demds respetarédn lo
que es de uno? ;Quién y de qué modo castigard las posibles infraccio-
nes que pudieran cometerse?

La razén nos da a entender lo que es justo y bueno, pero es preciso
instaurar un estado en que esta justicia pueda realizarse efectiva-
mente.Y ese es precisamente el Estado politico.

EL PACTO SOCIAL

Movidos por el deseo de asegurar mejor sus derechos, los indivi-
duos consienten en renunciar a su libertad natural para someterse a
un poder comin. Este es, pues, el origen del contrato social. Sin
embargo, esta renuncia no es incondicional ni absoluta, a diferencia
de lo que pensaba HOBRBES.

El pacto es un contrato reciproco entre los individuos y el sobera-
no. En consecuéncia, no sélo obliga a los primeros a obedecer, sino
también al gobernante a garantizar los derechos previos de aquéllos.
Este contrato no implica de ningtin modo la cesién total de los dere-
chos, que son irrenunciables; inicamente supone la renuncia de ejer-
cer la fuerza de forma individual.

En consecuencia, el pacto siempre es reversible. El poder se di-
suelve si no respeta los derechos fundamentales y, en ese caso, los in-
dividuos recuperan su libertad para regresar al estado natural o bien
constituirse en una nueva sociedad politica.

PO PPN PN IR RO NIENe NN NRaeRsUNI0ENPPIREEdsoRsssERRTIY

N T R O O X T N P N R RN R N R R RN

B EETSEEIIPINEIINIEEENLEIPOIBNGEIIIRRNIGINONE

Bien lejos de creer, con Hobbes, que es

la sociedad la que crea los derechos,
Locke piensa que la sociedad ha sido institui-
da para defender los derechos que, moralmen-
te, existian antes que ella. (...)

El pacto social no es, como en Hobbes, la
simple renuncia del individuo que deja todo
su poder en las manos del soberano. El pacto
social se parece mas bien a un contrato con
compromiso reciproco. El soberano no es mas
que el mandatario del pueblo, el cual conser-
va (en caso de que el Estado abuse de su au-
toridad) el derecho de insurreccion.

D. Huisman / A. VErGEZ: Historia de los filésofos

® ;Cudl es la principal diferencia entre
LockEe y HOBBES acerca del pacto social?

PP S REEor I NUEEd st EaEdeeoRIdeoenontonerdednctssccdiusnantdos

2SN eeNENEEEEC00PIOLIOTENCEOTIGIANOOGLIIERRORIARS

i asesvseessvcsesssssssssnsdsannnsrasannares

. Siendo los hombres libres e iguales e

t independientes por naturaleza, (...) na-
die puede salir de este estado y verse someti-
do al poder politico de otro, a menos que me-
die su propio consentimiento. La Gnica mane-
ra por la que uno renuncia a su libertad
natural y se sitda bajo los limites de la socie-
dad civil es alcanzando un acuerdc con otros
hombres para reunirse y vivir en comunidad,
para vivir unos con otros en paz, tranquilidad
y la debida comodidad, en el disfrute seguro
de sus propiedades respectivas y cori la mayor
salvaguardia frente a aquellos que no forman.
parte de esa comunidad.

J. Locke: Segundo ensayo sobre el gCBierno civil
® ;Con qué fin se constituyen los hom-
bres en sociedad civil?

® ;Cémo se toman las decisiones en esta
sociedad?

600 as HB UGS EAO PR OUGEdu s 0DUNEIs 0 asosoNoEDEnEiétdn vedvaiornTssOOS

P T L T T R R seve

LA FILOSOF{A POLITICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU




EL ESTADO CIVIL: MONARQUIA PARLAMENTARIA

Una vez establecidas las condiciones del contrato, LOCKE pasa a
exponer el proceso constituyente del Estado. En su sistema, el pueblo
escoge a sus representantes por mayoria y éstos detentan el poder le-
gislativo, que limita y controla el poder ejecutivo del gobierno.

La mayoria debe decidir en cada caso si otorga el poder a uno solo,
(monarquia), a una minoria elegida (oligarquia), o si lo asume ella
misma, en cuyo caso se constituye una democracia perfecta. Si bien
LOCKE no se decanta por ninguna forma de gobierno, parece claro
que el Estado que tenia in mente era una monarquia parlamenta-
ria con divisiéon de poderes.

Con todo, lo més importante no es, a juicio de LOCKE, quién deten-
ta el poder, sino el hecho de que lo detenta por un mandato expreso
del pueblo, verdadero depositario de la soberania, que siempre con-
serva la potestad de recuperar dicho poder y de revocar el gobierno
cuando éste no cumple con lo pactado.

Se justifica asi el derecho-de rebelién que, aceptado ya por TOMAS
DE AQUINO y OCKHAM en la Edad Media, y por tedricos jesuitas como
MARIANA y SUAREZ en el Renacimiento, fue sin embargo negado por
HOBBES y por el propio SPINOZA. Este derecho a resistir al poder injus-
to y tirdnico serd desarrollado por los tedricos del siglo XIX, con espe-
cial mencién de H. D. THOREAU, y alcanzaré plena vigencia en pleno si-
glo XX de la mano de lideres politicos como GANDHI o LUTHER KING.

i

10 La mayoria, a la cual, como hemos vis-

to, corresponde naturalmente todo ¢}
poder de la comunidad al unirse los hombres
en sociedad por vez primera, puede utilizar to-
do ese poder para promulgar, de vez en cuan- -
do, leyes para la comunidad, y para ejecutar- :
las a través de funcionarios nombrades por
ella misma. (...)

Si al principio la mayorfa ha otorgado el poder
legislativo a una o méas.personas sélo por vida,
o por un periodo limitado, de modo que el po- :
der supremo retorne a fa mayoria, ésta, una :
vez recuperado el poder, puede volver a depo- :
sitarlo en manos de quien le plazca y consti-
tuir, de ese modo, una nueva forma de gobier- :
no del Estado.

J. Locke: Segundo tratado sobre el gobierno civil

# ;Cémo se distribuye el poder en el Es-
tado?

L L R S Y L T I

Sessscecscvsrrensnscnnss ®8sesssocessessnnmnenscnnea

Retrato ecuestre de Guillermo III de Orange.
JOHN LOCKE fue, segiin BERTRAND RUSSELL, "el
apdéstol de la revolucién de 1688, la mds modera-
da y feliz de las revoluciones”. Esta revolucién se
originé cuando Jacobo II de Inglaterra quiso res-
tablecer el absolutismo y el catolicismo. Pero el
arraigo que yo tenia en Inglaterra la tradicién de
libertad personal y de participacion en los asun-
tos ptiblicos, junto con el descontento de los puri-
tanos, hicieron inevitable su fracaso, y llevé al
trono.a su yerno Guillermo III de Orange, el cual
se habia aliado con la oposicién parlamentaria
para destronar a su suegro.




@ La limitacion del poder

Se trata, pues, de una concepcidn liberal del Estado donde el
poder politico ya no es absoluto ni indiviso, como defendia HOBBES,
sino limitado y dividido en dos.

Por un lado, el poder legislativo (poder supremo), que recae en
Jos representantes legitimamente elegidos por el pueblo (Parlamen-
to); por otro, el poder ejecutivo, ostentado por el gobierno y someti-
do permanentemente al control del legislativo. Ambos poderes se
limitan mutuamente, con lo que se evitan abusos de poder y se ga-
rantizan mejor los derechos individuales.

En cuanto al tercer poder, el judieial, LOCKE no lo diferencia del
Jegislativo, con el cual se confunde, distincién que si hard MONTES-
QUIEU medio siglo més tarde cuando, inspirdndose en LOCKE, esta-
blezca el célebre principio de la separacién de poderes, base fun-
damental del moderno Estado de derecho. [Monrssquizy, Unidad 12 >

SOBRE LA TOLERANCIA

Las ideas del liberalismo econdémico y politico tuvieron una gran

repercusién en el modo de considerar la religién. Aparece asi un-

nuevo valor: la tolerancia. La lucha en favor de la tolerancia y el
creciente antidogmatismo caminan de la mano del cambio social
que se opera en el siglo XVII, en el que el crecimiento de la burgue-
sia mercantil va a favorecer el establecimiento de una pax fidei
(paz religiosa) que es necesaria para los intercambios comerciales,
ya que los continuos conflictos religiosos de la época creaban serios
problemas en este terreno.

Por otra parte, en una época de viajes y exploraciones, el descubri-
miento de pueblos que, como el chino, aunque tienen una moral es-
tricta, no se apoyan en una religién revelada, cuestionan la validez
universal de Ia religién cristiana y de su moral.

Hasta aqui, la intransigencia y la apelacién a las armas caracteri-
zaban la defensa de la religién. La nueva mentalidad supone que la
libertad de honrar a Dios, cada uno segtn su propia comprension,
puede admitirse sin peligro para la paz y la piedad del Estado. Es
més: se entenderd, de ahora en adelante, que sin esta libertad no es
posible ni la paz del Estado ni la piedad.

Estas ideas son las que defiende LOCKE en su Caria sobre la tole-
rancic (1689) y seran la base tedrica para la defensa de la conviven-
cia pacifica entre todas las religiones.

Actividades de comprension

R Y L R N L]

11 Nadie, por lo tanto, en definitiva, ni

las personas individuales, ni las Igle-
sias, ni siquiera los Estados, tienen justos ti-
tulos para invadir los derechos civiles y las
propiedades mundanas de los demas bajo el

pretexto de la religién. Aquellos que opinan de_

otra manera harfan bien en considerar cuan
perniciosa semilla de discordia y guerra, cuén
poderosa provocacion para el odio sin fin, para
las rapifias y matanzas, suministran asi a la
humanidad. Ni la paz, ni la seguridad, ni si-
quiera la amistad comun, pueden establecerse
o preservarse entre los hombres mientras pre-
valezca la opinién de que el dominio esta fun-
dado en la gracia y que la religién ha de ser
propagada por la fuerza de las armas.

J. Locke: Carta sobre la tolerancia

® ;Cuil es el limite del poder del Estado?

@ ;Por qué es necesaria la tolerancia reli-
giosa?

® ;Qué teorfa sobre la legitimidad del po-
der critica LOCKE en este texto?

.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
-
.
.
-
.
.
.
.
.
.
.
-
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
.
-
.
.
.
.
.
-
.
»
.
.
.
.
-
.
.
.
.
.
.
.
.
.
-
.
.
.
.
.
.

1. ;Cudles son los derechos que poseemos por naturale- 4.
za, seglin LOCKE?

2. ;Qué caracteristicas reviste el pacto social? - =

3. ;Cudndo es legitimo desobedecer al poder?

;Por qué se decanta LOCKE por la monarquia parla-
mentaria como mejor sistema de gobiérno?

5. ;Qué papel desempefia la idea de tolerancia en el
pensamiento politico de LOCKE?

J/

LA FILOSQOFIA POLITICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU




AP e

V. ROUSSEAU: LA SOBERANIA POPULAR

Se podria decir que en la obra de J. J. ROUSSEAU (1712-1778) cris-
talizan todos los esfuerzos anteriores por afirmar el valor intrinseco
de la libertad y dignidad humanas, asi como la necesidad de crear
un marco politico que permita su realizacién. En este sentido, su
influencia en KANT es notoria, no en vano éste saluda a ROUSSEAU
como "el NEWTON del mundo moral”.

Por otra parte, su critica feroz a la sociedad capitalista como fuen-
te de todos los males del ser humano le alinea en una corriente de
pensamiento que desemboca en el comunismo de MARX, de quien a
menudo se le considera predecesor. [ MArx, Unidad 14

EL ESTADO DE NATURALEZA

Segtin ROUSSEAU, el estado de naturaleza se caracteriza por la k-
bertad y por la espontaneidad. Lejos de ser ambicioso y agresivo,
ROUSSEAU considera que el hombre natural, el buen salvgje como a
menudo lo denomina, es pacifico y vive de forma austera, tratando de
satisfacer sus escasas necesidades. El afdn de posesién y dominio,
que HOBBES atribufa a la naturaleza humana, son para ROUSSEAU
males introducidos por la vida social.

Es cierto que el mévil esencial de la conducta humana es el ins-
tinto de conservacidn, de acuerdo con SPINOZA, pero a él se contra-
pone, ejerciendo un sabio contrapeso, un no menos fuerte sentimiento
de piedad o simpatic que nos lleva a compadecer el sufrimiento aje-
no. Siendo tan natural un impulso como el otro, se entiende que los
individuos por naturaleza no causardn ningin mal a sus semejantes
si no est4 en juego su estricta supervivencia.

JEAN JACQUES ROUSSEAU

JEAN JacQuEs RousseaU nace en Ginebra en 1712, en el seno de una fami-

lia hugonote emigrada. A partir de 1729 comienza una vida aventurera. Su
| actividad durante estos afios se centra fundamentalmente en los estudios
| musicales y en la composicién. En 1743, en Paris, entra en contacto con
los "filésofos" y marcha a Venecia como secretario del embajador de Fran-
cia. Regresa a Paris en 1744 donde traba amistad con DIDEROT y D'ALEM-
BERT, redactores de la Enciclopedia, para la que prepara articulos musicales’
y de economia politica.

En 1750 publica el Discurso sobre las ciencias y las artes, con el que habfa
obtenido el premio de la Academia de Dijon. En él defiende que la civiliza-
cién corrompe a los hombres, lo que le lleva a polemizar con los "enciclope-
distas". En 1753 prepara el Discurso sobre el origen de la desigualdad entre
los hombres, quizé su obra mas famosa, que se publicara en 1755.

En 1754 retorna a Ginebra. En 1762 publica £/ contrato social y Emilio.
Ambos libros son condenados por la censura francesa, de modo que se de-
creta orden de prisién contra ROUSSEAU, aunque éste se encuentra en Gine-
bra. También alli se le condena, acusado de ateismo. Tiene que refugiarse
en Motiers, en el principado de Neuchatel.

En estos afios cambia constantemente de residencia hasta que, en 1770,
retorna a Paris. Fallece en Ermonville en 1778.

.

PSRN BRI RSO PP NI R RO00R0RINA000000000RAN0RNN0aEREEsREENINBEDE

..... essucesceniassanascesatsctttatanaa,,
. “

12 Razonando sobre los principios que es-

tablece, este autor [HOBBES] debiera de-

cir que, al ser el estado de naturaleza donde e}
cuidado por nuestra conservacion es el menos
perjudicial para la del pr6jimo, dicho estado erg
por consiguiente el méas adecuado para la paz y
el méas conveniente al género humano. Dice
precisamente fo contrarie, por haber introduci-

do inadecuadamente en el cuidado por la con- :

servacién del hombre salvaje la necesidad de

satisfacer un sinnimero de pasiones que son
obra de la sociedad.

J. ). Rousseau: Discurso sobre el origen de la
desigualdad entre los hombres

® ;En qué se basa el autor para defender
la superioridad del estado natural?

® .Por qué se equivocé HOBBES en su

descripcién del estado de naturaleza?

PR EA0009000020EEE000NNTNTNERENEGEONOEOIRRERIBRNS

13‘ Meditando sobre las primeras y mas
- . simples operaciones del alma humana,
creo percibir en éstas dos principios, uno de
los cuales nos interesa vivamente en nuestro
bienestar y en la propia conservacién, y el otro
nos inspira una repugnancia natural a ver pe-
recer o sufrir a todo ser sensible y principal-
mente a nuestros semejantes. Del concurso y
combinacién que nuestro espiritu es capaz de
hacer de estos dos principios me parece que
derivan todas las reglas del derecho natural,
sin que sea necesario hacer entrar ahi el de la
sociabilidad.
J. J. Rousseau: Discurso sobre el origen de la
desigualdad entre los hombres

€ ;En qué consiste, seglin ROUSSEAU, el
estado natural del ser humano?

® ;Por qué considera el autor que la so-
ciabilidad no es un atributo de la natu-
raleza humana? ;A quién se opone al
-defender esta tesis?

€e¢en000t000RNRRAsIGGRARNRCARDERRREROEIREOS

“eswsesrenenshcesissnccnacs

. .
LT Y T N N T R




Tampoco debe entenderse, sin embargo, que este instinto de pie-
dad o sociabilidad sea tan fuerte como para promover un alto grado
de cohesidén social. En el estado de naturaleza los individuos estable-
cen relaciones débiles y eésporddicas: no existe la familia, ni la propie-
dad, ni ninguna otra institucién social o norma de tipo moral. Se ob-
serva ahi la lejanfa de ROUSSEAU con respecto a los postulados de
LOCKE acerca de la ley natural.

De la'naturaleza a la sociedad

En realidad, el estado de naturaleza propiamente no ha existido
nunca. Es un concepto teérico que sirve a ROUSSEAU para analizar la
evolucién de la humanidad. Mientras los pueblos estaban en un esta-
do de ignorancia, los-hombres mantenian las virtudes y las costum-
bres ancestrales. Pero ¢on la aparicién de las ciencias y el progreso
material se han instaurado los vicios y el desprecio de la virtud, como
parecen demostrar los hechos histéricos.

Con todo, la destruccién del idilico estado de naturaleza tiene su
origen en un hecho concreto: la aparicién de la propiedad privada.
Ella constituye el origen de las desigualdades entre las personas
y de todos los males de la sociedad. [Dec. 14

La sociedad nace, pues, de la propiedad. Y con ella la desigualdad,
la injusticia, el crimen y la ley. Es una degeneracion del estado de na-
turaleza que ROUSSEAU describe como inevitable.

Ademsds, dado que esta situacién es irreversible y que ya no hay
vuelta posible al estado anterior, de lo que se trata es de reformar la
sociedad por medio de un pacto o contrato que garantice los dere-
chos de todos los individuos.

N ERBeENECe eI NN R E NI RN EP I e0INEReR000D0R0E0NOURRDSS

La hospitalidad africana. Grabado de RELLET
que muestra a ndufragos europeos atendidos por
nativos africanos en el siglo XVIII,

J. J. ROUSSEAU atribuye a los "buenos salvajes”
la buena fe, la hospitalidad, la justicia y, lo que
es importantisimo, un horror tremendo a la diso-
lucién, madre fecunda de todos los demds vicios.
La virtud no es, pues, incompatible con la igno-
rancia propia del estado de naturaleza.

#NseNRshEdssnsaETe sV RIIRBRRARIOGREERS

14 El primer individuo .que, tras cercar un
terreno, se cuidé de decir: "Esto es
mio®, y encontré gentes tan simples para
creerlo, fue el verdadero fundador de la socie-
dad civil. Cuantos crimenes, guerras, muertes,
cuéntas miserias y horrores no le hubiera aho-
rrado al género humano aquei que, arrancando
las estacas o cegando el foso, hubiera gritado
a sus semejantes: "jGuardaos de escuchar a
este impostor; estais perdidos si olvidais que
ios frutos son para todos, y‘que ia tierra no es
de nadie!". '
J. J. Rousseau: Discurso sobre el origen de la
desigualdad entre los hombres

® ;Qué consecuencias. se desprenden de
la aparici6n de la propiedad?

04D O s SN UTINEa0ETIeNnEE20CaltesaatIseInnRoRDIRIsORERSS

#0000 LN IENNENINETITSNNRIINEEEOINIRIERBRNERDOOY

LA FILOSOFIA POLITICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU




h W, 4

8

LA VOLUNTAD GENERAL

ROUSSEAU pretende conciliar la libertad natural con el orden so-
cial. Sabedor de que no es facil tarea, idea una original versién del
contrato social segin la cual cada uno de nosotros pone en comin
su persona y todo su poder bajo la suprema direccién de la voluntad
general, y nosotros recibimos corporativamente a cada miembro co-
mo parte indivisible del todo. :

Aparece agui el concepto clave, y el mas controvertido, de la teoria
politica de ROUSSEAU. La voluntad general se convierte en deposi-
taria de la soberariia, que en ningin caso puede cederse a alguien en
particular. El soberano es el pueblo, constituido en asamblea y movi-
do por dicha voluntad general. Esta tiene como meta la biisqueda del
interés comtdn de todos los miembros de la sociedad. ROUSSEAU la
idealiza atribuyéndole determinadas propiedades tales como ser ina-
lienable, indivisible, que no puede errar e indestructible.

Es necesario hacer hincapié en el hecho de que la voluntad gene-
ral no se identifica sin més con la voluntad de todos o de la mayoria.
Actuar de acuerdo con la voluntad general es hacerlo prescindiendo
de los intereses particulares y tomando sélo en consideracién los in-
tereses generales. No hay otro medio que garantice mejor el logro del
bien comun. )

¢Cémo descubrir la voluntad general?

|
"Incluso concediendo que debemos sacrificar nuestros intereses personales |
en nombre de la voluntad general, sigue pendiente el problema de descu-
brir cual sea esa voluntad general. ROUSSEAU opina que, si los ciudadanos
| votaran sobre cualquier asunto sin consultarse unos a otros, el voto mayori-
tario irfa en la direccién de la voluntad general, pues las pequefias diferen-
cias de interés se neutralizarfan unas a otras, por asfi decirlo. No obstante,
no parece plausible: como minimo requeriria un pueblo totalmente informa-
do. Ademas, no es realista confiar en que la gente vote sin formar faccio-
nes. De manera que seguimos teniendo pendiente el problema practico de
decidir qué es bueno para el bien comin. Si no es posible descubrir el bien
comin, toda la teorfa de RousseAu se desmorona.” ‘

N. WARBURTON: La caverna de Platén

TEMA 11

Retrato de ROUSSEAU, por QUENTIN LA TOUR.
ROUSSEAU fue poco o mal comprendido por sus
contempordneos, lo que le supuso llevar una exis-
tencia solitaria y adquirir fama de misdntropo.
De su segundo Discurso llegé a afirmar
VOLTAIRE: "Se trata de un libro contra el género
humano. Cuando se lee entran ganas de andar a
cuatro patas”. A pesar de ello, sus ideas acabaron
influyendo notablemente sobre los futuros revolu-
cionarios.

ROUSSEAU en su retiro de Montmorency, residen-
cia de su protectora, madame de Epinay. Alli, el
filésofo escribié una buena parte de su obra Emi-
lio, en la cual expone sus ideas pedagégicas. La
educacion debe incidir en el desarrollo del instin-
to moral propio del ser humano, impidiendo ast
que el contacto con la civilizacién corrompa su
bondad natural.




HACIA EL ESTADO DEMOCRATICO

ROUSSEAU introduce en la teoria politica moderna un modo de en-
tender la democracia, basada en la soberania de la voluntad popular,
en la que la forma de gobierno no es un mero acto de voluntad coinci-
dente de los electores, sino resultado de la voluntad del ser social; por
tanto, es una tesis contraria a la del derecho divino, en el cual se fun-
damentaba el Antiguo Régimen. En este sentido, ROUSSEAU es uno
de los impulsores teéricos de la democracia moderna.

- En su obra El contrato social muestra un profundo interés por
retornar a una organizacién comunitaria de la vida y a la disminu-
cién subsiguiente del Gobierno. El papel de éste consistird, simple-
mente, en recoger la voluntad general sin permitir el predominio de
los intereses de grupo ni que aquélla sea suplantada por éste.

No pierde de vista ROUSSEAU el idealizado planteamiento del es-
tado de naturaleza en el que los hombres son libres o, en todo caso,
"viven agrupados en pequefias comunidades como los “buenos salva-
jes” de las islas del Pacifico, presentados por los escritores de la época
como una representacién del Paraiso biblico.

ROUSSEAU sostiene, sin embargo, que con el pacto no se renuncia
a la propia libertad en beneficio del poder, sino que se constituye una
nueva forma de libertad, distinta necesariamente de la libertad pro-
pia del estado de naturaleza y regida unicamente por la voluntad in-
dividual. Esta nueva libertad sélo es posible en esta nueva forma de
sociedad en la que la libertad y la moralidad se dan unidas. El inicial
instinto moral de simpatia y accién desinteresada puede alcanzar
su plenitud en una sociedad igualmente respetuosa con la libertad
individual y con la voluntad general.

Para ello resulta imprescindible la educacién. ROUSSEAU teoriza
acerca de ella en su obra Emilio, a partir de un optimismo antro-
polégico* radical. La educacién es el medio para lograr transfor-
mar la sociedad. Aboga por una educacién poco rigida, libre de pre-
juicios y que tienda a fomentar en el individuo la espontaneidad no
exenta de espiritu critico, asi como la solidaridad con los demés, un
laisser faire a la naturaleza humana. Sin duda, es un programa pe-
dagdgico revolucionario para su tiempo y cuyos ecos resuenan ain
en nuestres dias. :

Actividades de comprension

1. Explica, en el contexto del apartado, los términos siguientes:

estado de naturaleza - pacto social — voluntad general -
libertad.

2. Exp6n, brevemente, la postura de ROUSSEAU sobre la cultura.

3. Describe e estado de naturaleza del que habla ROUSSEAU y
cémo se produce su degeneracidn.

4. ;Qué forma de organizacion politica se deriva de la voluntad
general?

5. ;Cémo se puede lograr que esta organizacién funcione?

Ao ' e : /

LA FILOSOFIA POLITICA EN LA EDAD MODERNA: DE HOBBES A ROUSSEAU

I N N Y R R N Y R R Y N

15 Encontrar una forma de asociacién que
. defienda y proteja de toda la fuerza co-
mun ia persona y los bienes de cada asociado,
y en virtud de la cual cada.uno, uniéndose a
todos, no obedezca empero méas que a sf mis-
mo y quede tan libre como antes. Tal es el
problema fundamental a que da solucién el
contrato social. (...}

Por tanto, si se elimina del pacto social lo que
no es esencial, se encontrara que queda redu-
cido a los siguiéntes términos: Cada uno de
nosotros pone en comdn su persona y todo su
poder bajo la suprema direccion de la volun-
tad general; y nosotros recibimos a cada
miembro como parte indivisible del todo.

1. ). Rousseau: El contrato social

® Resume el objetivo del pacto social.

460 EERENNET0908E0 0000230000340 300000000RRRREREN

PG RRENPCAONACE0eEnNNeOvIdelssteesosrsesesscsennisoesansnasanE

<+ Optimismo antropolégico
Planteamiento idealista que considera que el hom-
bre es bueno por naturaleza, sin vicio ni defecto
moral algunc.




Sl

r ———

Teorias del derecho divino: FILMER

¢ Teorias )
politicas Teorias del derecho natural: ALTHUSIUS, GROCIO, SUAREZ
de l1a Edad Teorias contractualistas: HOBBES, SPINOZA, LOCKE, ROUSSEAU
Moderna Teorias no contractualistas: HUME, MONTESQUIEU
— regido por el egoismo y el miedo (pesimismo antropolégico)
— Estado de naturaleza —— comporta inseguridad (guerra de todos contra todos)
— Jleva necesariamente a su desaparicién
— implica la cesi6n de todos los derechos al soberano
* HOBBES ——— Pacto social —————— es irreversible, no puede ser disuelto
— da lugar ala constitucién del poder politico
— el soberano concentra todo el poder en sus manos
— Estado civil ———— no se reconoce el derecho de rebelién
la forma resultante es una monarquia absoluta
el derecho se identifica con el poder
Estado de naturaleza —[ . P L
los seres humanos actian movidos por las pasiones
* SPIZONA —

— su razén de ser es la utilidad para los individuos
— Estado civil 4‘: la mejor forma de gobierno es 1a democracia
debe basarse en la tolerancia religiosa e intelectual

existen derechos naturales: vida, libertad y propiedad

[~ Estado de naturaleza _[ la razén exige el respeto a estos derechos

se origina en la necesidad de salvaguardar los derechos naturales
o la cesi6én de derechos es parcial: siempre se mantienen los derechos
* LOCKE —— Pacto social - naturales

tiene caricter reversible: el poder se disuelve cuando no garantiza
los derechos

. debe existir la separacién de poderes T
— Estado civil 4[ . . . .,
la mejor forma de gobierno es la monarquia parlamentaria

— el ser humano es bueno por naturaleza
— Estado de naturaleza —— los hombres actian movidos por la autoconservacién y la piedad
- se corrompe con la aparicién de la propiedad

— exige una reforma radical de la sociedad

» ROUSSEAU —— Contrato social —— retorno de la soberania a los individuos )
'—no hay cesién de derechos a ningtin soberano

— asociacién libre de individuos guiados por la voluntad general

L Estado civil —— | la forma de gobierno es una democracia asamblearia -
' importancia de la educacién para reformar la sociedad

oA







