e

Detalle do Nacemento de Venus | Botticelli

A PALABRA RENACEMENTO

Os protagonistas do Renacemen-
to non se consideraban perten-
centes ao Renacemento, senéon
ao que eles concibian como un
mundo novo. O termo Renace-
mento consolidouse mais tarde,
coa obra de Jakob Burckhardt
A cultura do Renacemento en Ita-
lia, de 1860. Con este termo pre-
tendia reforzar a asociacion desta
época coa claridade e coa luz da
Antigiiidade e distanciala da es-
curidade e da barbarie medie-
vais.

UNIDADE 8

1. Cara a un mundo novo

Contra o século xiv viviuse en ltalia un momento de renova-
cién e cambio, que axina se estendeu a gran parte de Euro-
pa. Esta nova inspiracion supuxo un sopro de aire fresco que
reavivou a literatura, a arte, a politica, a relixion... do momen-
to. Tanto € asf que ata os seus protagonistas, conscientes de
estar vivindo unha época de transformacions, cualificaron
de mundo novo o seu tempo. Mais tarde, este mundo novo
sera cofiecido como o Renacemento, periodo historico e filo-
séfico que acabou definitivamente coa Idade Media e inaugu-
rou a Modernidade.

Non obstante, non debemos interpretar esta renovacion como
unha ruptura radical respecto & ldade Media. Ainda que moi-
tas das novas ideas reclamaban o retorno & luz da Antigtida-
de, prescindindo das escuridades medievais, seguramente a
actitude mais xusta é atribuirlle a esta época a funcion de
ponte entre a Idade Media e a Modernidade. E € que moi-
tos elementos medievais, como o nacemento das cidades, a
crecente mentalidade comercial e mercantil, a afirmacion da
individualidade... supuxeron tendencias que se consolidaron
definitivamente no Renacemento.

1.1. O humanismo renacentista

Alglns historiadores fan coincidir o inicio deste mundo novo ou
Renacemento coa caida de Constantinopla, no ano 1453, nas
mans dos turcos otomans e a conseguinte migracion cara a Occi-
dente de intelectuais bizantinos. Porén, a maioria dos estudosos
considera que a mediados do século xiv xa se daban algunhas das
caracteristicas fundamentais (como o interese polos clasicos e a sua
recuperacion) que nos permiten falar dunha nova época. Asi, histori-
camente poderiamos dicir que o Renacemento comezou en lItalia no
século xiv e perdurou ata mais ala do século xvi, estendido, xa, por
toda Europa.

Ademais da dificultade que comporta a delimitacion temporal e
xeogréfica do Renacemento, tamén a stia consideracion como «corren-
te» ou «movemento» filoséfico orixinou controversias entre 0s historiado-
res. E é que dunha cousa podemos estar seguros: o Renacemento
caracterizase, culturalmente falando, por ser un movemento moi hete-
roxéneo e, en aparencia, falto da unidade e da cohesion que parecen
predominar noutras épocas. A multiplicidade de ideas, a variedade de
crenzas e de intereses &, posiblemente, o que todo o mundo esta de
acordo en destacar.

Agora ben, se filosoficamente fose necesario remarcar unha orientacion
propia deste periodo, estariamos de acordo en que a tendencia mais
emblematica e que frecuentemente se identifica co Renacemento, € o
humanismo.




O humanismo iniciouse en lItalia no século xiv como un programa
educativo que tina como obxectivo a formacion de intelectuais en
poesia, retorica, historia e filosoffa. Para que esta formacion fose inte-
gra, considerabase necesario recorrer aos clasicos, prescindindo da
interpretacion e da traducién que se fixera deles na época medieval.
Como estes estudos de nova orientacién se chamaron, recollendo
unha expresion ciceroniana, «<humanae litterae» (por oposicién aos
«divinae litterae» medievais), 0 concepto de humanismo asociouse co
retorno e coa recuperacion da literatura e do pensamento gre-
colatinos.

Asi, a pesar de que 0 humanismo comezou sendo basicamente un pro-
grama educativo e filoloxico, co tempo converteuse nun movemento
moito méais amplo e xeral. Deu a cofiecer e difundiu as ideas clasicas
sobre temas de grande alcance: ética, arte, politica..., e acabou por
constituir, tamén, un movemento filosdéfico. Na actualidade, enténdese
por humanismo unha corrente filoséfica que destaca e dignifica o ser
humano e todo o que con el se relaciona.

Factores de cambio

Na aparicion do Renacemento e do humanismo foron decisivos uns
acontecementos que, desde a Idade Media, puxeron as bases para
un novo pensamento (analizarémolo no préximo subapartado).
Imos ver cales son os factores principais da transformacion rena-

* centista:

— De caracter relixioso. Os enfrontamentos entre o poder politico
(emperador) e o poder relixioso (Papa), xunto 4 falta de autentici-
dade relixiosa dalguns clérigos, fixeron que os intelectuais do
momento tivesen mais interese polas cuestiéns humanas que
polas cuestions relixiosas ou teoldxicas predominantes no
pasado.

— De caracter literario. O humanismo comezou sendo
un movemento principalmente filoléxico impulsado por
poetas como Petrarca, que reivindicaron a necesida-
de de dar a cofnecer a obra de autores gregos esque-
cidos ou perdidos durante a ldade Media. Por iso,
case todos os intelectuais da época se dedicaron &
tarefa de interpretacién, traducién e comentario de
obras clasicas.

— De caracter cultural. Os contactos entre Oriente
(mais proximo aos clasicos gregos) e Occidente produ-
cironse durante toda a Idade Media, pero un acontece-
mento foi decisivo: a caida do Imperio Bizantino. Este

uen) UeA 1 | ealeAed

W Petrarca (1304-1374) é considerado o pri-
meiro humanista e o primeiro home moderno.
Destaca pola sla esixencia de renovacion e
de retorno & Antigliidade clésica rexeitando
as «tebras contemporédneas». Di: «Entreguei-
me por encima de todo ao estudo da Anti-
glidade, porque sempre me desagradou
esta idade na que vivo».

feito historico tivo unha enorme repercusion cultural,

pois obrigou os eruditos orientais a emigrar a Italia, onde difundi-
ron os seus estudos e impulsaron o interese polo grego e polos
textos clasicos.

Homo quadratus | Leonardo da Vinci

B O humanismo renacentista quedou fermo-
samente expresado nesta frase de Leonardo
da Vinci: «<O home é o modelo do cosmos».




0 Renacemento e a revolucion cientifica

— De caracter sociopolitico. A consolidacion da burguesia como

clase social foi, posiblemente, o feito sociopolitico méais destaca-
ble, pois supuxo unha revalorizacion

Republica de

i Florencia )

do traballo, un impulso do comercio,
un aumento das riquezas e, sobre to-
do, unha revitalizacion da vida urba-
na. Todo isto converteuse na causa
principal do declive definitivo do sis-
tema feudal e no punto final do illa-
mento que este comportaba. En can-
to & situacion xeogréfica e politica,
produciuse a consolidacion dos Esta-
dos nacionais e mais das monarquias
autoritarias-(os Tudor en Inglaterra, os
Austrias en Alemana...). Estes primei-
ros Estados europeos convertéronse
éém ;&é’f‘\"\\ na semente dos Estados modernos
tal e como os cofiecemos actual-
mente.

Napoles =

B O caso de ltalia é politicamente especial.
No século xv estaba formada, principalmen-
te, por pequenos Estados independentes: o
Ducado de Milan, a Republica de Venecia e
a de Florencia, os Estados Pontificios...
Estes estaban, a milido, apoiados pola
clase burguesa e gobernados por principes
ou sefiores que potenciaban como mece-
nas a arte e a cultura. E o caso da familia
dos Medici en Florencia.

— De caracter cientifico-técnico. Xa durante a Idade Media incorpo-

raronse & vida cotia inventos técnicos que modificaron os costumes e
as ocupaciéns mais triviais (0 vidro e o cristal, os lentes, o reloxo...).
Agora ben, o século xv foi, con diferenza, un dos séculos mais prolifi-
cos en descubrimentos e innovaciones técnicas: a polvora revolu-
cionou as armas; o compéas mellorou a cartografia e as técnicas de
navegacion (recordemos que é a época dos grandes descubrimentos
xeograficos), e a imprenta, xa cofiecida en China, foi perfeccionada
por Gutenberg contra o 1440.

A imprenta &, sen dubida, a grande innovacion do Renacemento, xa
que a reproducion masiva de textos permitiu a difusion de obras e
ideas como nunca fora posible ata ese momento. Ademais, propiciou
0 acceso directo e persoal a todo tipo de obras, das que no pasado
s6 se disporiia de escasas copias manuscritas. Isto supuxo un enor-
me impulso para a cultura e o cofecemento.

ACTIVIDADES "

1. Amaioria dos inventos e descubrimentos aqui mencionados foron fundamen-

tais na evolucién da nosa forma de vivir e de entender o mundo. Por exemplo,
o vidro. Imaxinas como debian ser as casas antes de que existise o vidro? Te-
rian fiestras? Ou o reloxo: poderiamos levar a vida que levamos sen o auxilio
ou, depende de como se mire, sen a escravitude do reloxo? E xa non digamos
a imprenta! Sen a sla axuda, a ciencia, a técnica, a literatura..., desenvolverian-
se como se desenvolveron?

— Elabora unha lista de cinco inventos ou descubrimentos recentes. Sinala
de que maneira influiron na nosa vida cotia.

— Pensa nalgln invento técnico que sexa equiparable en repercusidns e con-
secuencias & utilizacion da imprenta. Hai alglin invento do século xx que
revolucionase o mundo da cultura potenciando a sta difusién e alcance
como o fixo a imprenta no século xv? Cal ou cales?




AN JATN I L: 1M O Renacemento e a revolucion cientifica

Ledn X e os cardeais G. de Médici e L. de Rossi | Rafael

2.5. Reformas relixiosas

O Renacemento constitle un periodo de turbulencia e confusion, non
SO no ambito politico, senén tamén noutros @mbitos como o relixioso.
Deuse toda unha serie de factores que explican esta situacion; pode-
mos destacar 0s seguintes: o distanciamento da Igrexa da mensaxe ori-
xinal cristid, a corrupcion e falta de autenticidade e de preparacion de
moitos clérigos pero, sobre todo, a desvirtuacién do papel outorgado és
altas xerarquias eclesiésticas dentro da comunidade. Os papas, lonxe

ERASMO DE ROTTERDAM
(1469-1536)

Erasmo de Rétterdam constitlie un dos exem-
plos paradigmaticos do erudito humanista,
interesado tamén en temas teoldxicos ou reli-
xiosos. Ademais do seu interese filoléxico de
traducion e interpretacion de textos clasicos,
destaca a sia actitude critica respecto & situa-
cion relixiosa do seu tempo. Foi especialmente
duro coas inxustizas, coa inmoralidade e co
negocio das indulxencias practicado por moitos
relixiosos. Neste aspecto, influiu en Martifio
Lutero e é considerado un inspirador da Refor-
ma protestante. A pesar diso, desde o principio
deixou constancia do seu rexeitamento respec-
to dalgunhas das teses luteranas, e mantivose
fiel & Igrexa romana e contrario a calquera refor-
ma rupturista no seo desta.

de ser o0s grandes lideres
espirituais dos cristians, con-
vertéranse en eficientes go-
bernantes, mais preocupados
polos asuntos politicos que
polos relixiosos.

Todo isto creou un clima de
descontento xeral, tanto en-
tre os intelectuais coma
entre o resto do pobo, que
inevitablemente tifia que con-
ducir as profundas reformas
relixiosas que nesta época se
produciron. Neste panorama
emerxeu 0 humanista Erasmo
de Rétterdam, impulsor e ins-
pirador destas reformas.



A Reforma protestante

Martifio Lutero (1483-1546), un aleméan de orixe campesifia, que des-
pois de estudar Dereito sorprendeu a todos os seus cofecidos ao ingre-
sar no convento dos agostifios de Erfurt, foi o principal protagonista
da Reforma protestante. A pesar de que aos vinte e tres anos o seu
maior desexo era vivir como un auténtico cristian, a viaxe a Roma que
realizou en 1510 impactoulle de tal maneira que tivo que se enfrontar &
crua realidade.

Lutero viviu, con indignacién e sorpresa, a campafa das indulxencias
do arcebispo de Maguncia (endebedado co ban-
queiro aleméan Fugger) e da mesma Roma, nece-
sitada de recursos para pagar a construcion da
basilica de San Pedro. A camparia consistia en
venderlles indulxencias aos fieis, que asi obtifian
0 perdodn polos seus pecados e aseguraban o
ceo. Lutero, escandalizado, criticou as autorida-
des eclesiasticas. Estas responderon co silencio.
Enton, decidiu denunciar este escandalo que
arredaba a Igrexa do Evanxeo. No ano 1517
redactou e fixo publicas as famosas 95 teses, nas
que proclamaba un retorno ao auténtico espirito
evanxélico e & mensaxe biblica.

Despois da publicacion das 95 teses, a Inquisi-
cién denunciou a Lutero e este foi chamado a
Roma para que se defendese. A slia negativa a
retractarse foi 0 motivo da slia excomuiidn. Lute-
ro, poren, queimou publicamente a bula de excomuridn, nun acto que
simbolizaba o pouco recofiecemento que lle merecian as autoridades
eclesiasticas. Este feito supuxo un novo cisma dentro da Igrexa. Os
seguidores de Lutero e outros reformadores crearon a Igrexa protes-
tante, que se separou da Igrexa catélica.

Analizaremos deseguido duas das 95 teses de Wittenberg, que cons-
titlien puntos centrais do novo ideario protestante.

B Como era costume 4 hora de facer publi-
co un documento, Lutero fixou as stas 95
teses na igrexa do castelo de Wittenberg.
Estas tiveron unha repercusion e resonancia
inesperadas incluso para o propio autor.

Supremacia das Sa-
gradas Escrituras.

E necesario retornar as Sagradas Escri-
turas para recobrar a sUa auténtica
mensaxe. Estas constitien a maxima
autoridade en materia teoléxica, e nin
sequera 0 Papa ten unha autoridade
superior a elas.

Esta tese promove 0 acceso directo 4s Sagradas Escrituras
e 4 slia interpretacion, e rexeita o papel do sacerdote como
intermediario que posUe as claves da palabra de Deus. Fei-
tos como a traducion da Biblia (realizada polo mesmo Lute-
ro) e a sla difusién mediante a imprenta posibilitaron este
acceso.

A salvacion ganase
pola fe e non polas
obras.

O ser humano, a causa do pecado orixi-
nal, ten unha natureza corrompida e
depravada. Por iso, non estd nas stas
mans ganar a salvacion. Esta s6 pode
vir de Deus, que dota os elixidos coa
graza da fe.

A crenza na natureza humana pecadora e carente de liber-
dade esta na base desta tese, que afirma que non hai nada
gue o ser humano poida facer para ganar a salvacion. Con-
secuentemente, a promesa de salvacion suposta nas indul-
xencias serd considerada, ademais de inmoral, unha
fraude.




FIN TN )] 1T O Renacemento e a revolucion cientifica

Martifio Lutero
(1483-1546)

Algunhas das ideas que acabamos de ver, como son o retorno as Sagra-
das Escrituras, a recuperacion da sla mensaxe auténtica, o rexeitamen-
to da corrupcién eclesiastica, que tifia no escandalo das indulxencias a
slla manifestacion mais evidente, etc., addptaas Lutero do humanista
Erasmo de Roétterdam. Tanta foi a influencia de Erasmo, que Lutero, xa
iniciados a Reforma e o cisma con Roma, pediulle a sta adhesion. Eras-
Mo negouse; cria na necesidade de reformar a Igrexa, pero sen que isto
supuxese unha nova division relixiosa. Ademais, entre Lutero e Erasmo
habia ideas que os separaban de maneira insalvable, sobre todo no que
concernia & concepcion da natureza e da liberdade humanas. Vexamos
esta polémica. ‘

De servo arbi-
trio (1525), que
traducido seria:
Sobre o escra-
vo albedrio.

O ser humano € un ser
marcado polo pecado e
pola maldade. Esta, polo
tanto, falto de liberdade e
débelle a Deus todo o que
hai de bo nel.

O ser humano non é libre, senén todo o
contrario. O seu comportamento e as
slias obras estan determinados polo
pecado. Por iso, a salvacion eterna, con-
secuencia da fe, s6 se explica pola graza,
coa cal Deus decide dotar algunhas per-
soas.

Erasmo de
Rotterdam
(1469-1536)

De libero arbi-
trio (1526), que
traducido sera:
Sobre o libre
albedrio.

Defende o valor e a dig-
nidade humanos, que se
manifestan na sta liberda-
de e capacidade para se
acercar a Deus.

O ser humano ¢ libre para escoller e
decidir, polo tanto, é responsable das
sUas obras, coas que se acerca ou se
separa de Deus. Asi pais, a redencion
dos pecados e a salvacion explicanse

por dous factores: a graza concedida
por Deus e a liberdade que posibilita
que se actle de acordo cos propios
preceptos.

UNIDADE 8

A Contrarreforma

A renovacion interna desexada por Erasmo, o retorno aos Evanxeos e a
renovacion da institucion, como medio para acabar coa corrupcion e coa
ignorancia que imperaban entre os clérigos,
chegaron bastante mais tarde que o que se
denominou Contrarreforma. E é que os papas
non estaban demasiado interesados nunha
renovacion relixiosa, polo que esta se ia pos-
pofiendo.

Ante 0 aumento de posicions protestantes en
Europa, a Igrexa de Roma non tivo mais
remedio que pofer en marcha un proceso
que puxese fin a un panorama cada vez mais
desconsolador. A Reforma da Igrexa roma-
na iniciouse dous meses antes de morrer
Lutero, no Concilio de Trento (1545-1563).
Neste concilio tratouse tanto de reformar
moralmente a Igrexa como de fixar 0 dogma
catdlico ante as teses protestantes.




3. A revolucion cientifica

A revolucion cientifica pode considerarse o froito mais precioso da acti-
tude renacentista. Estudaremos esta profunda transformacién neste
apartado. Veremos como astréonomos, fisicos e mateméticos, recuperan-
do ideas da Antigliidade clasica, revolucionaron a ciencia.

3.1. Copérnico: a beleza do heliocentrismo

Ata 0 ano 1630 Copérnico non expuxo por escrito, no famoso De Revo-
lutionibus Orbium Coelestium, a revolucionaria teoria do heliocentris-
mo, a pesar de que a ideara moito antes. Ademais, a obra non se
publicou ata 0 1543, ano da sta morte.

A revolucion que Copérnico comezou non foi consecuencia de sorpren-
dentes descubrimentos, nin tan s6 respondia 4 necesidade de se adap- |

tar as novas observaciéns astrondmicas. Ao contrario, o heliocentrismo
naceu dunha nova orientacion tedrica, da certeza de que os mesmos
feitos podian ser explicados segundo modelos tedricos diferentes. Con-
tribuiu a este cambio de perspectiva a influencia dos pensadores gregos.
Entre eles cabe destacar a influencia do platonismo pero, sobre todo, a
lectura do helenista Aristarco de Samos.

ACTIVIDADES "

8. Comprobamos neste texto a in-

& Nicolao Copérnico (1473-1543), de orixe

* polaca, moi pronto mostrou grande interese

pola astronomia e pola actividade intelec-
tual de ltalia, onde entrou en contacto cos
humanistas renacentistas.

fluencia que tivo o neoplatonis- Copérnico estudou en Bolofia co platénico Novara, e a sda idea de situar no
mo no xiro copernicano. E é que, centro do universo o Sol, no canto da Terra, non foi o resultado de novas obser-
se platonicamente o Sol simbo- vaciéns, sendn dunha nova interpretacién de feitos vellos e ben cofiecidos 4 luz
liza a idea central (o Ben), que de ideas semirrelixiosas platénicas e neoplaténicas. Podemos rastrexar a idea
lugar deberfa ocupar o Sol no fundamental no libro VI da Repiiblica de Platén, onde lemos que o Sol ten o
cosmos? mesmo papel no ambito das cousas visibles que a idea de ben no ambito das
— Repasa 0 que dixemos sobre cousas invisibles. Consecuentemente, o Sol, que lles da &s cousas a sia visibi-

Aristarco de Samos na uni- lidade, a sda vitalidade, o seu desenvolvemento e progreso, ocupa o lugar mais

dade 4 e sinala como as ideas alto na xerarquia de cousas visibles da natureza.

deste pensador puideron in- Popper, K., O desenvolvemento do cofiecemento cientifico.

fluir en Copérnico.

A gran motivacion de Copérnico, non obstante, era encontrar unha expli-
cacion mais sinxela e racional para o movemento observado dos astros.
E € que o xeocentrismo arrastraba consigo desde habia séculos unha
serie de problemas de moi dificil solucién. A complexidade era o que
mais lle preocupaba a Copérnico. No sistema xeocéntrico ptolemaico,
para facer cadrar as observacidns do —en aparencia— cadtico move-
mento dos planetas, habia que recorrer a un complicado sistema de
esferas: unha esfera inmdbil no centro, onde se situaba a Terra, unha
esfera no extremo (a esfera das estrelas fixas) e, no medio, cada unha
das esferas (deferentes) concéntricas 4 Terra, onde se situaban os plane-
tas. Estes, ademais, xiraban arredor dun punto imaxinario (epicentro)
debuxando outra esfera (gpiciclo). Para harmonizar este sistema coas
observaciéns astrondmicas, cada vez mais precisas, chegouse, no
tempo de Copérnico, a falar de mais de 70 esferas. Esta complexidade
non cadraba co ideal de sinxeleza renacentista que tanto seducira o
astrénomo.

FEpicentro . . . . peiereniall

Epiciclo

.

i

W Sistema xeocéntrico ptolemaico que Co-
pérnico rexeita.




QX JITY DI O Renacemento e a revolucion cientifica

A pesar de que o sistema helio-
céntrico de Copérnico contifia
unha sinxeleza e unha racionalida-
de moi superiores ao sistema xeo-
céntrico, a simplicidade e solidez
matematica foi pouco apreciada,
Xa que tampouco non cadraba per-
fectamente coas observacions
astronémicas.

Por outro lado, a cosmovision que
se tifa e a falta de cofiecementos

H A explosiva teoria heliocéntrica, que supe-
raba maxistralmente a complexidade e inefi-
cacia do xeocentrismo, non se publicou ata
0 ano 1543. Fixoo poucos meses antes da
morte do seu autor, quen lla dedicou ao pa-
pa Paulo Ill, e apareceu precedida dun pro-
logo anénimo que, para evitar problemas, a
presentaba como unha simple hipétese.

fisicos necesarios fixeron que as
novas ideas resultasen contrarias ao sentido comtin. Todo isto, unido
a@s obxeccions feitas desde diversos ambitos, provocou que o sistema
copernicano non fose aceptado ata moito méis tarde. Vexamos algunhas
destas obxecciéns:

— De caracter xeométrico. O movemento da Terra arredor do Sol
deberia modificar a nosa visién das estrelas fixas. Asi como desde
lugares distantes temos perspectivas diferentes dun obxecto, isto
mesmo deberia pasar coas estrelas debido ao movemento da Terra.
Copérnico solucionou a obxeccién afirmando que o didmetro da drbi-
ta que debuxa a traxectoria terrestre arredor do Sol era insignificante
en relacion coa distancia respecto das estrelas. Esta resposta, non

obstante, non resultaba demasiado convincente, xa

ACTIVIDADES "

que tan sorprendente era o heliocentrismo coma a

B 9. As innovacidns do sistema copernicano revolucionaron

a cosmovision do momento.

defensa de distancias inconmensurables no universo.

— De caracter mecanico. Se a Terra se move, como

que 0s corpos caen verticalmente e non son des-

* A Terra non é o centro, éo o Sol.
¢ Os planetas xiran en esferas concéntricas ao redor

do Sol.

¢ ATerra non é inmaobil, aféctanlle tres tipos de mo-

vementos.

viados polo movemento da Terra? Foi necesario
esperar as investigacions fisicas de Galileo e de
Newton para poder darlle unha resposta satisfacto-
ria a esta obxeccion.

Agora ben, Copérnico, seguramente pola falta de
observaciéns mais precisas e de cofiecementos fisi-
cos mais avanzados, ainda conservaba caracteris-
ticas do sistema antigo.

e Existencia da esfera das estrelas fixas.
* Movemento circular e uniforme dos planetas.

e Sistema formado polos seguintes planetas: Mercu-
rio, Venus, A Terra, Marte, XUpiter e Saturno.

— Sinala cales das ideas que Copérnico conservou
do sistema antigo se modificaron posteriormen-
te ata chegar 4 vision que temos actualmente do
Universo.

UNIDADE 8

— De carécter relixioso. Se se interpreta literalmente
a Biblia, esta resulta incompatible coa teoria helio-
céntrica. Diversas pasaxes falan da inmobilidade da
Terra e da sUa situacion privilexiada no universo.
Estas pasaxes, interpretadas metaforicamente, non
constituian ningdin problema e non alteraban en nada
a mensaxe cristia, pero naquela época ainda non se
aceptaba a lectura metaférica da Biblia.

— De caracter cultural. Despois de séculos de tradi-
cion aristotélico-ptolemaica, o sistema copernicano
precisaba tempo para que a sociedade cambiase a
maneira de entender o universo, xa que a antiga
cosmovision estaba firmemente asimilada.



3.2. Bruno: o Universo infinito

Giordano Bruno non é propiamente un cientffico, pero incluimolo neste
apartado porque a sua filosofia pode considerarse unha continuacién
filoséfica do sistema copernicano. Bruno, profundamente convenci-
do do novo paradigma, desprendeu del consecuencias que nin o propio
Copérnico chegou a imaxinar.

O problema central que trata de resolver a teorfa de Bruno é a relacién
Deus-mundo. Se Deus ¢ infinito, nada pode estar féra de Deus e, en
consecuencia, 0 mundo forma parte de Deus. Isto non significa, simple-
mente, que o mundo estea comprendido en Deus ou que sexa a sua
manifestacion, senén que o Mundo é Deus, identificase con Deus.

Se Deus e Natureza quedan identificados, e Deus ¢ infinito, a Nature-
za tameén o sera. Disto encontra unha convincente proba na teorfa helio-
céntrica de Copérnico. A distancia inconmensurable entre a Terra e o
resto das estrelas, da que, por primeira vez, falou o astrénomo, transfér-
mase en Bruno nunha distancia infinita. A concepcion do Universo que
subxace resultara sorprendentemente actual, xa que imaxinou o Sistema
Solar como unha parte doutro sistema ainda mais amplo e este, dentro
doutro sistema, e asf ata o infinito. Neste sistema ningunha estrela ocupa
un lugar privilexiado, cada unha constitle, & stia maneira, unha especie
de sol. Asi, calquera punto do cosmos pode ser visto como o seu cen-
tro e, polo tanto, estritamente ningtin o é.

Tanto o panteismo coma a concepcién infinita do universo que sos-
tina Bruno resultaban ideas demasiado perigosas para a Inquisicion.
Este tratou de se protexer amparandose na teoria da dobre verdade (ted-
logos e filosofos tefien funcidns e obxectivos diferentes e, polo tanto, non
€ estrario que as sUas ideas non coincidan); pero foi inttil. A negativa a
se retractar levouno a fogueira no ano 1600.

ACTIVIDADES "

Ideas perigosas

10. Por causa das sas ideas, Bruno foi xulgado pola Inquisicién
e condenado a morrer na fogueira. Foi queimado vivo o 17 de
febreiro de 1600. O heliocentrismo, que de entrada non pare-
cia perigoso, pasou a selo cando se utilizou como fundamen-
to da concepcidn infinita do universo e da sia identificacién
con Deus. Este panteismo foi considerado unha doutrina
herética e perigosa. Organizddevos en grupos e intentade
pofervos de acordo sobre estas cuestidns.

— Que & unha idea perigosa? Por que motivos se poden
converter unha idea ou unha teoria en perigosas?

— Por que che parece que na época de Copérnico e Bruno a
concepcién infinita do universo resultaba tan estrafia? Cres
que actualmente sucede o mesmo, é dicir, que nos custa
aceptar a existencia no espazo de distancias infinitas ou,
polo menos, xigantescas? Por que?

— Que ideas son perigosas na actualidade? Ou é que hoxe
en dia xa non existen ideas que o sexan?

(1548-1600)

Naceu en Nola, preto de Napoles.
Aos dezaoito anos entrou na orde
dos dominicanos, pero ao cabo de
dez anos xa chocara coas autori-
dades da orde, razén pola que a
abandonou e iniciou unha vida de
constante peregrinacion por Europa.
Ao ano de volver a ltalia foi acusado
de herexe. En 1600, despois dun xui-
z0 que durou sete anos, foi condena-
do a morrer queimado.

Acto de fe de Girolamo Savonarola | Anénimo

A




B Johannes Kepler (1571-
-1630) conseguiu do mestre
Tycho Brahe os minuciosos e
precisos datos astrondmicos
que fixeron posibles os seus
descubrimentos.

B Tycho Brahe.

B Copérnico estaba equivocado! Nin as 6r-
bitas son circulares nin o movemento dos pla-
netas ao redor do Sol é uniforme: cando un
planeta esta preto do Sol, mévese mais rapi-
damente que cando esta lonxe del.

UNIDADE 8

AN AT DIF 'MW O Renacemento e a revolucién cientifica

3.3. Kepler: a renuncia a circularidade

A aceptacion da nova imaxe heliocéntrica do mundo arraigou pouco a pouco
e no medio de moitas dificultades. Tiveron un papel decisivo dous astréno-
mos do momento: Brahe e Kepler. Os dous, cada un & stia maneira, con-
tribuiron a confirmar o heliocentrismo copernicano.

Un dos grandes observadores astrondmicos de
toda a historia foi Tycho Brahe (1546-1601). Os
seus rexistros, as Taboas Rudolfinas (custea-
das por Rodolfo Il), constitien as observacions
astronoémicas mais rigorosas feitas sen instru-
mentos Opticos.

A carreira de Brahe comezou aos catorce anos,
cando unha eclipse solar o impresionou profun-
damente e espertou nel un grande interese po-
la astronomia. Pero Brahe, un excelente
observador, non foi tan bo tedrico. Para evitar os
conflitos que implicaba o heliocentrismo, propuxo un modelo astrond-
mico xeoheliocéntrico. Neste modelo, a Terra mantinase como o cen-
tro do universo e ao seu redor xiraban o Sol e a Lua. O resto dos planetas,
en cambio, xiraba arredor do Sol. Esta era unha solucion de compro-
miso para evitar as obxeccidns e os problemas que rodeaban o helio-
centrismo.

Contrariamente a Brahe, Johannes Kepler non destacou como observa-
dor, pero foi un magnifico teérico. Grazas a un profesor da Universida-
de de Tubinguen, que axifia recofieceu o seu talle intelectual, féronlle
reveladas as ideas copernicanas. Este sistema resultoulle enormemente
interesante por motivos estéticos, matematicos e teoldxicos: Deus creou
0 universo con harmonia e beleza matematicas.

Marabillado pola beleza e a harmonia do universo, vendo en Deus un
Gran Xebémetra capaz de desefiar un cosmos matematicamente per-
fecto, Kepler propuxose descubrir o mode-
lo xeométrico en que se baseara. Axifia se
sentiu frustrado: non habia maneira de
facer coincidir os datos das observacions
de Brahe (0os mellores que ningun astréno-
mo obtivera nunca) co seu modelo tedrico.
Decepcionado, tivo que renunciar ao seu
modelo, é dicir, & circularidade celeste. Ase-
gurérase e certificarase desde sempre que
todos os movementos do mundo celeste
eran perfectos, ou sexa, circulares e unifor-
mes; agora demostrabase o contrario.
Kepler lamentouse de descubrir que non é
asf, que o Gran Xedmetra desefiara un Sis-
tema Solar con orbitas planetarias non-cir-
culares, senon elipticas.




3.4. Galileo: un cientifico moderno

Galileo Galilei (1564-1642) naceu en Pisa, filo dunha
familia proxima & cultura humanista. Na universidade
desta mesma cidade comezou 0s seus estudos de
medicina, ainda que os abandonou decontado pola
investigacion matematica. No ano 1592 deixou a sta
cidade natal e trasladouse & Universidade de Padua,
onde traballou dezaoito anos, de 1592 a 1610. Esta foi a
mellor época da sUa vida, xa que se movia nun ambien-
te de tolerancia e apertura intelectual, lonxe da intransi-
xencia inquisitorial.

A fama de Galileo aumentaba e, posiblemente por iso,
en 1510, os Medici de Florencia ofrecéronlle o cargo
de primeiro matematico da Corte e filésofo do gran
duque. Galileo aceptou, ainda que sabia que en Florencia a Inquisi-
cion tina moito mais poder ca en Venecia. O apoio ao heliocentrismo,
condenado expresamente en 1610, e a publicacion das stas ideas
sobre a relacion entre teoloxia e ciencia fixeron inevitable a sta cha-
mada a Roma.

O agravamento do conflito entre Galileo e a Igrexa produciuse coa
publicacion do Didlogo sobre os dous maximos sistemas do mundo,
obra na que se contrapofifan as dlas grandes concepcions astrond-
micas: 0 xeocentrismo e o heliocentrismo.

Despois dun longo e penoso proceso, Gali- ACTIVIDADES 1y
leo, & idade de setenta anos, foi obrigado a
renegar das teses copernicanas e a se reti- Galileo, un personaxe lendario
rar da actividade docente, e tamén lle foi w11, Como adoita suceder coas figu-
prohibido facer publicas as slas teorfas. A ras que tiveron unha gran trans-
pesar de todo, Galileo aproveitou esta reclu- cendencia historica, a vida e a
sién para continuar as stas investigacions, obra de Galiles Galilel estin

; - cheas de anécdotas lendarias.
agora orientadas a renovar o modelo fisico- Asi ocorre, por exemplo, coa fa-

mosa frase «Eppur si muovely»
(‘a pesar de todo, mévese’) que,
pretendidamente, afirmou des-
pois de renegar do heliocen-
trismo. E tamén co experimento
da torre de Pisa que se lle atri-
bie a el.

-mecanico.

Contribucions astronémicas

O gran mébil das investigacions e estudos
cientificos de Galileo foi encontrar unha
maneira de demostrar e amosarlle ao resto
dos cientificos do seu tempo a validez do
heliocentrismo. Grazas & fabricacién dun
telescopio de vinte aumentos (ridiculo en
comparacion cos potentes telescopios que
temos hoxe, pero revolucionario para a sta
época) e & sla utilizacion na observacion e no
estudo do ceo, Galileo puido facer unha serie
de descubrimentos que se converteron nas
probas que o heliocentrismo necesitaba para
ser aceptado.

Segundo a tradicién, Galileo pre-
tendia refutar as afirmaciéns dos
fisicos aristotélicos que defendi-
an que a velocidade de caida dun
corpo depende do seu peso.
Galileo tirou desde o alto da torre
ddas bélas de ferro de diferente
peso, confiando en que estas
chegarian ao mesmo tempo ao
chan.

— Que cres que sucederia de ser real o experimento? Che-
garfan ao chan ao mesmo tempo as ddas bélas ou non?




B Grazas ao telescopio, Galileo puido ob-
servar con mais detalle os astros, feito que
lle permitiu facer algins descubrimentos
importantes. Non obstante, moitos dos seus
contemporaneos negaronse a aceptar as
stias conclusions, alegando que o que vian
era un fendmeno 6ptico sen relacién coa
perfecta realidade celeste.

ACTIVIDADES "

0 sentido comiin

B 12.Lembremos que o argumento
mais xeral contra Copérnico era
que as slas ideas ian contra o
sentido comin. Hoxe en dia ain-
da dicimos que o Sol sae ou
que o Sol se pon. O principio de
inercia de Galileo tamén fa con-
tra o sentido comiin, e tamén a
afirmacion de que a caida dos
corpos non depende de seu
peso. Que pasa co sentido co-
m(n? Non se di moitas veces
que é necesario ter sentido co-
man?

— Intenta explicar que enten-
demos por sentido comiin.

— Cres que nalgunhas circuns-
tancias (por exemplo, can-
do se contradio que a ciencia
afirma) se debe rexeitar o
sentido comin? Cres, en
cambio, que se debe seguir
sempre? Razoa a tda res-
posta.

UNIDA

FILOSO[iLMQpE&NA J O Renacementoea revolucion cientifica

Descubrimentos astronémicos grazas ao telescopio:

— As imperfecciéns da Lua e do Sol refutaban a teo-
rfa aristotélica dos dous mundos (sublunar e supralu-
nar). Nada esencial diferencia 0 mundo celeste do
noso, nin é inmutable nin perfecto.

— Os catro satélites de Xupiter eran como unha mos-
tra en pequeno do Sistema Solar.

— As fases de Venus, parecidas as da LUa, non eran
explicables desde 0 xeocentrismo.

— A Via Lactea non era unha nube continua, como se
cria, senén unha congregacion de milléns de estrelas.
Este feito facia mais intelixible a idea dun mundo infi-
nito, idea rexeitada polos aristotélicos.

Unha nova fisica

A pesar destes descubrimentos, moitos cientificos ainda se resistian a
aceptar o heliocentrismo. Rexeitar o modelo astronémico aristotélico-
-ptolemaico supofia refutar tamén o modelo fisico aristotélico. Isto
facia caer a tradicién cientifica vixente ata o momento e deixaba un
baleiro teérico que Galileo se esforzou en cubrir cun novo modelo
fisico.

Unha das obxecciéns méis insistentes era de caracter mecanico: como
¢ que os corpos caen verticalmente e non son desviados polo movemen-
to da Terra? O principio de relatividade do movemento serd a res-
posta. Repouso e movemento son relativos: un corpo tan s se pode
considerar en movemento por referencia a outro que se considera en
repouso. Cando un mesmo movemento lles afecta a diversos obxectos,
entre eles todo acontece coma se non existise tal movemento. Se viaxa-
mos dentro dun tren que se move a velocidade constante e en lifia recta,
ninguin tipo de experimento no interior do tren nos permitira demostrar
que o tren esta en movemento. Segundo a fisica de Galileo, a nosa Terra
serfa coma este tren en movemento.

O modelo fisico-matematico de Galileo contifia outras innovacions, como
0 movemento de caida libre ou o principio de inercia.

— Para Galileo, no movemento de caida libre non intervén o peso do
corpo que cae. Contrariamente ao que afirmaban os aristotélicos con-
temporaneos de Galileo, todos os corpos (independentemente do seu
peso) caerian & mesma velocidade se non existise a resistencia do
aire.

— O principio de inercia foi suxerido por Galileo e definitivamente for-
mulado por Newton. Segundo este principio, todo corpo tende a se
manter no seu estado, de movemento ou de repouso, a non ser que
algunha forza actue sobre el e 0 modifique.




Ideas epistemoléxicas: o método
experimental

Galileo non escribiu un tratado de epistemoloxia,
pero nas suas obras son frecuentes as referen-
cias ao método que o cientifico debe seguir para
obter a verdadeira explicacion da realidade. Gali-
leo expuxo e fixo publico o método experimen-
tal (que reivindica a matematizacion e a
experimentacion) no libro Il saggiatore, a méis filo-
sofica das suas obras. Este método dividese nos
seguintes pasos:

— A matematizacion da natureza. A natureza
estd rexida por unha auténtica harmonia
matematica. A linguaxe ordinaria (de orde

cualitativa: frio, morno, quente; moi rapido, répido, lento) non é a ade-  m Galileo Galilei pasou & historia como un

cuada para falar da natureza; é necesaria un

(de orde cuantitativa: graos de temperatura, quilémetros/hora). De

que serve falar de aceleracion, de velocidade,

ha |inguaxe matematica  dos cientificos mais importantes de todos os
tempos, non s6 polos seus descubrimentos,

senoén tamén pola fixacion do método expe-

S€ non son eXpresableS rimental. Método que, en parte, continta vi-

numericamente? Todos os fenémenos naturais deben corresponder @ yente nos nosos dias.
ndmeros se queremos ter un cofiecemento fiable. A matemética con-
vértese, asi, nunha poderosa e imprescindible ferramenta de investi-

gacion.

— A formulacién de hipéteses. A antiga ciencia tifia suficiente con
simples observacions. A nova metodoloxia reivindica non a observa-
cion gratuita e espontanea da natureza, senén unha observacion coi-

dadosamente preparada e controlada. Asf,
antes de nos asomar a realidade é nece-
sario formular e expresar matematicamen-
te hipoteses que traten de explicar os
acontecementos naturais. Deseguido,
deducense as consecuencias que teria
esta hipdtese no caso de se confirmar. E
por iso polo que ao método de Galileo se
lle chamou con frecuencia método hipo-
tético-dedutivo.

— Proba ou resolucién experimental. Tra-
tase de contrastar na realidade as conse-
cuencias que se deduciron da hipdtese.
Para facelo, débese desefar e levar 4 prac-
tica un experimento que reproduza, dentro
do posible, as condiciéns ideais desde un
punto de vista matematico ou, cando
menos, que trate de acercarse a elas. En
principio, se as probas tefien un resultado
positivo, indicannos que a hipdtese é verda-
deira; se os resultados son negativos, a
hipdtese é falsa.

ACTIVIDADES 7

A filosofia esté escrita neste libro tan grande que temos cons-
tantemente aberto ante os ollos, refirome ao Universo, pero non
é posible lelo se antes non aprendemos a entender a lingua, a
cofiecer os caracteres nos que esta escrito. Esta escrito en lin-
guaxe matematica, e os seus caracteres son tridngulos, circulos
e outras figuras xeométricas sen as cales é imposible entender
nin unha soa palabra. Prescindir destes caracteres é como xirar
sen rumbo nun escuro labirinto.

Galileo Galilei, /l saggiatore.

13. Un dos grandes méritos de Galileo é a reivindicacién da
matematica como a linguaxe da natureza.

— ¢Cres que esta idea ainda ten vixencia? As matematicas
ainda son consideradas unha ferramenta imprescindible
para poder explicar cientificamente a realidade?

— Algins pensadores defenden que esta idea se esaxerou
ata considerar que s6 ten validez o que pode ser expresa-
do matematicamente. Estds de acordo? Que ocorre,
entén, coa poesia, coa psicoloxia ou coa historia?

® 14. Repasa os contidos desta unidade paseando por unha Esco-
la de Atenas moderna:
www.xtec.net/ ~lvallmaj/taller/atmoder2.htm

Litografia | L. Turgis




1. A filosofia moderna

Iniciaremos o apartado constatando o impacto e a sensacion de crise que
0s homes do século xvii sufriron como consecuencia da revolucion cienti-
fica e da destrucién da unidade relixiosa. Producironse duas reaccions
que pretendian superar a crise e que constituiron a filosofia moderna: o
racionalismo e o empirismo. Centrarémonos no estudo das caracteristicas
xerais que definen o racionalismo. Acabaremos o apartado presentando
o contexto histérico do racionalismo e a arte tan profundamente vincula-
da a esta época: o Barroco.

1.1. A crise do século xvii

No século xvi, as seguridades antigas, como o xeocentrismo, o aristo-
telismo e o tomismo, ensindbanse ainda nas universidades, pero estas
xa non constituian a vangarda do cofilecemento, sendn un museo dos
vellos e cuestionados saberes. Os intelectuais inquietos vivian unha
experiencia de confusion, de malestar e mesmo de fracaso. Cales eran
as causas que provocaron esta situacion de malestar? imolas ver dese-
guido:

0 astrénomo | J. Vermeer — A revolucién cientifica. Esta revolucion golpeara en tres ambitos
diferentes o orgullo intelectual humano. No ambito da astronomia,
negéabase que a Terra fose o centro do universo e rexeitabase a anti-
ga sabedoria segundo a cal todos 0s movementos celestes eran cir-

| culares. No ambito da fisica, discutiase todo o que defendian o
l sentido comun e a fisica milenaria de Aristoteles. No ambito da
| metodoloxia, os métodos escolasticos, tan apreciados nas univer-
| sidades, considerabanse ineficaces para alcanzar conecementos
| verdadeiros.

— Destrucién da unidade relixiosa. A crise tifia raices mais ala do
mundo da ciencia. A perda de valores relixiosos durante o Renace-
mento e a pouca atencion prestada as esixencias de renovacion espi-
ritual conduciron & gran division da Europa cristia occidental en tres
Igrexas (e, polo tanto, en tres verdades relixiosas): catélica, protes-
tante e anglicana. Mutuas acusacions e apaixonados conflitos defi-
niron as relacions entre as Igrexas; un destes conflitos foi a guerra dos
Trinta Anos (1618-1648) entre catdlicos e protestantes.

Esta crise amosaba que a sabedoria humana era moi dificil de alcanzar e
que a posibilidade de erro era inherente a actividade humana. Afortuna-
damente, a revolucion cientifica constituia unha luz, un éxito. Tifia moi-
tos opositores e recibira diferentes condenas en ltalia, pero algins
brillantes pensadores intuiron a sua forza e quedaron fascinados pola sta
capacidade demostrativa.

Asi, en Francia, Holanda e Inglaterra, diferentes intelectuais con interese
cientifico iniciaron unha nova filosofia que tifa en conta o método e os
descubrimentos da nova ciencia.




1.2. Reaccions: racionalismo e empirismo

A filosofla moderna pretendia levar a cabo investigacions
que, tal como ocorria coas da ciencia, abandonaran o terreo
da controversia e emprenderan un camifio seguro e, co
tempo, progresivo. A filosofia queria alcanzar a seguridade
matematica que é posible na ciencia; incluso se chegou a
falar matematicamente de cuestions éticas.

A nova ciencia necesitaba unha garantia externa e superior
que fundamentase a verdade do novo camifio iniciado;
paralelamente, 0s seus resultados encontrabanse fragmen-
tados e pouco relacionados, e era necesario integralos nun sistema
coherente. Agora ben, pode dicirse que ningun dos protagonistas da
revolucion cientifica creou unha fundamentacion filosofica da sua vision
do mundo. Asi pois, foi tarefa dos filésofos entusiastas da nova ciencia
crear unha filosofia que lle proporcionase a esta ciencia garantia e funda-
mentacion.

O racionalismo, iniciado polo francés Descartes, € 0 empirismo, iniciado
polo inglés Hobbes, foron as duas correntes filosoficas que intentaron
alcanzar os anteriores obxectivos. As duas correntes concedianlles
importancia ao método matematico e & observacion, ao papel da razén
e ao papel da experiencia. Agora ben, para os racionalistas, a Ultima
palabra tifaa sempre a razén; para 0s empiristas, en cambio, a expe-
riencia. Os racionalistas buscaron unha fundamentacion metafisica da
ciencia; os empiristas centraronse na andlise do cofiecemento en rela-
cion coa experiencia. Nesta unidade dedicarémonos ao estudo do racio-
nalismo e, na proxima, ao estudo do empirismo.

O racionalismo sostén que a fonte e a orixe do cofiecemento é a
razén, que os cofiecementos validos e verdadeiros, claros e distintos
proceden da razéon e non dos sentidos. O modelo de saber raciona-
lista é o sistema dedutivo da matematica, no que todo cofiece-
mento se infire de principios ou ideas primeiras. Asi como a
aplicacion do método matematico fixo progresar a fisica, espérase
tamén que a aplicacién deste mesmo método & filosofia farda que
esta avance con seguridade.

CARACTERISTICAS DO RACIONALISMO

As dias caracteristicas fundamentais son as seguintes:

e Autosuficiencia da razén. A razén é considerada a fonte fundamental de
todo cofiecemento; todo o que pertence & experiencia dos sentidos queda
nun segundo plano. Atribeselle un gran poder a racionalidade humana;
considérase que pode chegar a resolver calquera cuestion, por complexa
que sexa.

o Sistema dedutivo matematico como fundamento e modelo de saber. Bis-
canse proposicions indubidables, como o son as da matematica. Mesmo se
intenta aplicar o método matematico na filosofia; e é que, como a fisica pro-
gresou e avanzou tanto ao lle aplicar o método matematico, agardase que
suceda o mesmo coa filosoffa.

M En 1642, Pascal xa desefiara unha maqui-
na para calcular. Durante o racionalismo,
intentouse desenvolver a filosofia xunto coa
ciencia e coa técnica, dandolles, ademais,
un fundarﬁento metafisico.




I SLV W O racionalismo continental

A PAZ DE WESTFALIA

A guerra dos Trinta Anos (1618-1648) foi a dl-
tima gran guerra de relixién en Europa entre
protestantes e catélicos. A paz de Westfalia,
en 1648, cambiou un bo niimero de situaciéns
politicas:

— As extensions xeograficas e o poder politico
do antigo Sacro Imperio Romano Xermanico
diminuiron ao quedar dividido en moitos
Estados.

— Holanda obtivo a independencia.

— Francia ganou territorios e iniciou a sda

ESCOCIA

POLONIA

supremacia.

— Espafa quedou debilitada ao perder terras
da Coroa de Aragon e dos Paises Baixos. erarA

Leccion de anatomia | Rembrandt

HUNGRIA

SERBIA

25 BOSNIA

1.3. A Europa do racionalismo

A Europa dos pensadores racionalistas non foi a Europa do Renacemen-
to, localizado en ltalia. Os lugares onde se realizaron as innovacions foron
Francia, Holanda e parte da fragmentada Alemana.

Durante o reinado de Luis XIV (1643-1715), Francia confirmou a stia supre-
macia e hexemonia incluso por encima do Imperio Aleman. A monarquia
de Luis XIV presentouse sempre como o prototipo de monarquia abso-
luta. Neste tipo de monarquia, o rei acapara todos os poderes, € 0 sefior
que se impdn por encima de todo o que é relativo, € dicir, os subditos.

Coa paz de Westfalia recofieceuse a independencia (con respecto ao
Imperio Espafiol) das Provincias Unidas, é dicir, de Holanda. Durante
0 século xvi, Holanda aumentou a sUa prosperidade grazas ao comercio
maritimo e a industria. Tamén se converteu nun pais tolerante, onde rei-
naban a liberdade de pensamento e a especulacion intelectual, € por este
motivo foi o refuxio de numerosos filésofos, como Descartes, Spinoza,
Hobbes, Locke...

0 BARROCO

Desde un punto de vista artistico e cultural, a Europa dos racio-
nalistas caracterizase por un movemento que se chama Barro-
Co e que rexeita a simetria, a orde e o equilibrio do Renacemento.
0 estilo barroco ten multiplicidade de intenciéns; é unha arte
exuberante, pero tamén de pesimismo ante a fugacidade da vi-
da. Asi, a vida é contemplada como tempo que se vai.

Rembrandt é un dos pintores mais representativos do Barro-
co, tanto polos contrastes de luz e sombra que lles imprimiu
as slias obras coma polos temas e pola intensidade emotiva
que encontramos nelas.

0O teatro tamén é un dos grandes simbolos representativos do
Barroco; moitos autores teatrais do século xvii, como Calderén
de la Barca (1600-1681), na obra La vida es suefio, queren
amosar que todo é aparencia e sofos.




2. Descartes

No primeiro punto deste apartado analizaremos a vida e a obra do pai
do racionalismo, René Descartes. Presentaremos unha das suUas
contribucions mais relevantes: a necesidade de realizar calquera
busca seguindo un método adecuado. Tamén estudaremos o
punto nuclear da sua filosoffa: a intuicion de que a dubida nos leva
mais ala da dubida e nos achega a unha primeira verdade. Final-
mente, analizaremos as tres substancias que, segundo Descar-
tes, compofen a totalidade da realidade: o eu pensante, Deus e
0 mundo.

2.1. René Descartes: matematico e filosofo

René Descartes (ou Des Cartes) naceu en La Haye, cidade france-
sa, no ano 1596. Fillo dunha familia pertencente a pequena nobre-
za, aos oito anos foi enviado ao colexio La Fléche, dirixido polos
xesuitas; sen dubida era un dos mellores centros da época, onde se
recibia unha educacion clasica e cientifica orientada segundo os prin-
cipios da filosofia escoléstica. No colexio, debido & sta delicada ) :

; P : ; , vemos aqui nun retrato pintado por Frans
saude, gozou dun réxime de vida moi tolerante; por exemplo, erguia- Hals, inicioll Un novo periodo na historia da
se tarde, costume que mantivo toda a vida (parece que foi na cama  fiosofia: o racionalismo, e, con el, a Moder-
onde ideou as sUas obras mais importantes de matematicas e filoso-  nidade.
fia). Despois dos estudos no colexio La Fleche, cursou Dereito na Uni-
versidade de Poitiers; posteriormente abandonou esta disciplina,
cativado pola xeometria.

B René Descartes (1596-1650), a quen

En 1618, cando tifa vinte e dous anos, decidiu dedicarse & carrsira mili-
tar, e chegou a participar na guerra dos Trinta Anos. Foi precisamente o
10 de novembro de 1619, ao se retirar o exército aos cuarteis de inver-
no en Neuburg, xunto ao Danubio, cando, cheo de entusiasmo, chegou
a intuir o fundamento do saber. Esta iluminacién fixolle descubrir a Des-
cartes un método universal, o da xeometria; este método permitiria
desenvolver unha ciencia e unha filosofia solidas.

Despois de combater en Bohemia e en Hungria, abandonou a vida
militar e trasladouse a Paris. Foi ali (no ano 1628) onde escribiu a sta
primeira obra importante, as Regras para a direccion do espirito, o
primeiro intento de formular por escrito a intuiciéon de 1619. No ano
1629, Descartes trasladouse a Holanda, onde residiu vinte anos, para
escapar de posibles riscos de persecucion ideoldxica. Comezou a L\
redaccion dun tratado de fisica; no ano 1633, cando a obra estaba ACTIVIDADES

case acabada, produciuse a condena de Galileo por parte do Santo Inférmate

Oficio. Daquela, Descartes renunciou & publicacion do tratado, xa que @) 1. Elabora unha relacién biblio-
este non se axustaba a doutrina da fisica oficial aceptada pola Igrexa; grafica completa da obra de
a obra non se imprimiu ata despois da slia morte. En 1637, xa feitos Descartes; podes buscar a in-

formacién nunha enciclopedia

0s corenta anos, decidiu publicar tres ensaios cientificos precedidos filosofica

polo famoso Discurso do método. No Discurso expén o seu método S —

(teorfa sobre como alcanzar o cofiecemento) e un primeiro esbozo - V:e'gif' pades dlisearnestas
dos cofiecementos filosoéficos que este método lle permitiu alcanzar www.cibernous.com
(metafisica). www.webdianoia.com




DISCOVRS

DE LA METHODE

POVR BIEN CONDVIRE SA RAISON,
ET CHERCHER L A VERITE' DANS LES SCIENCES.
PLVS

LA DIOPTRIQVE
ET LES METEORES,
Qui fors des effais de cese METHODE.

PAR RENE DESCARTES.

Reuen, & corrigée en cettc dernicre Edition.

NN

A PARIS,
bz Tuzopone Graax p, dansls Grand'Salle du Palsis,
proche fa Porte de la Galleric Dauphine, du cofi¢ de fa
Cour des Aydes , 3 VEanic.

M. DC. LXVIL
AVEC PRIVILEGE DV ROY.

B O Discurso do método é a obra mais
cofiecida de Descartes; nela expén a sta
teoria do cofiecemento.

AT T AT (e ])] "W O racionalismo continental

A expresion mais esmerada da filosoffa de Descartes encontrase nas
Meditacions metafisicas. Antes de ser publicada, a obra comezara a
circular en forma de copias entre tedlogos, filésofos e cientificos para
recoller obxeccions; foi publicada no ano 1641, con seis series diferen-
tes de obxecciéns (de Hobbes, de Gassendi...) xunto coas respostas do
propio Descartes. O libro, incluso na tolerante Holanda, sufriu ataques
moi violentos tanto de catdlicos coma de protestantes; segundo os
profesores da Universidade de Utrecht, as slas ideas, tan apartadas da
escolastica, eran perigosas e conducian ao ateismo. De non intercede-
ren o embaixador francés e o principe de Orange, Descartes seria per-
seguido.

Este matematico e filésofo non casou nunca, pero tivo unha filla que
morreu & idade de cinco anos; esta morte, dicia, foi a pena mais gran-
de da sUa vida. Poida que preferise xogar coa nena a ler libros; de
feito, sabemos que, ao rematar os seus estudos, case non lia. Sabe-
mos, por exemplo, que cando se trasladou a Holanda levou moi pou-
cos libros consigo. Entre os que levou, figuraban a Biblia e as obras de
san Tomé.

Durante un tempo, Descartes mantivo correspondencia coa raifia Cris-
tina de Suecia; ela insistia en que Descartes se trasladase a Estocol-
mo, onde non seria molestado nin acusado, e ademais poderia falar
con ela de temas filoséficos. No ano 1649, Descartes aceptou a invi-
tacion. A Unica responsabilidade do filésofo era a de lle dar & raina
cada dia a sta clase particular de filosoffa. A consecuencia das moi-
tas obrigacions da soberana, a hora da clase era as cinco da madru-
gada. O filésofo, home de saude delicada, non puido soportar o frio
habitual de Suecia durante o amencer; a principios de febreiro de
1650, enfermou de pulmonia e o dia 11 do mesmo mes morreu. Tina
54 anos. Os restos do filésofo, mutilados para obter reliquias, non
foron devoltos a Francia ata o ano 1667. Durante un tempo despois da
sUia morte, as stas obras formaron parte da lista de libros prohibidos,
o Indice.

A sUa gran contribucion matemética foi a invencion da xeometria analiti-
ca (as coordenadas cartesianas son as coordenadas de Descartes). No
ambito do pensamento, creou unha filosofia estreitamente ligada & cien-
cia, unha nova filosofia na que 0s seus mesmos erros se converteron en
fonte de inspiracion para os filésofos posteriores.

METODO ESCOLASTICO E METODO CARTESIANO

No século xvii, o saber escolastico que ainda se impartia nas universidades
quedara completamente obsoleto, e o método de discusién escolastica com-
plicdrase tanto que con frecuencia servia unicamente para se perder en di-
vagacions indtiles que non levaban a ningunha conclusion. O intento
simplificador de Descartes pretendia acabar co saber sen fundamento racio-
nal e cos métodos artificialmente complicados que impedian o acceso & ver-
dade.




2.2. 0 método

O problema que moi pronto lle preocupou a Descartes foi o da funda-
mentacion do cofiecemento: como podo avanzar con seguridade no
camifio do coflecemento? Recofecia os moitos erros que ao longo dos
séculos foran presentados e defendidos como verdades incuestionables.
Agora ben, dado que a razén humana é unha ferramenta valiosa e efi-
caz (como demostraban os avances cientificos da época), enton cal fora
o motivo dos erros filoséficos anteriores? Se a razdén humana é a mesma,
por que pode facer progresar a ciencia e non a filosofia?

A resposta de Descartes é a seguinte: a ciencia ten un método que lle per-
mite a seguridade no cofiecemento, pero a filosofia carece dun méto-
do adecuado. Para superar esta carencia, Descartes propon un método
eficaz e que xa comprobara el mesmo, o0 método utilizado polos xedme-
tras. Asi, Descartes introduce un método matematico na filosofia, para
dotar a razén humana dun criterio de verdade definitivo e inapelable.

Debuxo da Didptrica | Descartes

M Descartes estaba moi interesado en todos
os avances cientificos (astrondmicos, fisi-
cos...) do seu tempo; cria que este progreso
da ciencia se debia & aplicacién do método

Galileo xa establecera a necesidade de matematizar os datos da obser-
vacion. Descartes, de acordo con Galileo, ve a matematica como a cien-
cia racional que pon orde no caos de datos que nos proporciona a - 5 8 = , ]

. . . i 2 5 matematico, e por iso quixo aplicarllo tamén
experiencia. Tanto un coma o outro participan da veneracion que Platon 5
tifa polas matematicas. ‘

Descartes esta convencido de que asi como os xedmetras realizan as mais
sinxelas operaciéns ou as mais complexas demostracions sen ningun erro,
o home, sempre que utilice o mesmo método, pode comportarse do
mesmo modo en calquera drea do cofiecemento. Esta confianza de Des-
cartes no bo resultado do método baséase non sé na perfeccion deste,
sendn tamén na stia concepcion da razdén humana como unha facultade
que pode formular as cuestions mais complexas e darlles respostas.

No Discurso do método, de 1637, Descartes establece as catro regras
fundamentais do seu método: a da evidencia (intuicion), a da analise,
a da sintese e a da enumeracion.

AS CATRO REGRAS DO METODO CARTESIANO

Pero, como un home que camifia s6 e na escuridade,
resolvin ir tan lentamente e proceder con tanta circuns-
peccion en todas as cousas que, ainda que non avanza-
se moito, polo menos evitaria caer.[...] Con frecuencia, a
multitude de leis proporcidnalles escusas aos vicios e,
polo tanto, un Estado esta mellor rexido cando ten pou-
cas pero estan estritamente observadas; asi, en lugar
deste gran nimero de preceptos de que consta a léxica,
pensei que teria suficiente cos catro seguintes, sempre
que tomase a firme e constante resolucién de non deixar
de observalos nin unha soa vez.

O primeiro era non aceptar nunca nada como verdadei-
ro sen cofiecer evidentemente que o fose; € dicir, evitar
coidadosamente a precipitacion e a prevencion [prexui-
zos] e non incluir nos meus xuizos nada mais que o que
se lle presentase ao meu espirito tan clara e distinta-

mente que eu non tivese ninglin motivo para pofielo en
dibida.

0 segundo, dividir cada unha das dificultades que exami-
nase en tantas partes como fose posible e como fose
necesario para resolvela mellor.

O terceiro, conducir por orde os meus pensamentos,
comezando polos obxectos mais simples e mais faciles
de cofiecer, para ascender amodo, gradualmente, ata o
coflecemento dos mais complexos, e supofiendo unha
orde ata entre aqueles que non se preceden por nature-
za uns aos outros.

E o dltimo, facer en todo recontos tan completos e revi-
siéns tan xerais que chegase a estar seguro de non
omitir nada.

Descartes, Discurso do método, 2.° parte.




202

A MORAL PROVISIONAL

As catro regras do método permi-
tenlle a Descartes iniciar unha
aventura intelectual: cuestionarse
todos os cofecementos recibidos.
Pero mentres os cuestiona, debe
seguir vivindo e, polo tanto, non
pode permanecer indeciso nas
siias accions; é por iso polo que
propén unha moral provisional
consistente en tres ou catro
maximas que lle permitan vivir
felizmente. Abreviando as slas
palabras, di o seguinte:

«A primeira era obedecer as leis e
os costumes do meu pais, manten-
do constantemente a relixion en
que Deus me fixo a graza de ser
educado desde ainfancia e guian-
dome en toda outra cousa polas
opiniéns mais moderadas e mais
separadas do exceso [...]. A mifia se-
gunda maxima era ser tan firme e
decidido como puidese nas mifas
accions, e seguir ata as opiniéns
mais dubidosas, asi que me deter-
minase por elas [...]. A mifia tercei-
ra era procurar sempre vencerme a
min mesmo antes que vencer a for-
tuna, e cambiar os meus desexos
mais pronto que cambiar a orde do
mundo]...]. Enfin, como conclusion
desta moral, ocorréuseme facer
unha revision de todas as diversas
ocupacions que tefien os homes
nestavida para procurar elixir a me-
llor; [...] dedicar toda a mifia vida a
cultivar a razoén e avanzar tanto
como puidese no cofiecemento da
verdade.»

Descartes, Discurso do método,
3.7 parte.

UNIDADE 9

AT AT (e ])] AW O racionalismo continental

ACTIVIDADES "

As catro regras

M 2. As catro regras constitiien o niicleo do método de Descartes; a posesion dun
método permitelle a este filésofo seguir un certo camifio para obter un de-
terminado obxectivo. Entra agora no estudo das catro regras cartesianas. En
primeiro lugar, veras as vantaxes que ten o uso dun método. Despois, seguiras
paso a paso cada regra do método, realizando a actividade que lle corresponde

a cada unha.

Método

Imaxina que che encomendaron a responsabilidade de con-
tar as arbores dun bosque ou dun parque. Indica:

e Como farias este traballo sen ningun tipo de método, é
dicir, sen seguir de maneira ordenada uns pasos para
alcanzar un obxectivo?

e Como farfas este traballo seguindo un método? Di cal
serfa este método e de que pasos constaria.

Regra da
evidencia

Eu chego a ter evidencia dunha cousa non porque ma
explicasen nin porque a deducise, sendn porque tefio
unha intuicién. E evidente todo o que vemos por intuicion.
Intuir & a comprension directa e inmediata dunha verdade.
Tan s6 dous dos seguintes enunciados son evidentes e
temos unha intuicion deles. ¢ Cales son?

* Unha diagonal divide un cadrado en dous triangulos rec-
tangulos.

e A Terra xira arredor do Sol.

e Un corpo esférico s6 ten unha superficie.

Regra da
analise

Imaxina que tes un problema ou unha dificultade. Baixo que
circunstancias se podera dicir que analizas este problema
ou dificultade? Que é analizar? Atrévete a elaborar unha
definicién.

Regra da
sintese

A palabra sintese deriva do grego synthesis e o seu signifi-
cado primario é o de ‘composicion’; o termo sintese equi-
vale & union ou integracion de diversos elementos. E
parecido & composicion das pezas dun crebacabezas. Por
que cres que esta terceira regra se chama regra da sintese?
Sabes qué é un sintetizador de musica?

No enunciado da regra aparece dUas veces a palabra orde,
xa que en Descartes a orde vai ligada & deducién: a partir
de verdades intuidas, inicia un ordenado proceso de dedu-
cion. A loxica e a matemdtica avanzan utilizando o método
dedutivo, do que falaba 0 mesmo Galileo. Busca nunha
enciclopedia o significado de deducién e intenta elaborar
unha definicion coas tuas propias palabras.

Regra da
enumeracion

A regra impon facer recontos, é dicir, comprobar a andlise
e facer revisions, isto €, comprobar a sintese. Este proce-
so significa percorrer todas as verdades individuais e
alcanzalas nunha soa mirada. Que vantaxes cres que se
desprenden de repasar os teus traballos ou os teus
exames despois de acabalos?




2.3. A dabida e a primeira verdade

Xa vimos que, segundo Descartes, 0 mais sensato é cuestionar absolu-
tamente todos os coflecementos recibidos e ir buscar verdades indubi-
dables: fai unha critica radical de todo o saber e considera non-fiables
todos os cofiecementos. E a sta famosa dubida universal e metédi-
ca, que se fundamenta nas razons seguintes:

— A incerteza dos datos sensoriais. Lembremos que, guiados polos
sentidos, durante miles de anos os homes afirmaban que a Terra
inmobil era o centro do universo. Os sentidos enganaronnos moitas
veces; por esta razén, Descartes dubida de todos os datos que se
orixinan nos sentidos, dubida da stia man, do seu corpo e de toda a
realidade material do mundo.

— Os erros de razoamento. O ser humano cométeos frecuentemente.
Unha boa parte do saber tradicional escolastico fundaméntase na razén
e no seu poder discursivo, pero na época de Descartes este saber vol-
vérase confuso e incerto; daquela, é valido dubidar de todos os razoa-
mentos que se tiveran por demostrativos.

— A dificultade para distinguir o soio da vixilia. Poderian ter os
meus pensamentos a mesma categoria que 0os meus sofos, é dicir,
0s meus pensamentos poderian ser unicamente ilusions? Cando
esperto é cando recofiezo 0 sofio como sofio, non mentres estou
sofiando. Por iso, segundo Descartes, existe a posibilidade de que
todos 0s pensamentos do estado de vixilia sexan en realidade sofos
gue non recofiezamos como tales.

— A hipétese do xenio maligno. Para que a sta dubida sexa univer-
sal, ata o punto de se estender as proposicions matematicas (nas
cales tamén existiron erros ao longo da historia), supdn a existencia
dun «xenio maligno, astuto e enganador» que o leva a considerar
evidentes cousas que non o son.

Asf pois, nada escapa & dibida metédica de Descartes. Pero a sta dubi-
da non é escéptica, & un paso que se da coa esperanza de encontrar
despois unha verdade indubidable. E, certamente, a dubida cartesiana
leva mais ala da dubida: autosupérase. Vexamos esta autosuperacion:
cando dubido, penso, e a accion de pensar implica a existencia dun ser
gue pensa. Se eu estou pensando, entdn tamén estou existindo: Penso,
logo existo («cogito, ergo sum»), esta vai ser a primeira verdade incues-
tionable & que accede Descartes. E unha intuicion: absolutamente nada
permite dubidar dela, € evidente, clara e distinta.

O cogito, ergo sum cumpre duas funcions ben determinadas:

a) Xustifica a existencia dun eu pensante diferenciado do corpo. O
corpo, percibido mediante os sentidos, encéntrase baixo a dubida
metddica.

b) Convértese nun principio modélico. Asf, todo o que sexa evidente, claro
e distinto coma este primeiro principio sera aceptado como verdade.

coGITo,
ERGO SUM

Xa habia tempo que observara
que, polo que se refire aos cos-
tumes, € necesario as veces se-
guir opiniéns que un sabe ben
gue son pouco seguras coma se
fosen indubidables, como xa di-
xen antes; agora ben, dado que
enton desexaba dedicarme s6 &
procura da verdade, pensei que
necesitaba facer precisamente o
contrario e rexeitar como abso-
lutamente falso todo aquilo en
que puidese imaxinar a mais
pequena dibida, para ver se des-
pois diso quedaba na mifia con-
viccion algunha cousa que fose
completamente indubidable. Asi,
como os sentidos as veces nos
enganan, quixen supoiier que
non habia nada que fose tal
como eles nolo fan imaxinar.
E, como hai homes que se con-
funden razoando, ata nas mate-
rias mais simples da xeometria,
e cometen paraloxismos, pen-
sando que eu estaba tan expos-
to a equivocarme coma calquera
outro, rexeitei como falsos to-
dos os razoamentos que antes
tivera por demostracions. E, en
fin, considerando que todos os
pensamentos que temos estan-
do espertos nos poden vir tamén
cando durmimos, sen que entén
exista algln que sexa verdade,
decidin finxir que todas as cou-
sas que ata entén entraran no
meu espirito non eran mais ver-
dadeiras ca as ilusiéns dos meus
sofios. Pero axifia me decatei de
que, mentres queria pensar que
todo era falso, era necesario que
eu, que o pensaba, fose algunha
cousa. E, advertindo que esta
verdade, «penso, logo existo»,
era tan firme e tan segura que
nin todas as mais extravagantes
suposiciéns dos escépticos eran
capaces de facela cambalear, xul-
guei que a podia admitir sen es-
cripulos como o primeiro
principio da filosoffa que bus-
caba.

Descartes, Discurso do método,
4. parte.




AT ] AT eI O racionalismo continental

SUBSTANCIA

«[Substancia €] unha realidade
que existe de tal maneira que
non necesita de ningunha outra
realidade para existir.»

Descartes

2.4. As tres substancias

Mediante o seu método, Descartes chegou a distinguir cales son as tres
substancias que compofien a totalidade do que é real: 0 eu pensante,
Deus e o0 mundo. En primeiro lugar, estudaremos a substancia chamada
eu pensante, que pensa diferentes tipos de ideas. En segundo lugar, esta
substancia pensante posibilitaranos falar dunha substancia mais ala dela,
que é Deus. En terceiro lugar, constataremos como Deus se converte en
garantia do noso cofiecemento do mundo.

O eu pensante

A dubida metddica e universal levounos a unha realidade incuestionable; a
existencia dun eu pensante, € dicir, dunha substancia que pensa, unha res
cogitans, unha alma. Descartes conclle que podo dubidar da existencia do
meu corpo e do mundo que me rodea, porque tefio informacion a través dos
sentidos e os sentidos non son fiables, pero non podo dubidar da existen-
cia dos meus pensamentos, das mifias ideas, da mifia subxectividade.

Que é a mifa subxectividade? E o conxunto de pensamentos, ideas,
representacions... que flien no meu eu. Agora ben, non temos a
seguridade de que estas representacions subxectivas (¢ dicir, da propia
mente) se correspondan necesariamente con feitos do mundo exterior;
por exemplo, a idea que eu tefio do meu corpo correspondese coa reali-
dade? Non o sei con certeza, xa que toda a informacion que tefio do
meu corpo provén dos sentidos e Descartes decidiu dubidar deles. Asi
pois, 0 gran reto que debe superar Descartes € atopar o0 modo de
saber que as ideas sobre o mundo non son sofos nin ilusions; é
dicir, saber se hai cousas obxectivas e como son estas cousas.

ACTIVIDADES "

0 eu que pensa ou o eu que sente?

B 3. Xa liches o texto de Descartes no que expresa o seu célebre «penso, logo existo». Contrapofidmoslle o texto seguinte:

«Penso, logo existo» é a frase dun intelectual que subes- roubamos... as ideas. Pero se alguén me pisa un pé, s6
tima a dor de moas. «Sinto, logo existo» é unha verdade eu sinto aquela dor. Non no pensamento, senén no su-
dunha validez moito mais xeral e refirese a todo o que vi- frimento é onde esta a esencia do eu; o sufrimento é o
ve. O meu eu non difire substancialmente do voso polo mais basico de todos os sentimentos. Sufrindo, nin un ga-
que pensa. Hai moita to pode dubidar do seu eu (nico e insubstituible. Cando
xente e poucas ideas: sufrimos, 0 mundo desaparece e cada un de nés queda
todos pensamos aproxi- s6 consigo mesmo. O sufrimento é a universidade do
madamente 0 mesmo e egocentrismo.
comunicamos, deixamos, Kundera, M., A inmortalidade.

Poeta | P. F. Mola

— Cal das dias opcidéns defendes? Se queres precisar mais a cuestion, indica que é o

que mais constitiie o meu eu: 0s meus pensamentos ou 0s meus sentimentos?

— Alintuicion «penso, logo existo» deu lugar a miltiples variantes, que incluso cam-

bian o sentido que lle deu Descartes. Por exemplo, no século xx é frecuente con-
siderar o que é ou o que fai 0 eu, non como fundamento do saber, senén como o
que lle da sentido a existencia. Kundera estableceu a variante «sinto, logo exis-
tox; un escritor incansable afirmaria «escribo, logo existo»; un personaxe moi cri-
tico, «protesto, logo existo»... Desde a perspectiva de hoxe, paréceche que se
axusta ao noso mundo a variante «aparezo na television, logo existo»? Xustifica
a tla resposta.




Xa vimos que 0 eu pensa diferentes ideas. Agora ben, en que consisten
exactamente estas ideas? Descartes estudaas e clasificaas, ordenan-
doas nestes tipos:

— Adventicias ou adquiridas. Son as ideas que provefien de féra, da
experiencia sensible, da mifia percepcion do mundo ou da ensinanza. ‘
Estas ideas faciimente poden resultar erréneas, xa que moitas veces %3
temos ideas diferentes sobre un mesmo obxecto externo: o Sol apa-
rece como un pequeno disco luminoso, pero na mente dun astrono-
mo resulta algo moi diferente.

— Facticias ou artificiais. Son as ideas que inventamos ou fabricamos

arbitrariamente nés mesmos. Serfa, por exemplo, a idea do animal
mitoléxico chamado centauro, idea que € ilusoria.

— Innatas ou naturais. Son as ideas que non proceden da percepcion
dos obxectos exteriores nin foron construidas por nds, sendn que emer-
xen da propia facultade de pensar. Son unhas ideas que a nosa mente
capta e ten que aceptar necesariamente sen poder modificar nada.
Veremos que a idea de Deus é a mais eminente idea innata; tamén 1
son ideas innatas a idea de causa, de substancia ou de nimero. ‘

ACTIVIDADES "

Primacia do pensamento: o exemplo dun anaco de cera na colmea

B 4. Nasegunda meditacion das Meditacions metafisicas, Descartes mostra mediante un exemplo concreto que a reali-
dade non pode ser cofiecida sensorialmente, tan sé pode ser aprehendida mediante o pensamento; pois o |
cofiecemento dos sentidos é confuso. Por iso, Descartes quere reconstruir todo o edificio do cofiecemento sen lles
dar ning(in tipo de primacia aos sentidos, apelando a razén como Gnica garantia.

que observei mediante os sentidos,
xa que cambiaron todas as cousas
que se fan evidentes polo gusto, o
olfacto, a vista, o tacto e o oido,
e, porén, a cera continia sendo
a mesma. Se cadra, tal e como
agora penso, esta cera non era
nin esta dozura de mel, nin este
agradable recendo de flores, nin esta
brancura, nin esta figura, nin este son, se-
nén unicamente un corpo que un pouco antes se me ma-
ljifestaba baixo estas formas e, agora, baixo outras.[...]

Tomemos como exemplo este anaco de cera que acabamos
de sacar da colmea e que ainda non perdeu a dozura do mel
que contifia; conserva ainda un chisco de recendo das flo-
res das que foi recollida; a sdia cor, a sdia figura, a sia mag-
nitude son aparentes; o anaco é duro, frio, manexable, e se
o golpeades, producira algln son. En fin, encéntranse to-
das as cousas que permiten cofiecer distintamente un cor-
po. Pero mentres estou falando, alguén o achega ao lume.
0 que lle quedaba de sabor desaparece, o cheiro evapéra-
se, a cor cambia, a figura pérdese, o tamafio aumenta, con-
vértese en liquido, quece, case non é posible manipulalo
e, se 0 golpeamos, xa non producira ningin son. Temos a

mesma cera despois destes cambios? Temos que recofie-
cer que si: ninguén o dubida, ninguén opina doutra manei-
ra. Que &, pois, 0 que cofiecemos con tanta distincién naquel
anaco de cera? Certamente, non pode ser nada de todo o

E necesario, pois, acordar que non podo comprender coa
imaxinacion o que é este anaco de cera e que tan s6 o po-
de comprender o meu entendemento.

Descartes, Meditacions metafisicas.

— Os datos datos sensoriais cambiaron, pero temos a mesma cousa; os sentidos perciben a aparencia da cera, pero
non a cera. Que é o que arranca os vestidos da cera e nos permite ver mentalmente a cera espida?

— Define cada un dos seguintes conceptos (se é necesario, busca o seu significado nunha enciclopedia): subxectivi-
dade, sensibilidade, racionalidade.

— Se os sentidos seguen cuestionados, como podo superar a mifia subxectividade, é dicir, como podo estar seguro
de que detras das escenas do meu pensamento hai unha realidade obxectiva? Sera capaz Descartes (lembra que
ademais de fildsofo e matematico tamén foi fisico) de alcanzar verdades cientificas sen utilizar os sentidos? Antes
de responder, reflexiona sobre o papel da experimentacién no campo da ciencia.

@ 5. Para afondar no racionalismo en xeral e no cartesiano en particular, podes realizar as actividades destas webs:
www.xtec.es/~lvallmaj/passeig/descart2.htm - www.xtec.es/~lvallmaj/taller/termdes2.htm




A AT AT O racionalismo continental

DEUS, GARANTIA DO
CONECEMENTO

Porque, primeiramente, o mesmo que
antes tomei como unha regra, a saber,
que as cousas que concibimos moi clara-
mente e moi distintamente son todas ver-
dadeiras, tan s6 é seguro porque Deus é
ou existe, porque é un ser perfecto e por-
que todo o que hai en nés provén de EL
De onde se segue que, sendo as nosas
ideas ou nociéns cousas reais e que prove-
fien de Deus en todo aquilo en que son
claras e distintas, non poden niso ser
sendn verdadeiras.

Descartes, Discurso do método,

Deus, substancia divina

Descartes considera que o eu pensante non é perfecto, e que
a mesma dubida metddica se estableceu para corrixir 0s seus
erros, ilusiéns e imprecisions; pero, a pesar diso, 0 eu pen-
sante posUe a idea de perfeccién. Se temos conciencia da
nosa natureza imperfecta é porque sabemos en que consiste
unha natureza perfecta e comparamonos con ela. Asi, a idea
de perfeccion innata en nés é a idea dun ser perfecto: é a
idea de Deus. Segundo Descartes, esta idea de perfeccion ou
de Deus non pode provir de nds, seres imperfectos; polo
tanto, tivo que ser unha realidade divina a que a fixo xurdir nas
nosas mentes.

Asi, do conxunto de ideas que posle O eu pensante, sobre-

4rparte.  ga0 ynha idea moi privilexiada, unha idea que permite ir méis alé da

propia subxectividade. Unha idea que me permite afirmar, clara e
distintamente, que féra de min mesmo, féra da mifia mente, existe unha
realidade, unha realidade extramental. E esta idea tan privilexiada que des-
cubro dentro de min, e gue ao mesmo tempo me permite ir mais lonxe de
min mesmo, € a idea innata de Deus.

A demostracién da existencia de Deus é unha peza fundamental na
metafisica cartesiana. Deus ¢ a realidade que permite superar a mifia sub-
xectividade. Agora xa sei que féra do meu eu hai outra realidade, a
substancia perfecta, un ser que non pode permitir que as minas ideas
claras e distintas sexan un engano. Asi, Descartes d& un paso mais:
Deus convértese en garantia do conecemento. En Deus existen as
grandes verdades eternamente establecidas por El; todas as verdades
matematicas que descubrimos estan en Deus; as leis da natureza son
decretadas por Deus da mesma maneira que un rei decreta leis nos seus
reinos.

Nos seus argumentos en favor da existencia de Deus, Descartes incorpo-
ra o antigo argumento ontoléxico de santo Anselmo, se ben reforzado,
xa que para Descartes as ideas tefien unha realidade indiscutible. Asi
como a idea de triangulo é inseparable das suas propiedades (por exem-
plo, que a suma dos seus angulos é igual a 180°), a esencia de Deus é
inseparable da sla gran propiedade, a existencia. A este ser perfecto non
lle pode faltar unha perfeccion como é a existencia.

ACTIVIDADES "

0 Deus medieval e o Deus cartesiano

M 6. 0 Deus dos pensadores medievais era a gran realidade que lle daba sentido a
vida, que cumpria a funcién de finalidade fundamental & que todo estaba
subordinado. Na filosofia cartesiana, se ben Deus é unha substancia perfecta,
tamén é un medio para superar a subxectividade e para lexitimar o meu
coflecemento do mundo.

— Por que cres que a imaxe de Deus cambia tanto desde a Idade Media ata
Descartes? Paréceche que nunha mesma época poden coexistir diferentes
imaxes de Deus?



0 mundo

A dUbidq permitiulle a Descartes afirmar a existencia dunha primeira AS TRES SUBSTANCIAS
substancia, 0 eu pensante. Pola sla parte, 0 eu pensante descobre unha |
segunda substancia, Deus, ser con todas as perfeccions; entre elas, a Deus 1
veracidade. E 0 mundo exterior, € 0 meu propio corpo? Podo falar del
con certeza? Imolo ver.

Substancia perfecta, cunha razén ‘
tamén perfecta.

O meu eu ten plena conciencia da diferenza entre a idea de eu pensante e Substancia infinite.

a idea de corpo extenso. Ten a idea clara e distinta do eu pensante e non-
-extenso e, por outro lado, posue a idea clara e distinta do corpo extenso
e non-pensante. Do eu pensante non podo dubidar; do corpo, si. Pero, se Substancia imperfecta, pero dotada
eu tefo unha idea clara e distinta do meu corpo extenso e existe un Deus de razon.

perfecto e veraz, este Deus, que me creou racional, non pode permitir que
me engane cando fago uso adecuado da mifia razén. Asi, a bondade de
Deus garanteme que a grandisima inclinacién ou tendencia natural huma-
na a crer na existencia das cousas extensas non é enganadora.

Eu pensante (alma)

Materia (corpo extenso
" @ mundo extenso)

Substancia imperfecta.
3 . . L , Calidades primarias e secundarias. ‘
Asi, ademais da substancia pensante (¢ dicir, do meu eu), existe outro |
tipo de substancia finita e creada: a dos corpos, todos eles cun atri- 1
buto fundamental, a extension. A materia ou res extensa (é dicir, calquera ;
realidade material, incluido 0 meu propio corpo) constitlie a terceira subs-
tancia da metafisica cartesiana. Calquera vida, a do meu propio corpo, a
dos animais ou a das plantas, non é nada mais ca un mecanismo, un con- ‘
xunto de pezas articuladas e extensas que fabrican movemento. O eu pen-
sante e a materia pertencen a ordes diferentes: o pensamento non ten nada
que Vver coa realidade material, e a vida destas realidades materiais é pa- ‘
recida a un reloxo. w

Agora ben, se 0 eu pensante e a materia son dlas realidades ou subs-
tancias independentes, como se explica, por exemplo, que 0 meu eu pen-
sante decida ir dar unha volta e 0 meu corpo deseguido realice a decision?
De que maneira unha idea (feito mental) infliue nunha accion (feito fisi- ‘
c0)? Como se comunican entre si estas substancias tan diferentes? Des- |
cartes resolveu estas cuestions suscitadas polo seu sistema filosdfico
dando a explicacion seguinte: hai un punto no noso corpo, a glandula
pineal, que se encontra no medio do cerebro, e nesta glandula esta situa-
da a alma; desde ali conecta co corpo e modifica os movementos deste.

ACTIVIDADES "

Dualismo alma/corpo

M 7. Descartes dalle nova vida ao dualismo antropoléxico de Pla- psiquico, ten como causa o feito de chorar, un acto de or-

tén, reactiva a separacién entre o eu pensante ou alma (a
mente, en terminoloxia actual) e a materia ou corpo. Esta
teorfa é un problema a hora de concretar as relacions en-
tre os actos psiquicos e os actos fisicos. O psicélogo e fi-
l6sofo norteamericano William James (1843-1916) formulou
asignificativa pregunta que amosa a vixencia do problema
cartesiano: «Choramos porque estamos tristes ou estamos
tristes porque choramos?» «Choramos porque esta-
mos tristes» significa que a causa do meu choro (un acto
fisico) é a tristeza (un acto psiquico). «Estamos tristes por-
que choramos» significa que a nosa tristeza, un acto

de fisica. A pregunta de James é importante porque sus-
cita, para os psicélogos actuais, as relacions entre o
mundo psiquico e o mundo fisico.

— Como responderias ti a cuestion formulada polo nor-
teamericano William James?

— E comparable o dualismo antropoléxico psiquico/fisi-
co ao dualismo informatico hardware ou maquina/soft-
ware ou programas? Indica as diferenzas e as seme-
llanzas desta comparacion e sinala se encontras mais
diferenzas ou mais semellanzas.




2.5, Liberdade e mecanicismo

Por que razdns Descartes reactiva o dualismo antro-
poldxico (corpo/alma), que abre moitos problemas, e

renuncia & vision mais unitaria do ser humano, a de
Aristoteles? A razén principal seria a defensa da liber-
dade humana. O corpo, coma toda cousa extensa,
coma toda a materia, esta gobernado por leis me-
canicas que o determinan, da mesma maneira que
esta gobernada unha méquina como o reloxo. Asi, o
comportamento de todos os corpos, de toda a natu-
reza, é expresable mediante leis mecanicas e deter-
ministas.

Se 0 eu pensante non fose unha substancia comple-
tamente separada e desligada do corpo, non haberia
lugar para a liberdade, o comportamento humano
serfa coma o dunha maquina, cousa que de ningunha
maneira queria aceptar Descartes. A liberdade é un
ben que Descartes proclamou: sé porque era libre
puido dubidar de todo. A alma é unha substancia que

i // “"1 h\\m’.”v.,_’/l, (“‘ “‘\\-' y ./... : . , , L.
T= % =l m | ! W }) ) de ningunha maneira se pode someter as leis mecani-
SE— cas e deterministas que rexen o0 corpo.

llustracion de De Homine

O mecanicismo que se desprende do dualismo antropoloxico (segundo
o cal a alma é libre e 0 corpo se encontra determinado por leis mecani-
cas) tivo implicacions de todo tipo, positivas e negativas. Por un lado,
estimulou a busca bioldxica, fisioléxica e médica. As maquinas poden ser
desmontadas, e se o corpo é simplemente unha maquina, podo levar a
cabo todo tipo de diseccidns en corpos humanos; esta idea favoreceu o
avance da medicina.

Doutra banda, se toda a materia e toda a natureza son consideradas
unha méaaquina, unha realidade de orde inferior ao pensamento, enton, a
natureza queda & disposicion e ao servizo do home. O home pode facer
0 que queira tanto da materia coma dos animais, el € 0 seu amo e sefior;
unha postura distante do ecoloxismo dos nosos dias. En certa maneira,
0 mecanicismo de Descartes impulsou unha actitude pouco respectuo-
sa coa natureza.

ACTIVIDADES "

I 8. Descartes resolveu o enfrontamento entre liberdade e determinismo afirmando
que a alma era libre, pero que o corpo-maquina se encontraba determinado por
leis fisicas.

— Cres que é posible que no ser humano existan dimensiéns libres e dimensiéns
puramente mecénicas? Xustifica a tGa resposta e proporciona exemplos que a
apoien.

— O ser humano sofre cando o seu corpo esta enfermo, busca comida
cando o seu organismo ten fame... Cres que estes feitos proban a teoria
dualista cartesiana, ou ben amosan a uni6n de todas as dimensiéns da
persoa? O feito de ter que buscar comida cando o corpo ten fame repre-
senta unha diminucién da liberdade do ser humano?




