
1. La primera filosofía. El Objetivismo
La formación filosófica de Ortega se nutre de dos fuentes claramente identificadas y a
las que él mismo hace referencia en varios pasajes de su obra: la filosofía griega y la
filosofía europea continental iniciada con Descartes, con mención especial de la
filosofía alemana neokantiana, asimilada en su estancia en Marburgo. Hay que sumar
la influencia que recibe de autores como Nietzsche, Husserl, Dilthey y Scheler,
fundamentalmente.También se ha señalado habitualmente la influencia del krausismo
español (corriente de pensamiento que propugna la regeneración de España según las
ideas del filósofo alemán K. F. Krause, y de la que fue miembro destacado Giner de los
ríos, fundador de la Residencia de Estudiantes) a través, por ejemplo, de la formación
filosófica recibida en la Universidad de Madrid, impregnada de krausismo en la época.
Pero, aunque coincidiendo en la idea de regeneracionismo, se diferencia Ortega de los
krausistas en la actitud "aristocrática" con la que plantea el tema de la regeneración
intelectual de España, lo que no impidió la colaboración con ellos en proyectos
comunes.

Los primeros pasos de Ortega en la filosofía están dominados precisamente por esta
preocupación, lo que le llevará a un planteamiento "objetivista" de su pensamiento.
Tras la contrastación del desfase de la vida intelectual y científica española con
respecto a la europea los intelectuales españoles adoptan dos actitudes contrapuestas:
el desdén o la admiración, la vuelta a las raíces de lo "español" o la búsqueda en
Europa de las claves de la regeneración española. Ortega pertenece a este segundo
grupo; y su análisis le conduce a ver el desfase de España en la ausencia de método,
de sistema, de rigor científico en su pensamiento. El español, sumido en el
individualismo y la subjetividad, pierde la noción del mundo, de lo real, y se refugia en
sus ensoñaciones fantásticas y literarias. La ciencia, el rigor y el método se le escapan.
Es necesario sacarle de esa pesadilla mediante la exigencia de objetividad. Esta
primera fase durará hasta 1914 fecha en que, con las "Meditaciones del Quijote" se
abre la fase perspectivista de su pensamiento, en la que comienza a desarrollar los
principales elementos de su filosofía de madurez que, paradójicamente, se opondrá a
este objetivismo, oposición que se continuará en su fase racio-vitalista.

El significado del objetivismo en Ortega supone, pues, la valoración extrema de la
ciencia, del saber sistemático que es lo que diferencia a los europeos de los
españoles (incluso de los habitantes del resto del mundo). La consecuencia es el
enfrentamiento de Ortega a cualquier forma de subjetivismo, sea cual sea el ámbito de
la actividad humana en la que se manifiesta. La crítica del subjetivismo personalista de
los españoles, que les llevó a perderse en disputas intelectualmente baldías, llegará a
adquirir tintes de antihumanismo, que le llevará a afirmar que tiene más valor un
teorema matemático que "todos los empleados de un Ministerio". No son, pues, las
cuestiones individuales las que pueden interesar al intelectual, sino su contraste con
las cosas; pero para poder aquilatar el significado de "las cosas" es necesario adoptar



una cierta distancia, no limitarse a ser arrastrados y verse inmersos en ellas, y esa
distancia es la que da el pensamiento abstracto, la teoría.

Ahora bien, para Ortega es necesario que la teoría sea la expresión de un pensamiento
sistemático, un pensamiento en el que todos los elementos se encuentren en su lugar,
desde el que se ven dotados de un pleno significado. De ahí la insistencia de Ortega a
lo largo de este período en la necesidad de un pensamiento sistemático y en la
identificación de la teoría filosófica con el sistema filosófico o, cuando menos, con la
voluntad de construir un sistema.

2. El perspectivismo

El objetivismo de la primera fase filosófica de Ortega será pronto modificado,
especialmente en la consideración de que "lo subjetivo es el error" y en las
implicaciones antihumanistas que conllevaba su crítica de la subjetividad. Este giro se
producirá en lo que él considera su primera obra "formal": Meditaciones del Quijote, a
partir del descubrimiento de la circunstancialidad. A la vez hostil al cosismo y al
subjetivismo, Ortega se niega a considerar separadamente el yo de su entorno.

Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo.
Benefac loco illi quo natus est, leemos en la Biblia. Y en la escuela
platónica se nos da como empresa de toda cultura, ésta: "salvar las
apariencias", los fenómenos. Es decir, buscar el sentido de lo que nos
rodea.

¿Qué nos quiere decir Ortega con esta frase? Todos los comentadores de su obra
suelen referirse a ella como el núcleo de su pensamiento, una frase en la que Ortega
nos ofrece el descubrimiento de que la vida del hombre está inmersa en un conjunto de
elementos que constituyen su "circunstancia". La misma cita de la Biblia y la
referencia a la escuela platónica han sido tomadas como las dos circunstancias
históricas y culturales en las que se halla inmerso el hombre occidental: la tradición
judeo-cristiana y la filosofía griega. Pero el circunstancialismo de Ortega no se limita a
ese conjunto de elementos que, desde perspectivas históricas, culturales y sociales,
nos constituyen, sino que incluye también en nuestra "circunstancia" cualquier
otro elemento de la vida cotidiana, particular y propio del sujeto al que le afecta y
que, con tanto derecho como los anteriores, le constituye en su individualidad
radical y originaria. La consecuencia será que no hay ningún dato de la realidad, por
particular que se pueda considerar, que pueda quedar fuera de la reflexión filosófica.
En clara oposición, pues, a su objetivismo inicial, Ortega coincidirá con otras corrientes
filosóficas del siglo XX, como el vitalismo, el existencialismo o la fenomenología, en la
consideración de la vida cotidiana como material esencialmente filosófico, hasta
el punto de intentar convertir dicha reflexión en su método filosófico. Habrá que
partir de las cosas que nos son próximas, de las cosas que nos rodean, para
poder retomar en su plena significación las reflexiones filosóficas
"tradicionales".



El ser definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es cosa alguna
determinada, sino una perspectiva", "...donde está mi pupila no hay
ninguna otra." "...somos insustituibles.

El circunstancialismo de Ortega no se limita a subrayar el hecho de que además del yo
hay que contar con las circunstancias en las que éste se halla inmerso (particulares,
históricas, sociales...), sino que supone también la acción del sujeto para dar "sentido"
a esas circunstancias. Esa búsqueda del sentido de lo que nos rodea le lleva a señalar
la tradición o judeo-cristiana y la filosofía griega como los dos elementos o
circunstancias modeladoras del hombre occidental, a las que deben añadirse las
circunstancias particulares del yo, aparentemente de menor entidad, o casi sin entidad,
pero cercanas al yo, que confieren sentido a la realidad que le rodea con tanto rigor
como las anteriormente señaladas. Ello llevará a Ortega a reflexionar sobre temas
aparentemente ajenos a la filosofía, como la esencia de la caza, la meditación sobre un
marco, o el Guadarrama, es decir, sobre "un hombre, un libro, un cuadro, un paisaje,
un error, un dolor" (Obras completas, I, pág. 311). De hecho, ese va a ser el método
filosófico de Ortega: partir de las cosas más próximas, que nos rodean, para alcanzar
las más lejanas, que encontramos tratadas bajo la forma de los problemas filosóficos
tradicionales. Eso supondrá el reconocimiento de una jerarquización de las
circunstancias (de por sí cambiantes e innumerables) en función de su "cercanía": la
reflexión filosófica ha de empezar por lo más próximo, lo más cercano al yo.

¿Qué ocurre entonces con la verdad? Ortega se opone a las pretensiones del
racionalismo acerca de la existencia de una verdad absoluta, ajena a lo temporal, a lo
circunstancial, y afirmará justamente lo contrario: la verdad se da siempre desde las
circunstancias en las que el yo se ve inmerso, desde su propia vida. La realidad
es siempre captada desde las circunstancias del yo, y la verdad consistirá en
saber dar cuenta de esa realidad desde esas circunstancias (que son
circunstancias vitales) en las que se halla inmerso el yo. El ejemplo de la sierra del
Guadarrama le sirve para ilustrar su posición de un modo muy gráfico: mirada la sierra
desde Madrid no es lo mismo que mirada desde Segovia. ¿Cuál es la mirada
verdadera, la visión verdadera? No tiene sentido esta pregunta, como si se pretendiera
tener una visión "única" de las dos vertientes que no es posible bajo ninguna
consideración. Quien mira la sierra desde Madrid tiene una visión tan verdadera de ella
como quien la ve desde Segovia, por lo que las dos perspectivas de la sierra son
verdaderas. Sin embargo, dice Ortega, las dos miradas, las dos perspectivas, se
complementan, siendo cada una de ellas distinta e insustituible. Es precisamente esa
complementariedad de las perspectivas lo que aleja la posición perspectivista de
Ortega del relativismo y el escepticismo.

El perspectivismo pretende resolver el conflicto, admitiendo el carácter múltiple y
cambiante de la realidad de la que es posible tener, pues, múltiples perspectivas, pero
considerando también que esa multiplicidad puede ser "unificada" mediante algún
principio rector, al que se refiere Ortega al hablar de la complementariedad de las
perspectivas. La verdad será, pues, el resultado progresivo de la unificación de
las perspectivas.



Por lo demás, si todas las perspectivas tienen validez, en cuanto tales, eso nos lleva a
reconocer el papel de otros seres humanos en la construcción de la verdad, dado que
su perspectiva, aunque aparentemente opuesta a la mía, es necesaria para alcanzar el
conocimiento de esa verdad "objetiva". A diferencia de lo que ocurría en la primera fase
de su pensamiento, el individualismo no es ya un obstáculo para la consecución de la
objetividad, sino un elemento necesario para ello. Si aplicamos el perspectivismo al
campo de lo moral y lo social, se pone de manifiesto la necesaria tolerancia como
valor fundamental para el ser humano, en la medida en que cada cual ha de ser capaz
de reconocer el carácter "complementario" de las perspectivas ajenas, de la diferencia
y la individualidad de los demás, como factor esencial de convivencia social,
subrayando así el carácter parcial y complementario de toda perspectiva. Hay un claro
enfoque democratizador en este planteamiento.

y 3. El raciovitalismo

La propuesta racio-vitalista
La posición perspectivista y circunstancialista de Ortega no será abandonada por éste
en su período de madurez filosófica, conocido con el nombre de raciovitalismo, sino
que se puede considerar más bien como el desarrollo consecuente de aquél. El
raciovitalismo consiste básicamente en el intento de conjugar la vida con la
razón, superando críticamente las contradicciones que se dan entre ambas, tal
como se puede deducir de los excesos "irracionalistas" del vitalismo y de los
excesos "antivitales" del racionalismo. Así pues, la crítica de ambas perspectivas
filosóficas será una de las necesidades prioritarias de Ortega, a fin de ver lo que de
positivo puede haber en ellas y lograr esa complementariedad que las supere en el
raciovitalismo.

El análisis orteguiano del vitalismo y del racionalismo se realiza en el artículo "Ni
vitalismo ni racionalismo", publicado en 1924 en la Revista de Occidente. Distingue allí
Ortega varias acepciones del término vitalismo, unas pertenecientes al ámbito de lo
biológico, otras al filosófico. En este último distingue aún 3 posiciones distintas; en
primer lugar, la de quienes consideran que los procesos de conocimiento se pueden
reducir a procesos biológicos explicables, por lo tanto, por los mismos principios que
estos, sin que sea necesario recurrir a principios filosóficos especiales. En segundo
lugar se refiere al vitalismo de H. Bergson, que sitúa en un segundo plano el papel de



la razón en el conocimiento, privilegiando la intuición que se produce en la vivencia
interna de las cosas, verdadera fuente de conocimiento. En tercer lugar, expone su
propia posición: la razón se da "en" la vida, por así decirlo. El conocimiento será obra
de la razón, pero ésta se da en la vida y está rodeada, por tanto, de elementos no
racionales, "limitada" por ellos. Pero tales límites, lejos de poner en la razón en
segundo plano, manifiestan su carácter imprescindible, ya que para pensarlos es
necesaria la razón misma.

Ese reconocimiento del papel de la razón no le convierte, sin embargo, en un
racionalista. El racionalismo es criticado por Ortega en el mismo artículo,
considerándolo como el resultado de la absurda beatería de algunos filósofos con
respecto a la razón, que acaban por concebir que ésta no tiene límites, terminando por
pretender ir más allá de lo que la razón permite alcanzar. Para Ortega, por el contrario,
la razón, en su afán por buscar la explicación de lo real, sus causas, se va topando con
muchos aspectos de la realidad de los que no puede dar cuenta, que son "irracionales",
lo que pone de manifiesto, precisamente, sus propios límites. La consecuencia no es el
rechazo de la razón como instrumento del conocimiento, sino el rechazo de la ilegítima
pretensión de la razón de conocerlo todo, de la pretensión de que la realidad se mueva
de acuerdo con los dictados de la razón, pretensión que los racionalistas han
convertido en una fe que les ha conducido a todo tipo de excesos. De ese modo la
razón quedará a salvo de los excesos de los racionalistas.

El tema de nuestro tiempo consiste en someter la razón a la vitalidad,
localizarla dentro de lo biológico, supeditarla a lo espontáneo. Dentro de
pocos años parecerá absurdo que se haya exigido a la vida ponerse al
servicio de la cultura. La misión del tiempo nuevo es precisamente
convertir la relación y mostrar que es la cultura, la razón, el arte, la ética
quienes han de servir a la vida.

El raciovitalismo tratará de conjugar los elementos positivos del vitalismo y del
racionalismo, dando lugar a la configuración de un nuevo pensamiento, articulado en
torno a la noción de razón vital, del que podemos destacar los siguientes aspectos:

1) En primer lugar, se destaca la primacía ontológica de lo real con respecto al
conocimiento, lo que viene a significar la primacía ontológica de lo vital, en
cuanto la vida es el aspecto más significativo de la realidad. El pensamiento se
da "después", siendo secundario con respecto a la realidad objetiva. La razón,
de legisladora de lo real pasa a convertirse en mera cronista de una realidad a la
que debe someterse. Dado que el aspecto más significativo de la realidad es la
vida, en cuanto realidad radical, ésta se convertirá en el objeto primario de la
reflexión filosófica de la razón, en el punto de despegue de toda teoría.

2) La vida de la que habla Ortega no es la vida "biológica" sino que, en cuanto
realidad radical, ha de cumplir determinadas condiciones, que la distinguen de
una consideración puramente biológica de lo vital: es la vida de quien tiene
capacidad para dar cuenta de ella, la vida personal, de cada ser humano, está
vida, la mía, la vida humana. Es precisamente el pensamiento lo que nos



capacita para comprender la vida y sus circunstancias, dando sentido a la acción
humana, a la particular forma de obrar el hombre en el mundo, por lo que el
pensamiento no puede considerarse como algo opuesto y/o ajeno a la vida.

3) Vivir es "estar en el mundo", pero en un mundo que no se puede identificar ya
con la "naturaleza" de los antiguos ya que ese "estar en el mundo " supone el
darse cuenta de lo vivido como tal; supone también un quehacer, una ocupación,
una tarea que se realiza en vistas a un fin, por lo que vivir es necesariamente
proyectar, decidir libremente lo que queremos ser y hacer. Esa identificación de
la vida con la capacidad de anticipar, necesaria para cualquier proyecto, exige
también la libertad de elección entre las distintas posibilidades que me son
ofrecidas en mis circunstancias; hay, por tanto, una cierta limitación y una cierta
libertad en las posibilidades de acción del hombre en sus circunstancias.

Por lo demás, todo ello se da en el tiempo, por lo que la dimensión histórica del hombre
es inseparable del circunstancialismo, lo que nos conduce al núcleo del último
pensamiento orteguiano, la relación entre la vida y la historia, plasmada en el concepto
de razón histórica en el que se concretiza la noción orteguiana de razón vital. La
naturaleza del hombre es, fundamentalmente, histórica. Eso supone afirmar que no hay
una naturaleza humana inmutable: el hombre es, en cada época, en buena medida, lo
que hereda de sus antepasados, herencia que se puede consolidar y aumentar,
transmitiéndola a las generaciones futuras, o dilapidar.

En suma, que el hombre no tiene naturaleza, sino que tiene (...) historia.
O, lo que es igual, lo que la naturaleza es a las cosas, es la historia
-como res gestae- al hombre. (Obras completas, 6, pág. 41)

Fonte: https://www.webdianoia.com/contemporanea/ortega/ortega_fil_intro.htm

https://www.webdianoia.com/contemporanea/ortega/ortega_fil_intro.htm

