1. La primera filosofia. El Objetivismo

La formacion filoséfica de Ortega se nutre de dos fuentes claramente identificadas y a
las que él mismo hace referencia en varios pasajes de su obra: la filosofia griega y la
filosofia europea continental iniciada con Descartes, con mencion especial de la
filosofia alemana neokantiana, asimilada en su estancia en Marburgo. Hay que sumar
la influencia que recibe de autores como Nietzsche, Husserl, Dilthey y Scheler,
fundamentalmente.También se ha sefialado habitualmente la influencia del krausismo
espafol (corriente de pensamiento que propugna la regeneracion de Espafa segun las
ideas del filésofo aleman K. F. Krause, y de la que fue miembro destacado Giner de los
rios, fundador de la Residencia de Estudiantes) a través, por ejemplo, de la formacién
filosofica recibida en la Universidad de Madrid, impregnada de krausismo en la época.
Pero, aunque coincidiendo en la idea de regeneracionismo, se diferencia Ortega de los
krausistas en la actitud "aristocratica" con la que plantea el tema de la regeneracién
intelectual de Espana, lo que no impidid la colaboracién con ellos en proyectos
comunes.

Los primeros pasos de Ortega en la filosofia estdn dominados precisamente por esta
preocupacion, lo que le llevara a un planteamiento "objetivista" de su pensamiento.
Tras la contrastacion del desfase de la vida intelectual y cientifica espafiola con
respecto a la europea los intelectuales espafioles adoptan dos actitudes contrapuestas:
el desdén o la admiracion, la vuelta a las raices de lo "espanol" o la busqueda en
Europa de las claves de la regeneracion espafola. Ortega pertenece a este segundo
grupo; y su analisis le conduce a ver el desfase de Espafa en la ausencia de método,
de sistema, de rigor cientifico en su pensamiento. El espafiol, sumido en el
individualismo y la subjetividad, pierde la nocion del mundo, de lo real, y se refugia en
sus ensofaciones fantasticas y literarias. La ciencia, el rigor y el método se le escapan.
Es necesario sacarle de esa pesadilla mediante la exigencia de objetividad. Esta
primera fase durara hasta 1914 fecha en que, con las "Meditaciones del Quijote" se
abre la fase perspectivista de su pensamiento, en la que comienza a desarrollar los
principales elementos de su filosofia de madurez que, paraddjicamente, se opondra a
este objetivismo, oposicidn que se continuara en su fase racio-vitalista.

El significado del objetivismo en Ortega supone, pues, la valoraciéon extrema de la
ciencia, del saber sistematico que es lo que diferencia a los europeos de los
espanoles (incluso de los habitantes del resto del mundo). La consecuencia es el
enfrentamiento de Ortega a cualquier forma de subjetivismo, sea cual sea el ambito de
la actividad humana en la que se manifiesta. La critica del subjetivismo personalista de
los espafioles, que les llevd a perderse en disputas intelectualmente baldias, llegara a
adquirir tintes de antihumanismo, que le llevara a afirmar que tiene mas valor un
teorema matematico que "todos los empleados de un Ministerio". No son, pues, las
cuestiones individuales las que pueden interesar al intelectual, sino su contraste con
las cosas; pero para poder aquilatar el significado de "las cosas" es necesario adoptar



una cierta distancia, no limitarse a ser arrastrados y verse inmersos en ellas, y esa
distancia es la que da el pensamiento abstracto, la teoria.

Ahora bien, para Ortega es necesario que la teoria sea la expresién de un pensamiento
sistematico, un pensamiento en el que todos los elementos se encuentren en su lugar,
desde el que se ven dotados de un pleno significado. De ahi la insistencia de Ortega a
lo largo de este periodo en la necesidad de un pensamiento sistematico y en la
identificacion de la teoria filoséfica con el sistema filoséfico o, cuando menos, con la
voluntad de construir un sistema.

2. El perspectivismo

El objetivismo de la primera fase filoséfica de Ortega sera pronto modificado,
especialmente en la consideracion de que "lo subjetivo es el error" y en las
implicaciones antihumanistas que conllevaba su critica de la subjetividad. Este giro se
producira en lo que él considera su primera obra "formal": Meditaciones del Quijote, a
partir del descubrimiento de la circunstancialidad. A la vez hostil al cosismo y al
subjetivismo, Ortega se niega a considerar separadamente el yo de su entorno.

Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo.
Benefac loco illi quo natus est, leemos en la Biblia. Y en la escuela
platdbnica se nos da como empresa de toda cultura, ésta: "salvar las
apariencias”, los fenomenos. Es decir, buscar el sentido de lo que nos
rodea.

¢ Qué nos quiere decir Ortega con esta frase? Todos los comentadores de su obra
suelen referirse a ella como el nucleo de su pensamiento, una frase en la que Ortega
nos ofrece el descubrimiento de que la vida del hombre esta inmersa en un conjunto de
elementos que constituyen su "circunstancia". La misma cita de la Biblia y la
referencia a la escuela platonica han sido tomadas como las dos circunstancias
histéricas y culturales en las que se halla inmerso el hombre occidental: la tradicion
judeo-cristiana y la filosofia griega. Pero el circunstancialismo de Ortega no se limita a
ese conjunto de elementos que, desde perspectivas historicas, culturales y sociales,
nos constituyen, sino que incluye también en nuestra "circunstancia” cualquier
otro elemento de la vida cotidiana, particular y propio del sujeto al que le afectay
que, con tanto derecho como los anteriores, le constituye en su individualidad
radical y originaria. La consecuencia sera que no hay ningun dato de la realidad, por
particular que se pueda considerar, que pueda quedar fuera de la reflexion filoséfica.
En clara oposicion, pues, a su objetivismo inicial, Ortega coincidira con otras corrientes
filoséficas del siglo XX, como el vitalismo, el existencialismo o la fenomenologia, en la
consideracion de la vida cotidiana como material esencialmente filoséfico, hasta
el punto de intentar convertir dicha reflexion en su método filoséfico. Habra que
partir de las cosas que nos son proximas, de las cosas que nos rodean, para
poder retomar en su plena significacion las reflexiones filoséficas
"tradicionales".



El ser definitivo del mundo no es materia ni es alma, no es cosa alguna
determinada, sino una perspectiva", "...donde estd mi pupila no hay
ninguna otra." "...somos insustituibles.

El circunstancialismo de Ortega no se limita a subrayar el hecho de que ademas del yo
hay que contar con las circunstancias en las que éste se halla inmerso (particulares,
histdricas, sociales...), sino que supone también la accion del sujeto para dar "sentido"
a esas circunstancias. Esa busqueda del sentido de lo que nos rodea le lleva a sefalar
la tradicion o judeo-cristiana y la filosofia griega como los dos elementos o
circunstancias modeladoras del hombre occidental, a las que deben anadirse las
circunstancias particulares del yo, aparentemente de menor entidad, o casi sin entidad,
pero cercanas al yo, que confieren sentido a la realidad que le rodea con tanto rigor
como las anteriormente senaladas. Ello llevara a Ortega a reflexionar sobre temas
aparentemente ajenos a la filosofia, como la esencia de la caza, la meditacién sobre un
marco, o el Guadarrama, es decir, sobre "un hombre, un libro, un cuadro, un paisaje,
un error, un dolor" (Obras completas, |, pag. 311). De hecho, ese va a ser el método
filosofico de Ortega: partir de las cosas mas proximas, que nos rodean, para alcanzar
las mas lejanas, que encontramos tratadas bajo la forma de los problemas filoséficos
tradicionales. Eso supondra el reconocimiento de una jerarquizacion de las
circunstancias (de por si cambiantes e innumerables) en funcién de su "cercania": la
reflexion filoséfica ha de empezar por lo mas préximo, lo mas cercano al yo.

¢Qué ocurre entonces con la verdad? Ortega se opone a las pretensiones del
racionalismo acerca de la existencia de una verdad absoluta, ajena a lo temporal, a lo
circunstancial, y afirmara justamente lo contrario: la verdad se da siempre desde las
circunstancias en las que el yo se ve inmerso, desde su propia vida. La realidad
es siempre captada desde las circunstancias del yo, y la verdad consistira en
saber dar cuenta de esa realidad desde esas circunstancias (que son
circunstancias vitales) en las que se halla inmerso el yo. El ejemplo de la sierra del
Guadarrama le sirve para ilustrar su posicion de un modo muy grafico: mirada la sierra
desde Madrid no es lo mismo que mirada desde Segovia. ¢Cual es la mirada
verdadera, la vision verdadera? No tiene sentido esta pregunta, como si se pretendiera
tener una vision "unica" de las dos vertientes que no es posible bajo ninguna
consideracion. Quien mira la sierra desde Madrid tiene una vision tan verdadera de ella
como quien la ve desde Segovia, por lo que las dos perspectivas de la sierra son
verdaderas. Sin embargo, dice Ortega, las dos miradas, las dos perspectivas, se
complementan, siendo cada una de ellas distinta e insustituible. Es precisamente esa
complementariedad de las perspectivas |0 que aleja la posicion perspectivista de
Ortega del relativismo y el escepticismo.

El perspectivismo pretende resolver el conflicto, admitiendo el caracter multiple y
cambiante de la realidad de la que es posible tener, pues, multiples perspectivas, pero
considerando también que esa multiplicidad puede ser "unificada" mediante algun
principio rector, al que se refiere Ortega al hablar de la complementariedad de las
perspectivas. La verdad sera, pues, el resultado progresivo de la unificacién de
las perspectivas.



Por lo demas, si todas las perspectivas tienen validez, en cuanto tales, eso nos lleva a
reconocer el papel de otros seres humanos en la construccion de la verdad, dado que
su perspectiva, aunque aparentemente opuesta a la mia, es necesaria para alcanzar el
conocimiento de esa verdad "objetiva". A diferencia de lo que ocurria en la primera fase
de su pensamiento, el individualismo no es ya un obstaculo para la consecucién de la
objetividad, sino un elemento necesario para ello. Si aplicamos el perspectivismo al
campo de lo moral y lo social, se pone de manifiesto la necesaria tolerancia como
valor fundamental para el ser humano, en la medida en que cada cual ha de ser capaz
de reconocer el caracter "complementario" de las perspectivas ajenas, de la diferencia
y la individualidad de los demas, como factor esencial de convivencia social,
subrayando asi el caracter parcial y complementario de toda perspectiva. Hay un claro
enfoque democratizador en este planteamiento.

y 3. El raciovitalismo

La propuesta racio-vitalista

La posicidn perspectivista y circunstancialista de Ortega no sera abandonada por éste
en su periodo de madurez filoséfica, conocido con el nombre de raciovitalismo, sino
que se puede considerar mas bien como el desarrollo consecuente de aquél. El
raciovitalismo consiste basicamente en el intento de conjugar la vida con la
razon, superando criticamente las contradicciones que se dan entre ambas, tal
como se puede deducir de los excesos "irracionalistas" del vitalismo y de los
excesos "antivitales” del racionalismo. Asi pues, la critica de ambas perspectivas
filosoficas sera una de las necesidades prioritarias de Ortega, a fin de ver lo que de
positivo puede haber en ellas y lograr esa complementariedad que las supere en el
raciovitalismo.

El analisis orteguiano del vitalismo y del racionalismo se realiza en el articulo "Ni
vitalismo ni racionalismo”, publicado en 1924 en la Revista de Occidente. Distingue alli
Ortega varias acepciones del término vitalismo, unas pertenecientes al ambito de lo
biolégico, otras al filoséfico. En este ultimo distingue aun 3 posiciones distintas; en
primer lugar, la de quienes consideran que los procesos de conocimiento se pueden
reducir a procesos bioldgicos explicables, por lo tanto, por los mismos principios que
estos, sin que sea necesario recurrir a principios filosoficos especiales. En segundo
lugar se refiere al vitalismo de H. Bergson, que sitia en un segundo plano el papel de



la razén en el conocimiento, privilegiando la intuicion que se produce en la vivencia
interna de las cosas, verdadera fuente de conocimiento. En tercer lugar, expone su
propia posiciéon: la razén se da "en" la vida, por asi decirlo. El conocimiento sera obra
de la razon, pero ésta se da en la vida y esta rodeada, por tanto, de elementos no
racionales, "limitada" por ellos. Pero tales limites, lejos de poner en la razdén en
segundo plano, manifiestan su caracter imprescindible, ya que para pensarlos es
necesaria la razén misma.

Ese reconocimiento del papel de la razén no le convierte, sin embargo, en un
racionalista. El racionalismo es criticado por Ortega en el mismo articulo,
considerandolo como el resultado de la absurda beateria de algunos filésofos con
respecto a la razon, que acaban por concebir que ésta no tiene limites, terminando por
pretender ir mas alla de lo que la razén permite alcanzar. Para Ortega, por el contrario,
la razén, en su afan por buscar la explicacion de lo real, sus causas, se va topando con
muchos aspectos de la realidad de los que no puede dar cuenta, que son "irracionales”,
lo que pone de manifiesto, precisamente, sus propios limites. La consecuencia no es el
rechazo de la razén como instrumento del conocimiento, sino el rechazo de la ilegitima
pretension de la razén de conocerlo todo, de la pretension de que la realidad se mueva
de acuerdo con los dictados de la razén, pretension que los racionalistas han
convertido en una fe que les ha conducido a todo tipo de excesos. De ese modo la
razon quedara a salvo de los excesos de los racionalistas.

El tema de nuestro tiempo consiste en someter la razon a la vitalidad,
localizarla dentro de lo biologico, supeditarla a lo espontaneo. Dentro de
pocos afos parecera absurdo que se haya exigido a la vida ponerse al
servicio de la cultura. La mision del tiempo nuevo es precisamente
convertir la relacion y mostrar que es la cultura, la razon, el arte, la ética
quienes han de servir a la vida.

El raciovitalismo tratara de conjugar los elementos positivos del vitalismo y del
racionalismo, dando lugar a la configuracion de un nuevo pensamiento, articulado en
torno a la nocion de razén vital, del que podemos destacar los siguientes aspectos:

1) En primer lugar, se destaca la primacia ontoldgica de lo real con respecto al
conocimiento, lo que viene a significar la primacia ontolégica de lo vital, en
cuanto la vida es el aspecto mas significativo de la realidad. El pensamiento se
da "después", siendo secundario con respecto a la realidad objetiva. La razon,
de legisladora de lo real pasa a convertirse en mera cronista de una realidad a la
que debe someterse. Dado que el aspecto mas significativo de la realidad es la
vida, en cuanto realidad radical, ésta se convertira en el objeto primario de la
reflexion filoséfica de la razén, en el punto de despegue de toda teoria.

2) La vida de la que habla Ortega no es la vida "biolégica" sino que, en cuanto
realidad radical, ha de cumplir determinadas condiciones, que la distinguen de
una consideracion puramente bioldgica de lo vital: es la vida de quien tiene
capacidad para dar cuenta de ella, la vida personal, de cada ser humano, esta
vida, la mia, la vida humana. Es precisamente el pensamiento lo que nos



capacita para comprender la vida y sus circunstancias, dando sentido a la accion
humana, a la particular forma de obrar el hombre en el mundo, por lo que el
pensamiento no puede considerarse como algo opuesto y/o ajeno a la vida.

3) Vivir es "estar en el mundo", pero en un mundo que no se puede identificar ya
con la "naturaleza" de los antiguos ya que ese "estar en el mundo " supone el
darse cuenta de lo vivido como tal; supone también un quehacer, una ocupacion,
una tarea que se realiza en vistas a un fin, por lo que vivir es necesariamente
proyectar, decidir libremente lo que queremos ser y hacer. Esa identificacion de
la vida con la capacidad de anticipar, necesaria para cualquier proyecto, exige
también la libertad de eleccion entre las distintas posibilidades que me son
ofrecidas en mis circunstancias; hay, por tanto, una cierta limitacion y una cierta
libertad en las posibilidades de accion del hombre en sus circunstancias.

Por lo demas, todo ello se da en el tiempo, por lo que la dimension histérica del hombre
es inseparable del circunstancialismo, lo que nos conduce al nucleo del ultimo
pensamiento orteguiano, la relacién entre la vida y la historia, plasmada en el concepto
de razén histérica en el que se concretiza la nociéon orteguiana de razoén vital. La
naturaleza del hombre es, fundamentalmente, histérica. Eso supone afirmar que no hay
una naturaleza humana inmutable: el hombre es, en cada época, en buena medida, lo
que hereda de sus antepasados, herencia que se puede consolidar y aumentar,
transmitiéndola a las generaciones futuras, o dilapidar.

En suma, que el hombre no tiene naturaleza, sino que tiene (...) historia.
O, lo que es igual, lo que la naturaleza es a las cosas, es la historia
-como res gestae- al hombre. (Obras completas, 6, pag. 41)

Fonte: https://www.webdianoia.com/contemporanea/ortega/ortega_fil_intro.htm


https://www.webdianoia.com/contemporanea/ortega/ortega_fil_intro.htm

