Para desenvolver a cuestion dos IIMites do conecemento en Kant,

debemos primeiro trazar as lifias principais do seu contexto. Desde o punto de vista filosofico esta a
medio camifio entre a Ilustracién e o Romanticismo, e a stia epistemoloxia supon unha sintese e
unha superacion de correntes filosoficas anteriores (racionalismo e empirismo).

Inmanuel Kant entrou na historia da filosofia pola sta contribucién no ambito da teoria do
cofiecemento. Foi revolucionaria a sda teoria segundo a cal o cofiecemento pode ser universal e
necesario, porque se basea nunhas facultades e disposiciéns que comparten todos os homes (un
elemento innato, por tanto). Estas disposiciéns, non obstante, condicionannos a constituir unha
particular e especifica imaxe do mundo (a realidade que chama fenoménica), que non se debe
confundir coa maneira como é o mundo en realidade (o notimeno).

Kant nace e vive na pequena cidade de Konigsberg, daquela capital da provincia da Prusia oriental.
Foi educado na relixion pietista (rigorosa rama do protestantismo). Estuda na Universidade a
filosofia académica e racionalista de Wolff, e a fisica de Newton. Tras traballar un tempo como
preceptor de fillos da nobleza prusiana, ingresa novamente na Universidade de Konigsberg, agora
como profesor. Non abandona esta actividade ata a sia xubilacién, e xamais de moveu da sta
cidade, que lle brindou un enterro de espectacular eco popular.

A sua preparacion integral e enciclopédica permitiulle impartir cursos de l6xica, matematica,
antropoloxia, ética, xeografia, teoloxia, ciencias naturais...

Pouco a pouco foise apartando do sistema de Wolff, sobre todo tras a lectura de Rousseau e Hume
(de cuxa lectura chegou a dicir que o despertara do sofio dogmatico). Como home do seu tempo,
progresista e ilustrado, viu na Revolucion francesa o inicio irreversible dunha nova época de
liberdade e xustiza. Estas influenzas reflictense na stia obra:

*Critica da razon pura, na que expén a sda teoria do cofiecemento e a stia reflexion sobre a
metafisica

*Prolegomenos a toda metafisica futura que queira presentarse como ciencia, onde se expofiian
os mesmos contidos, pero de maneira mais accesible e axil

*Que é a Ilustracion?, o manifesto programatico fundamental deste movemento
*Fundamentacion da metafisica dos costumes, e

*Critica da razén prdctica, as sias obras de Etica (a base da stia producién filoséfica)
*Critica do xuizo, sintese ou superacién das criticas anteriores.

O pensamento de Kant abrangue non s6 o campo da epistemoloxia ou a metafisica, senén
fundamentalmente o da ética, e tamén a relixion. El dicia que o seu interese filoséfico estaba
comprendido nestas tres preguntas:

Que podo saber?

Que debo facer?

Que podo esperar se fago o que debo?

Esta preocupacion pola epistemoloxia, a ética ou a relixién podiase satisfacer se respondia a unha
cuestién fundamental que condensaba as outras tres:
Que é o home?



Kant considerou que a racionalidade non se limitaba ao ambito do cofiecemento, sen6n que tamén
era extensiva ao ambito da accién. Asi, utilizou os términos razén tedrica (ambito do cofiecemento)
e razon practica (ambito da accion). Agora estamonos a referir a primeira de elas.

Sabemos que nesta época, os racionalistas sostifian que a razén, partindo de si mesma e dos
contidos innatos que poste, pode alcanzar un cofiecemento universal; por outra, 0os empiristas
defendian que a razon s6 opera co material da experiencia: como este é concreto e cambiante, o
noso cofiecemento non pode superar a categoria de probable.

Kant, insatisfeito tanto co dogmatismo dos racionalistas como co escepticismo dalgtins empiristas,

adoptou como stia a cuestion pendente da Modernidade: como é posible o cofiecemento?
Encontrou a solucién nunha sintese que aceptaba, en parte, o que dician unha corrente e a outra:

“Pero, ainda que todo o noso cofiecemento comece coa experiencia, non por iso procede
todo el da experiencia” (en CRP)

Os empiristas tifian razon: sen experiencia non hai cofiecemento. Agora ben, os racionalistas
tampouco estaban completamente equivocados: non todo é experiencia; o suxeito que cofiece

proporciona algo imprescindible para que sexa posible este cofiecemento. O ser humano non se
limita a recibir informacion, senén que constriie el mesmo a sia imaxe do
mundo.

Para Kant, o que cofiecemos non € a realidade obxectiva, senén aquilo que pasou polo noso filtro,
pola nosa sensibilidade (fenémeno). A pesar diso, supofiemos que o fenémeno é a representacion ou
imaxe da realidade externa, do obxecto que a orixina. Ainda que esa crenza provén do sentido
comun, Kant nega a posibilidade de demostrala. A realidade é denominada por Kant realidade en si
ou noameno. Para acceder a ela o suxeito teria que salir de si mesmo e comprobar se o fenémeno se
corresponde con aquilo do que se supén que é representacion. Como este paso é imposible, o
noumeno convértese no limite do cofiecemento, naquilo que permanece misteriosamente
inaccesible. (Lembra o exemplo da lampara e o circulo de luz...)

A este enfoque filosofico se lle denomina fenomeneoloxia. A importancia que lle outorga Kant ao
suxeito e as stas formas a priori no proceso de cofiecemento se cofiece con nome de Idealismo
trascendental: idealismo porque s6 as ideas ou estruturas mentais do suxeito (o espazo e o tempo e
as categorias) permiten o cofiecemento; trascendental porque estas ideas son universais e trascenden
0 caso concreto, xa que tefien caracter a priori.

(Pausa para café)

Para Kant, entusiasta da fisica newtoniana, era necesario encontrar a maneira de validar e lexitimar
0s progresos que, na stia época, a ciencia estaba experimentando. Este sera o obxectivo da stia obra
mais importante: a Critica da razon pura. Nela, desenvolve unha teoria dos xuizos: un xuizo é
a atribucién de propiedades (predicado) a un suxeito; se pretendemos que sexa cientifico, ha ser

-extensivo (amplia o noso cofiecemento do mundo)
-universal e necesario (valido en todo momento e lugar)

Segundo Kant, son xuizos que por ser sintéticos, son extensivos (amplian o noso cofiecemento) e,
por ser a priori, gozan de validez universal. Asi son os xuizos das ciencias, como matematicas e
fisica. A tipoloxia dos xuizos que establece Kant representase neste cadro:



A hora de establecer e fixar as posibilidades reais de obter cofiecemento cientifico, hai que analizar
(en terminoloxia kantiana, facer critica) cales son a natureza, a funcion e os limites da razon. Nesa
andlise (a obra CRP), o fil6sofo avanza segundo este esquema:

Na estética trascendental, ent6n, analizase a primeira facultade que intervén no proceso de
cofiecemento: a sensibilidade (o que a Psicoloxia chama hoxe percepcién). Se comparamos esta
facultade en distintas especies, constatamos que a través dela formanse imaxes do mundo diferentes
(non percibimos igual as cores, 0s sons...0 noso sistema sensorial condiciénanos a ver o mundo dun
modo determinado). A sensibilidade é como unha fiestra que nos abre ao mundo, pero que, ao
mesmo tempo, nos condiciona a ver un pequeno fragmento del. Iso é asi porque esta facultade esta
constituida por unhas estruturas que nos capacitan e nos limitan a recibir as impresions dun
determinado modo. A maneira na que estamos desefiados nos obriga a ordenar todo o que
percibimos no espazo e no tempo. Espazo e tempo son as formas a priori da sensibilidade,
porque son anteriores a experiencia e determinan a maneira en que a podemos ter. As intuiciéns (as
percepcions) que podemos ter son unha sintese do material sensorial e das estruturas internas
(espazo e tempo) do propio suxeito.



Na analitica trascendental Kant analiza a segunda facultade cognoscitiva: o entendemento.
Esta caracterizase pola facultade de pensar ou realizar xuizos a partir das intuicions
(=percepcions) da sensibilidade. Faino mediante conceptos. Os conceptos agrupan a multiplicidade
de impresidéns, dotandoas de sentido, convertindose en instrumentos para pensar a realidade.
Existen os conceptos empiricos (formados na experiencia, como casa, animal, ser humano...) e os
que chama conceptos puros a priori, ou categorias.

As categorias non provefien da experiencia, senon que son estruturas a priori do
entendemento. Kant deduce doce categorias (que non hai que saberse, pero apunto para pillar de
que van: totalidade, pluralidade, unidade,realidade, negacion, limitacion, sustancia, causa,
reciprocidade, posibilidade, existencia e necesidade)

Cada unha delas constitiie un concepto baleiro de contido; necesita, polo tanto, o0 material
que proporciona a sensibilidade para encherse e proporcionar coiiecemento. S6 a conxuncion
destes dous elementos permite entender o fenémeno ou obxecto de cofiecemento.

Na dialéctica trascendental, analiza a terceira das facultades cognitivas: a razon. O proceso é
gradual: asi que a sensibilidade procuréu impresiéns coas que encher as categorias do suxeito para
entender o fendmeno, a razon relaciona estes xuizos construindo argumentos.

E dicir, razoamos para avanzar buscando principios mais xerais, do contrario o cofiecemento seria
fragmentario. Por exemplo: Newton ve caer a maza (sensibilidade, intuicién); Newton entende
porqué cae a maza (concepto de gravidade); Newton razea que todos os obxectos han ter esa
propiedade (ley da gravitacion universal). Esta tendencia a abstraccion e xeneraizacion esta
marcada polas formas a priori da razon: as tres ideas trascendentais.

Tt T A e e e e W A W W W I AW R SGATNE

Estas ideas valen como reguladoras dos nosos razoamentos na procura dun horizonte ideal que é
imposible alcanzar. Ese é o seu uso correcto. Pero a metafisica tradicional incurriu nun erro, o de
considerar o Eu, o Mundo e Deus como realidades obxetivas, como realidades que tefien un
referente (sustancia); asi a razén tentaria cofiecer estas ideas, traspasando o limite do que é posible
cofiecer (aquilo do que se recibe percepcion), e seria vitima de ilusions e enganos.

Por tanto, Kant nega a posibilidade de cofiecemento cientifico no 4&mbito da metafisica: esta
ocupabase das tres sustancias (“ideas trascendentais” en terminoloxia kantiana) como se fosen
realidades tltimas. El ve nesta practica a ambiciéon desmesurada da razon, que quere ir mais ala dos
fenémenos e acceder 4 realidade en si ou noimeno. A metafisica non é unha ciencia nin chegara
nunca a selo: a liberdade persoal, a existencia de Deus ou a inmortalidade da alma xamais poderan
ser demostradas: a razén tedrica non as pode resolver. Pero, sendo cuestiéns fundamentais para a
nosa vida, para a accién humana, Kant defenderé que tefien cabida no &mbito da razén practica
(é dicir, da Etica). (...pero iso xa e outro capitulo, buf)



,
A modo de epllO g0, cabe resefiar que Kant non é tan s6 un punto de chegada onde converxen
as grandes ideas cientificas e filosoficas anteriores, senén que ademais é un punto de partida, ou,

como minimo un gran punto de referencia. A historia da filosofia do século XIX é, en gran parte, a
historia da aceptacién e da difusion, do combate ou rexeitamento, da evolucion das ideas de Kant.

Kant marcou o camifio cara o recofiecemento rigoroso de estruturas innatas que nos permiten
abrirnos ao mundo e entendelo. Diversos neurofisidlogos, especialmente Konrad Lorenz (1903-
1989), no marco da teoria evolutiva do cofiecemento e partindo da filosofia kantiana, falan dunhas
estruturas a priori biol6xicas. Todos os seres vivos estan dotados de determinadas estruturas innatas.
Ningun ser vivo é, cando nace, un recipiente baleiro, unha tabula rasa, senén que ven equipado con
disposiciéns especificas que posibilitan a sta aprendizaxe individual.

Respecto a teoria segundo a cal a existencia da ciencia depende da posibilidade dos xuizos
sintéticos a priori, os epistemoélogos ou filésofos da ciencia actuais tenden a rexeitar a crenza neste
tipo de xuizo. Predomina a actitude de regresar a dicotomia anterior: os matematicos consideran
analiticos os seus xuizos, e os fisicos consideran sintéticos os seus.

Non obstante, a distincion kantiana entre ciencia e metafisica é asumida por unha boa parte dos
pensadores contemporaneos, ainda que isto non supuxo acabar definitivamente coa metafisica: a
pesar da critica kantiana 4 metafisica, esta sobreviviu. (O veremos cos pensadores contemporaneos)



