A FILOSOFIA MODERNA

No século XVII, as seguridades antigas, como o xeocentrismo, o aristotelismo ou o tomismo,
ensinabanse ainda nas universidades, pero estas xa non constituian a vangarda do cofiecemento,
senon un museo dos vellos e cuestionados saberes. Os intelectuais inquietos vivian unha situacion
de confusion e malestar, debidos fundamentalmente a:

-A revolucion cientifica, que golpeara en tres ambitos diferentes o orgullo intelectual humano: en
Astronomia negabase o xeocentrismo e rexeitabase a antiga sabedoria que sostifia o caracter circular
das érbitas planetarias; en Fisica discutiase todo o que dictaban o sentido comun e a milenaria fisica
de Aristételes...e no ambito da metodoloxia, os métodos escolasticos, tan apreciados nas
universidades, considerabanse xa ineficaces para acadar un cofiecemento verdadeiro.

-A destrucion da unidade relixiosa, seguindo coa perda de valores relixiosos durante o
Renacemento, e o fracaso a atender as demandas de reformas dentro da Igrexa, conduciron 4
divisién da Europa cristid occidental en tres grandes igrexas: cat6lica, protestante e anglicana. As
problematicas relacions entre ellas levaron mesmo a guerra (Guerra dos Trinta Anos, entre catolicos
e protestantes).

Esta profunda crise amosaba que a sabedoria humana era moi dificil de alcanzar e que a
posibilidade de erro era inherente a actividade humana. Por fortuna, a revolucién cientifica
constituia unha luz, un éxito. Tifia moitos opositores e recibira diferentes condenas en Italia, pero
alguns brillantes pensadores intuiron a stia forza e quedaron fascinados pola sta capacidade
demostrativa.

Asi, en Francia, Holanda e Inglaterra, diferentes intelectuais con interese cientifico iniciaron unha
nova filosofia que tifia en conta o método e os descubrimentos da nova ciencia.

A filosofia moderna pretendia levar a cabo investigaciéns que, tal como ocorria coas da ciencia,
abandonaran o terreno da controversia e emprenderan un camifio seguro e progresivo. A filosofia
queria alcanzar a seguridade matematica...incluso se chegou a falar matematicamente de cuestions
éticas. Foi tarefa dos filsofos entusiastas da nova ciencia crear unha filosofia que lle proporcionase
a esta ciencia garantia e fundamentacién.

O racionalismo, iniciado polo francés Descartes, e o empirismo, iniciado polo inglés Hobbes,
foron as dudas correntes filos6ficas que intentaron acadar os anteriores obxectivos.

As duas correntes concedianlles importancia ao método matematico e a observacién, ao papel da
razén e ao papel da experiencia. Agora ben, para os racionalistas, a ultima palabra tifiaa sempre a
razon, para os empiristas, en cambio, a experiencia.

As principais caracteristicas do racionalismo son:

*Autosuficiencia da razon. Esta é considerada fonte fundamental de todo cofiecemento (todo o que
pertnce a experiencia dos sentidos queda nun segundo plano. Atribieselle un grande poder a
racionalidade humana: considerase que pode chegar a resolver calquera cuestion, por complexa que
sexa.

*Sistema deductivo matematico como fundamento e modelo de saber. Buscanse proposicions
indubidables, como son as da matematica (Mesmo sse intenta aplicar o modelo matematico na
filosofia; e é que, como a fisica progresou tanto ao lle aplicar este método, agardase que suceda o
mesmo coa filosofia.)



Despéis desta contextualizacion filoséfica, centrimonos na figura de René Descartes, que
nace en La Haya, Francia, en 1596. Pertencente a unha familia da pequena nobreza, estudou no
prestixioso colexio de La Fleche, dirixido por xesuitas. Ali recibiu unha educacién en ciencias e
letras segundo os principios da filosofia escolastica. Con vinte anos empezou a carreira militar,
chegando a participar na guerra dos Trinta Anos, e a combater en Bohemia e Hungria. Ao abandoar
a vida militar, trasladase a Paris, onde escribe as Regras para a direccion do espirito,
posteriormente a Holanda, onde chegou a residir vinte anos, fuxindo dos posibles riscos da
persecucion ideoloxica (condena de Galileo).

Xa cumplidos os corenta anos, publica tres ensaios cientificos precedidos polo Discurso do método,
onde expon a teoria sobre o camifio para acadar o cofiecemento, e un primeiro esbozo dos
cofiecementos filosoficos que este método lle permitiu alcanazar (metafisica).

A expresién mais completa do pensamento de Descartes esta nas Meditacions metdafisicas,
publicada coas obxecions de importantes figuras (Gassendi, Hobbes...) contestadas polo propio
filésofo.

Nunca casou pero tivo unha filla que morreu aos cinco anos, causandolle, segtin decia, a pena mais
grande da sua vida. Finalmente se trasladou a Suecia, tras manter durante anos correspondencia coa
raifia Cristina, para lle dar clases, e morre de pulmonia en 1650. Os seus libros estiveron prohibidos
durante un tempo, polas acusaciones de atacar a escolastica e, asi, fomentar o ateismo,

A stia gran contribucién matematica foi a invencion da xeometria analitica (as famosas
coordenadas cartesianas...). A sua filosofia foi creada estreitamente vinculada a ciencia, unha nova
filosofia inspiradora de fil6sofos posteriores mesmo polos seus erros.

O tema principal do proxecto cartesiano foi o do meétodo.

Para Descartes, a ciencia ten un método que lle permite a seguridade no cofiecemento, pero a
filosofia carece dun método adecuado. Propon o método usado polos xedmetras, que xa probara el
mesmo. Asi, introduce o método matematico na filosofia, para dotar & razé6n humana dun criterio
de verdade definitivo e inapelable.

Galileo xa establecera a necesidade de matematizar os datos da observacién. De acordo con el,
Descartes ve na matematica a ciencia que pon orde no caos dos datos que nos proporciona a
experiencia. Ambos participan da veneracion que Platon tifia polas matematicas.

A confianza de Descartes no método baséase non s6 na precision e exactitude do mesmo, senén
tamén na plena confianza coa que concibe a razén humana como capaz de formular as cuestions
mais complexas e dalles resposta.

No Discurso do método, establece as catro regras do seu método: a da evidencia (intuicién), a da
analise, a da sintese e a da enumeracion.-

*Chégase a evidencia dunha cousa non porque nola expliquen nin porque a deduzamos,
senén por unha intuicién. E evidente todo o que vemos por intuicion. Intuir é a comprensién directa
e inmediata dunha verdade. (Por exemplo “unha diagonal divide un cadrado en dous tridangulos
rectangulos”, ou “un corpo esférico sé ten unha superficie”)

*Analizar consiste en desglosar un problema nas stias partes mais simples, presentando asi
os elementos que o componen.

*Sintetizar é recoller eses elementos obtidos na fase anterior e pofielos en orde, como quen
compon un puzzle. Nesa orde establecense relacion de causa-efecto, o que permite remontarse a
orixe do ploblema para poder atopar finalmente unha solucion.



*A regra da enumeracion propon facer recontos do proceso anterior, para percorrer nunha
soa mirada todos os elementos manexados (como cando repasas un exame antes de entregalo.)

No pensamento de Descartes xoga un papel fundamental a dibida, unha dubida metodica

que é condicion necesaria para iniciar o camifio na procura da verdade (;co6mo vas descubrir a
verdade se cres as explicacions que che dan ou te fias das apariencias?...). Esta dibida universal e
metddica fundamentase nas razons seguintes:

-A incerteza dos datos sensoriais. Guiados polos sentidos, durante milleiros de anos os
homes afirmaban que a Terra inmébil era o centro do universo. Os sentidos enganaronnos moitas
veces, por esa razon Descartes dubida de todos os datos obtidos por esta fonte, considerandoos
confusos e incertos: a partir deles, é dubidoso todo razoamento que os tome como punto de partida.

-Os erros do razoamento. O ser humano cométeos frecuentemente. Unha parte do saber
escolastico tradicional fundamentabase na razon e o seu poder discursivo, pero na época de
Descartes este saber volvérase confuso e incerto, polo que considera valido dubidar de todo
razoamento que se tivese por demostrativo.

-Dificultade para distinguir o sofio da vixilia. Segundo Descartes existe a posibilidade de
que todos os pensamentos do estado de vixilia sexan en realidade sofios que non recofiezamos como
tales. (Este é un tema recurrente do Barroco, por exmplo na obra La vida es suefio, de Calderén de
la Barca)

-A hip6tese do xenio maligno (ou burlador). Mesmo na Matematica admite que houbo erros,

polo que aventura a posibilidade da existencia dun xenio maligno, ou burlador, que conduce a
considerar evidentes cousas que non son.

Asi, pois, nada escapa & dibida metddica de Descartes. Pero esta non é escéptica, senon un paso que
se da coa esperanza de encontrar despéis unha verdade indubitable. E unha diibida que se
autosupera: cando dubido, isto implica a existencia dun ser que pensa. Penso, logo existo (cogito
ergo sum), é a primeira verdade incuestionable 4 que accede Descartes. E unha intuicién:
absolutamente nada permite dubidar dela, é evidente “ clara e distinta”. Por iso converteuse nun
principio modélico, xa que todo o que sexa claro e distinto como este principio sera considerado
verdade.

Na ulterior aplicacién do seu método, Descartes desenvolveu estudos de fisica, fisioloxia,

matematicas...e tamén de Metaf151ca. Nela establece a existencia de tres sustancias.

A dubida metédica e univeral levounos a unha realidade incuestionable, a existencia dun eu

pensante, € dicir, unha sustancia que pensa, unha res cogitans, un alma. Podo dubidar de
todo agas da mifia subxectividde...pero que é a subxectividade?

E o conxunto de pensamentos, ideas, representacions...que fliien no meu eu. Descartes estuda e
clasifica eses contidos, ordedandolos nestes tipos:

*IDEAS ADVENTICIAS, ou adquiridas. Son as que provefien de fora, da experiencia
sensible, da mifia percepcion do mundo ou da ensinanza. Facilmente poden resultar erréneas.



*IDEAS FACTICIAS ou artificiais. Son as ideas que inventamos ou fabricamos
arbitrariamente nés mesmos. (Por exemplo, a idea de unicornio, que € ilusoria.)

*IDEAS INNATAS, ou naturais. Non proceden da percepcion de obxectos exteriores nin
foron construidas por nds, senon que emerxen da propia facultade de pensar. A nosa mente as capta
e ten que aceptar necesariamente sen modificar nada: vefien dadas. (Por exemplo, a idea de Deus,
causa, sustancia, nimero, etc)

A partir da idea de Deus, innata no suxeito pensante, Descartes vai deducir a sustancia divina -Deus

-oures infinita. Tratase dunha idea privilexiada por conter a esixencia da perfeccion, cousa que
seria imposible para un ser que erra, que non é perfecto: s6 un ser realmente perfecto pode ser
responsable de ter posto a idea en nos.

Esta é a clave da demostracion cartesiana da existencia de deus, incorporando o antigo argumento
ontoléxico de Santo Anselmo (s. X). Para Descartes, as ideas son inseparables das sdas propiedades
(por exemplo, que a suma dos angulos sexa 180° na idea de triangulo), a esencia de deus é
inseparable da stia gran propiedade, a existencia. A este ser perfecto non lle pode faltar unha
perfeccion como € a existencia.

Ata aqui, a dibida permitiulle a Descartes afirmar a existencia dunha primeira substancia, o eu
pensante. Pola sua parte, o eu pensante descobre unha segunda sustancia, Deus: como este ser ten
todas as perfeccions, tamén a da veracidade. Pero... e o mundo exterior, 0 meu propio corpo? O que

él chamou res extensa (mundo, corpos, materia).

Segundo Descartes, se tefio unha idea clara e distinta do meu corpo, e Deus é un ser perfecto e
veraz...este Deus, que me creou racional, non pode permitir que me engane cando fago uso
adecuado da mifia razén. Por tanto, a bondade de Deus garanteme que a inclinacion humana natural
a crer na existencia das cousa extensas non é enganadora. A materia constitie a terceira sustancia da
metafisica cartesiana. O seu funcionamento é como o da unha maquina, un reloxio cuxas pezas de
moven de xeito predefinido. Daquela, se son sustancias independentes, como se relaciona no ser
humano o seu pensamento (vontade de pasear) co seu corpo (accion de camifar). Este foi un dos
problemas fundamentais da metafisica cartesiana, e resolveuno postulando a existencia dunha
glandula, chamada por el “glandula pineal”, situada no medio do cerebro, onde se atopa a alma:
desde ali conectaria co corpo e dirixiria os movementos deste. Tratase dunha antropoloxia
claramente dualista, e unha vision mecanicista do mundo fisico; con todo, Descartes logra defender
a liberdade propia do home (causada pola alma, pero non polo corpo).

A modo de epilogo, compre dicir que Descartes foi o valente innovador que, partindo das

novas conquistas cientificas, restableceu a confianza nas capacidades humanas de cofiecemento, e
que, por outra banda, construiu un sistema filos6foco con base na metafisica que exerceu unha
grande influencia historica. Esa conviccion nas capacidades da razén perdura durante toda a
Modernidade e chega ata os nosos dias.

Certamente, os pensadores empiristas remarcaran o peso da experiencia no proceso de
cofiecemento, pero a finais do século XVIII, Kant creard un gran sistema que equilibrara tanto o
peso da razon como o da experiencia. Na actualidade, a esixencia de racionalidade persiste, non s6
no campo das ciencias naturais e sociais, senon tameén na toma de decisions econdémicas e politicas.
Tamén a necesidade dun método, a conveniencia de ter unha programacion previa do que se vai
abordar, forma parte do legado cartesiano.



