El cristianismo vy la filosofia: Edad Media

La relacion de los primeros pensadores cristianos con la filosofia fue compleja. Mientras
unos mostraron su hostilidad hacia la filosofia, considerandola enemiga de la fe, otros
vieron en la filosofia un arma para defender con la razén sus creencias religiosas. Las
caracteristicas de la filosofia griega, que los latinos no hacen sino seguir, no permitian
espera una facil sintesis entre ambas. El planteamiento griego del tema de Dios, por
ejemplo, se limitaba a su interpretacion como inteligencia ordenadora, como causa final, o
como razén cosmica, tal como aparece en Anaxagoras, Aristoteles y los estoicos,
respectivamente. Los cristianos, sin embargo, por Dios entenderan un ser providente,
preocupado por los asuntos humanos; un ser encarnado, que adopta la apariencia
humana con todas sus consecuencias; un ser creador, omnipotente, unico, pero también
paternal. Y resulta dificil, por no decir imposible, encontrar tal vision de Dios en ningun
filésofo griego.

No menor dificultad representa la

adecuacion de la nocion de verdad del

cristianismo a la de la filosofia griega; el

origen divino de la verdad hace, para

los cristianos, de su verdad, la verdad,

a secas. Esta postura dificiilmente se

puede reconciliar con la tendencia

griega a la racionalidad y su aceptacion

de los limites del conocimiento.

También en el caso del hombre se

parte de concepciones distintas; para los cristianos el hombre ha sido hecho a imagen de
Dios y, dotado de un alma inmortal, su cuerpo resucitara al final de los tiempos (lo que
supone una concepcion lineal de la historia, opuesta a la concepcion ciclica de los
griegos), uniéndose a aquélla, siendo juzgado y mereciendo una recompensa o un castigo
por su conducta (lo que supone las nociones de culpa o pecado y arrepentimiento o
redencion).

A pesar de estas dificultades, los pensadores cristianos encuentran con el platonismo (y
con el neoplatonismo, pero también con algunas teorias estoicas) algunas coincidencias
que les animan a inspirarse en dicha corriente filosofica para justificar, defender, o
simplemente comprender su fe. Entre ellas, merecen destacarse el dualismo platonico,
con la distincion de un mundo sensible y un mundo inteligible, y la explicacion de la
semejanza entre ambos a partir de las teorias de la imitacidon o la participacion; la
existencia del demiurgo, entidad "configuradora" del mundo sensible, (lo que, para los
cristianos, lo acercaba a la idea de "creacion"); y la idea de Bien, como fuente de toda
realidad, identificada con la idea de Uno, lo que se interpretaba como una afirmacién
simbalica del monoteismo y de la trascendencia de Dios.

También respecto al hombre, la afirmacién de su composicion dualista, alma y cuerpo, y la
afirmacion de la inmortalidad del alma se consideraron apoyos solidos para la defensa de
las creencias cristianas; pero también la afirmacion platénica de un juicio final en el que se
decide el posterior destino de las almas, aunque chocaran con el platonismo tanto la



afirmacion cristiana de la resurreccion de los cuerpos como la de la creacion del alma,
inmortal, si, pero no eterna. ingenerada.

Cuando San Agustin (ss. IV-V dC) comienza la elaboracién de su sintesis filoséfica parte
ya de una previa adaptacion de la filosofia al cristianismo realizada por los pensadores
cristianos de siglo lll, fundamentalmente. En su obra analizara los distintos sistemas
filosoficos griegos mostrando una especial admiracion por Platon (pese a que, al parecer,
solo conocia el Fedén y Timeo), recibiendo una fuerte influencia del neoplatonismo asi
como del estoicismo, del que aceptdé numerosas tesis, aclarandonos, de este modo las
influencias recibidas. Por el contrario el epicureismo, el escepticismo y el aristotelismo
seran objeto de rechazo. La magnitud, la profundidad y, no obstante, la novedad de su
obra le convertiran en el pensador mas relevante del cristianismo, ejerciendo una
influencia continuada a través de los siglos en el ambito del cristianismo.

La filosofia de Agustin: La razén y la fe

No hay una distincion clara entre razén y fe en la obra de San Agustin, lo que marcara el
discurrir de todo su pensamiento. Existe una sola verdad, la revelada por la religion, y la
razon puede contribuir a conocerla mejor. "Cree para comprender”, nos dice, en una
clara expresion de predominio de la fe; sin la creencia en los dogmas de la fe no
podremos llegar a comprender la verdad, Dios y todo lo creado por Dios (la sabiduria de
los antiguos no seria para él mas que ignorancia); "comprende para creer", en clara
alusién al papel subsidiario, pero necesario, de la razon como instrumento de aclaracion
de la fe: la fe puede y debe apoyarse en el discurso racional ya que, correctamente
utilizado, no puede estar en desacuerdo con la fe, afianzando el valor de ésta.

Esta vinculacion profunda entre la razon y la fe sera una caracteristica de la filosofia
cristiana posterior hasta la nueva interpretacion de la relacién entre ambas aportada por
santo Tomas de Aquino (s.XIlIl dC), y supone una clara dependencia de la filosofia
respecto a la teologia.

Contexto filoséfico de Tomas de Aquino

La actividad filosdfica, con el auge de las universidades (nacidas en el siglo Xll),
abandona definitivamente el entorno eclesiastico y, aunque la mayoria de los profesores
que ejercen en ellas la docencia sean canonigos o clérigos, los problemas que les ocupan
empiezan a trascender el marco meramente teoldgico para ir dejando paso a la
autonomia de una razén que se reclama capaz de tratar las cuestiones filoséficas con
independencia de las restricciones que la fe impone a sus reflexiones. Una muestra de
ello sera el declive de las posiciones agustinianas en el mismo seno de la iglesia,
sustituidas rapidamente por las nuevas posiciones de Alberto Magno y Santo Tomas de
Aquino, inspiradas en la filosofia aristotélica, cuyo avance es una de las caracteristicas
de la filosofia en el siglo Xlll. Entre los defensores de posiciones aristotélicas radicales



destacaran los llamados averroistas latinos, uno de cuyos mas destacados
representantes sera Siger de Bravante, junto con Boecio de Dacia. Sera precisamente en
la universidad de Paris en donde tengan lugar los mas acerbos enfrentamientos entre las
posiciones defendidas por unos y otros.

En la difusién y aceptacion del pensamiento de Aristételes habria que destacar la
actividad de los filosofos cordobeses Averroes y Maimoénides. Averroes, con sus
comentarios a las obras de Aristoteles se convertira en el filosofo de referencia de los
aristotélicos, incluido santo Tomas. Por su parte, Maimonides, con la Guia de
descarriados, en la que se propone asentar las creencias judias sobre bases aristotélicas,
adoptara posiciones sobre la relacion entre la razén y la fe similares a las de Santo
Tomas. La obra de ambos obtuvo gran difusion en Europa.

La relacion entre la razén y la fe en Santo Tomas

La relacién del cristianismo con la filosofia viene determinada, ya desde sus inicios, por el
predominio de la fe sobre la razén. Esta actitud queda reflejada en el "Credo ut intelligam" de
San Agustin, tributario en este aspecto del "Credo quia absurdum est" de Tertuliano, y que se
transmitira a lo largo de toda la tradicién filosofica hasta Santo Tomas de Aquino, quien
replanteara la relacion entre la fe y la razon, dotando a ésta de una mayor autonomia.

No obstante, también santo Tomas sera,

en este sentido, deudor de la tradicion

filosofica cristiana, de caracter

fundamentalmente agustiniano, aceptando

el predominio de lo teologico sobre

cualquier otra cuestion filoséfica, asi

como los elementos de la fe que deben ser

considerados como imprescindibles en la

reflexion  filoséfica  cristiana: el

creacionismo, la inmortalidad del alma,

las verdades reveladas de la Biblia y los

evangelios, y otros no menos importantes que derivan de ellos, como la concepcién de una
historia lineal y trascendente, en oposicion a la concepcién ciclica de la temporalidad tipica del
pensamiento clasico.

Sin embargo, esa relacion de dependencia de la razén con respecto a la fe sera modificada
sustancialmente por santo Tomas de Aquino. A lo largo del siglo trece, el desarrollo de la
averroismo latino habia insistido, entre otras, en la teoria de la "doble verdad", segin la cual
habria una verdad para la teologia y una verdad para la filosofia, independientes una de otra, y
cada una con su propio ambito de aplicaciéon y de conocimiento. La verdad de la razén puede
coincidir con la verdad de la fe, o no. En todo caso, siendo independientes, no debe interferir una
en el terreno de la otra. Santo Tomas rechazara esta teoria, insistiendo en la existencia de
una unica verdad, que puede ser conocida desde la razén y desde la fe.

Sin embargo, reconoce la particularidad y la independencia de esos dos campos, por lo que cada
una de ellas tendrd su objeto y método propio de conocimiento. La filosofia se ocupara del



conocimiento de las verdades naturales, que pueden ser alcanzadas por la luz natural de la
razon; y la teologia se ocupara del conocimiento de las verdades reveladas, de las verdades que
solo puede ser conocidas mediante la luz de la revelacion divina. Ello supone una modificacién
sustancial de la concepcién tradicional (agustiniana) de las relaciones entre la razén y la fe. La
filosofia, el ambito propio de aplicacion de la razon deja, en cierto sentido, de ser la "sierva" de
la teologia, al reconocerle un objeto y un método propio de conocimiento. No obstante, santo
Tomas acepta la existencia de un terreno "comun" a la filosofia y a la teologia, que vendria
representado por los llamados "preambulos” de la fe (la existencia y unidad de Dios, por
ejemplo). En ese terreno, la filosofia seguiria siendo un auxiliar util a la teologia y, en ese
sentido, Sto. Tomas se refiere a ella todavia como la "criada" de la teologia.

Pero, estrictamente hablando, la posicion de santo Tomas supondra el fin de la sumisién de lo
filosofico a lo teoldgico. Esta distincion e independencia entre ellas se ird aceptando en los siglos
posteriores, en el mismo seno de la Escolastica, constituyéndose en uno de los elementos
fundamentales para comprender el surgimiento de la filosofia moderna.

Las cinco vias de la demostracion de la existencia de Dios

En la "Suma Teoldgica", primera parte, capitulos 2 y 3, encontramos formuladas las cinco
pruebas tomistas de la demostracion de la existencia de Dios, (conocidas como las "cinco vias"),
que se exponen a continuacion:

Primera via

Movimiento: nos consta por los sentidos que hay seres de este mundo que se mueven; pero todo
lo que se mueve es movido por otro, y como una serie infinita de causas es imposible hemos de
admitir la existencia de un primer motor no movido por otro, inmovil. Y ese primer motor
inmovil es Dios.

Segunda via

Eficiencia: nos consta la existencia de causas eficientes que no pueden ser causa de si mismas,
ya que para ello tendrian que haber existido antes de existir, lo cual es imposible. Ademas,
tampoco podemos admitir una serie infinita de causas eficiente, por lo que tiene que existir una
primera causa eficiente incausada. Y esa causa incausada es Dios.

Tercera via

Contingencia: hay seres que comienzan a existir y que perecen, es decir, que no son necesarios;
si todos los seres fueran contingentes, no existiria ninguno, pero existen, por lo que deben tener
su causa, pues, en un primer ser necesario , ya que una serie causal infinita de seres contingentes
es imposible. Y este ser necesario es Dios.



Cuarta via

Grados de perfeccion: observamos distintos grados de perfeccion en los seres de este mundo
(bondad, belleza,...) Y ello implica la existencia de un modelo con respecto al cual establecemos
la comparacién, un ser 6ptimo, maximamente verdadero, un ser supremo. Y ese ser supremo es
Dios.

Quinta via

Finalidad: observamos que seres inorganicos acttian con un fin; pero al carecer de conocimiento
e inteligencia s6lo pueden tender a un fin si son dirigidos por un ser inteligente. Luego debe
haber un ser sumamente inteligente que ordena todas las cosas naturales dirigiéndolas a su fin . Y
ese ser inteligente es Dios.

Tomas de Aquino (s. XIII) Agustin de Hipona (s. V)



	El cristianismo y la filosofía: Edad Media
	La filosofía de Agustín: La razón y la fe
	Contexto filosófico de Tomás de Aquino
	La relación entre la razón y la fe en Santo Tomás
	Las cinco vías de la demostración de la existencia de Dios
	Segunda vía
	Tercera vía
	Cuarta vía
	Quinta vía


