ARISTOTELES

Para contextualizar a este fil6sofo, debemos ter en conta que, no século IV aC, o reino de
Macedonia constituia unha pequena pero ambiciosa potencia. Os seus monarcas guerreiros sofiaban
con estender o seu territorio e obter un recofiecimento que non posuian. Atenas, civilizada e
democratica, consideraba Macedonia como unha terra de semibarbaros e receaba dela. A vida de
Aristételes transcorreu entre estes dous mundos en constante conflito: era un home moi préximo ao
poder macedonio, pero, como brillante intelectual, gustaballe o ambiente da culta e refinada Atenas.

Naceu ao redor do 384 aC na cidade de Estaxira, na peninsula de Calcidica, vecifia a Macedonia; ali
os gregos formaran pequenas polis sempre en tension coa expansionista potencia limitrofe.

O pai de Aristoteles, Nicomaco, a pesar de ser un grego puro, relacionouse co rei Amintas, e
converteuse en médico oficial da familia real, ademas de amigo e conselleiro. Na corte, Aristoteles
cofieceu e trabou amizade con Filipo, fillo de Amintas e futuro rei.

Aristételes, que tamén por parte de nai procedia dunha familia de médicos, recibiu, ademais da
formacién xeral que se lles daba aos gregos acomodados, a formacién especial dos descendentes de
médicos. Esta formacion tifia un elevado compofiente practico e empirico que marcou a actividade
filosofica de Aristételes: o seu interese pola bioloxia ten a suia orixe nesta formacion médica.

A idade de 17 anos, orfo de pai e nai, trasladouse a Atenas e ingresou na Academia, na que
permaneceu durante 20 anos (primeiro como alumno e desp6is como profesor). Cando Filipo de
Macedonia logra a hexemonia sobre as cidades gregas, un forte sentimento anti-macedonio crece en
Atenas, e Aristoteles ten que deixar a Academia e marchar da cidade.

Nos anos seguintes, nas cidades de Aso e Mitilene, vaise adicar sobre todo aos estudos de ciencias
naturais: observaba, catalogaba, describia animais, plantas e fenémenos metereol6xicos. Tamén
neste tempo distanciase cada vez mais das posicions idealistas de Platén.

Regresa a Estaxira para ser preceptor do xoven Alejandro, fillo do rei Filipo, cumplindo asi co sofio
platénico de educar a un gobernante, pero Aristdteles queixabase de que o rapaz non estaba maduro
para o pensamento politico. Cando Alejandro sube ao trono y comeza a expansion militar,



Aristoteles regresa a Atenas.

Nos xardins do santuario dedicado ao deus Apolo Likeis establece un centro alternativo a
Academia, cofiecido polo nome de Liceo. Os anos seguintes, de investigacions e actividade teorica,
ademais de ensino no Liceo son moi produtivos, e neles desenvolve grande parte da sua filosofia.

O Imperio levantado por Alejandro Magno desfixera o sistema de polis ou cidades-Estado
caracteristico de Grecia, convertindo aos cidadans en sabditos e alonxando a Politica do interés do
home comun. Canto maior era o poder macedonio, mais crecia o odio cara eles, e Aristoteles, home
proximo a ese poder, foi acusado de impiedade. Para “evitar un segundo crime contra a filosofia”,
marcha ao exilio na illa de Eubea, onde falece un ano despdis, cando contaba 62.

Grande parte da obra aristotélica perdeuse. Unha boa parte foi a parar a Roma, onde Andronico de
Rodas a ordenou e publicou co nome de Corpus aristotelicum. Son as chamadas obras esotéricas,
apuntes dos alumnos do Liceo, de estilo arido e dificil. As principais son:

Fisica

Metafisica

Sobre a alma

Etica a Nicémaco

Politica

Organon

...e bastantes obras centradas na zooloxia

As suas obras exotéricas, destinadas ao gran publico, perdéronse; sabemos que eran dialogos de
caracter ludico e divulgador.

Unha das grandes paixons de Aristoteles foi a observacion e a anélise da natureza. A maior parte da

stia obra é resultado deste estudio empirico. A Fisica e METAFISICA de Aristoteles son
a mostra.

A concepcion metafisica da realidade que defende resulta moi sinxela: a realidade, aquello que é, é
0 que Aristételes denomina sustancia (ousia).

As sustancias non son mais que os individuos concretos que nos rodean, eles constitiien a unica e
auténtica realidade. Pertenecen ao mundo sensible de Platén, pero non se identifican con el, porque
cada sustancia, segundo Aristoteles, contén unha sintese dos dous mundos platénicos. Esta tese a
desenvolve nunha teoria chamada HILOMORFISMO.Ven do grego hylé (materia) e morphé(forma)

Esta teoria afirma que toda sustancia é un composto de materia e forma. Todo individuo concreto,
mesmo da mesa que tes diante, podese distinguir a materia da que esta formada (p.ex., madeira), e
mais a esencia ou forma, aquilo que a fai ser o que é (p.ex., unha superficie plana sustentada por
varias patas).

Noutras palabras, nos individuos concretos, nas sustancias, podo encontrar diias dimensiéns que se
corresponden coas duias realidades que postulaba Platon. Por unha parte a materia, compofiente
fisico, e pola outra, a forma, conxunto de caracteristicas especificas dunha cousa que a fan ser o que
é. Estes dous compofientes s6 poden separarse na nosa analise en abstracto, no pensamento. Na
realidade son un composto inseparable, e non, como dicia Platén, dous mundos irreconciliables.

Ou sexa, que a materia é o soporte ou substrato da forma (a madeira é substrato da mesa), pero
ainda non é a mesa ata que lle damos forma (esa forma convértea en mesa, e non en cadeira, caixa
ou escultura). Son inseparables porque sen materia non hai sustancia, e sen forma tampouco.



Aristételes sostén, asimesmo, a realidade do cambio: as sustancias transformanse, aparecen e
desaparecen (a semente transformase en arbore, o neno en home, etc.) Ningunha é inmune ao paso
do tempo (salvo o Primeiro Motor inmovil, ou theos, do que falaremos logo)

Para Parménides isto era imposible. O que é non pode xurdir da nada; a xeracion, transformacién e
destrucion das cousas é sO aparente, o ser é perfecto e eterno. Este razoamento conduce 4 negacion
da posibilidade do cambio.

Para Aristoteles, o erro de Parménides radica no feito de non se decatar de que existen diversas
maneiras de ser ou non-ser. Unha semente non é unha arbore pero pode chegar a selo, é dicir,
apenas é unha maneira relativa de non ser. O non ser deste exemplo € distinto do non ser no
exemplo seguinte: unha galifia non pode chegar a ser unha arbore, nin unha arbore un neno. Esta
seria unha forma absoluta de non ser.

Esta disticion entre no-ser relativo e non-ser absoluto lévanos a distincion aristotélica entre potencia
e acto. A semente non € unha arbore en acto, pero si o € en potencia. A arbore é arbore en acto, pero
en potencia é unha mesa, unha cadeira, unha caixa...

-POTENCIA (dynamis) é a capacidade que postie a materia dunha sustancia de asumir ou recibier
unha forma diferente da que ten. (A madeira é en potenciaunha mesa porque ten a capacidade de
chegar a selo.)

-ACTO (energeia) é a realidade actual de calquera substancia e consiste na forma particular que
recibise a materia (ou sexa, € a actualizacion dunha potencia).

Este binomio acto e potencia é o que fai posible a explicaciéon do fenémeno fisico do cambio, é
dicir, da adquisicion dunha nova forma por parte da materia. Todo ser esta en acto dalgunha cousa
e ten diferentes potencias. Isto explica o dinamismo que ten o mundo. Qué é o cambio? Todo
cambio consiste na actualizacion dunha potencia.

A explicacién do cambio complétase coa teoria das catro causas. O concepto aristotélico de causa é
distinto do que empleamos na actualidade. Para o fildsofo clasico, todo aquilo que é necesario
para que se produza un fenémeno é a siia causa.

Asi, aquilo de que esta feito (materia), as stas cualidades esenciais (forma), o executor (causa
eficiente) e o obxectivo que persegue (finalidade), son considerados as stias causas.

Visto nun exemplo; As catro causas que se lle poden atribuir a unha estatua de Zeus son: o marmore
de que esté feita (causa material), a idea ou modelo con que traballou o artista (causa formal), o
artista ou produtor da obra (causa eficiente) e o obxectivo que motivou ao artista, por exemplo,
honrar aos deuses (causa final).

Das catro causas establecidas, a causa final é posiblemente a de mais importantes repercusions.
Afirmar que todo fendmeno ou suceso responde a un obxectivo sup6n defender, en palabras do
propio pensador, que “a natureza non fai nada en van”. Todo persegue un telos (fin)

Se respondemos a pregunta “Porque chove?” dicindo que “a condensacién da auga das nubes polo
frio forma gotas que caen ao chan”, Aristételes contestaria que iso non é suficiente, que ainda hai
mais, que iso non é suficiente para que chova: “chove porque as plantas e os animais necesitan auga
para poder crecer e vivir”.

Igual que as persoas actian perseguindo uns obxectivos que ellas mesmas se impofien, toda a
natureza esta animada de tendencias cara a fins determinados. Para Aristételes todo na natureza
tende a un fin: mellorar e perfeccionarse, actualizando as sias potencias (a arbore dando froito,
o neno medrando...). Esta concepcién teleoloxica ou finalista da natureza dominara a Idade Media.



A FISICA de Aristételes lévanos desde unha Cosmoloxia ata unha Teoloxia.
Para el, o Universo é un cosmos finito no espazo e infinito no tempo, dividido en dous mundos: o
sublunar ou terrestre e o supralunar ou celeste.

O primeiro est4 formado pola Terra, esférica e situada no centro do universo. E imperfecto e
corruptible; formado polos catro elementos de Empédocles (aire, auga, terra e lume); o tipo de
movimento natural é rectilineo e imperfecto; os elmentos pesados mévense cara abaixo e os lixeiros
para arriba.

O segundo esta formado polos demais astros (planetas e estrelas) que xiran en torno a Terra e as
esferas que os moven (ao final sitiase a esfera das estrelas fixas). E perfecto e incorruptible;
formado por un quinto elemento chamado éter; o tipo de movemento é circular, perfecto e
inalterable (eterno).

Tanto se é rectilineo como circular, en ambos mundos, 0 movemento necesita, segundo a Fisica
aristotélica, un motor que a produza. Agora ben, como non podemos retroceder ata o infinito (algo
l6xicamente imposible) na procura dun motor anterior, Aristoteles deduce a existencia dun
Primeiro Motor Inmévil. Este move todo o universo a través da esfera das estrelas fixas.

Esta sustancia inmovil, que é a causa primeira do Universo, é acto puro. Como, senén poderia ser
inmovil? Asi mesmo, sera tamén forma pura sen materia (xa que esta comporta potencialidade e
movemento).

O Primeiro Motor move como causa final, e non como causa eficiente, xa que todo o universo se
move e se transforma pola atraccién e o desexo de se aproximar a esta perfeccion.

Este Primeiro Motor é Deus no sentido que € a causa suprema do universo, a pesar de que non se
poda identificar cun deus persoal e creador do mundo. En definitiva, podemos afirmar que a
Cosmoloxia (a Fisica) nos conduciu 4 Teoloxia (cofiecemento de Deus).



