e cawoalidade en Hume

1.- CONTEXTUALIZACION

1.1.- Historica

(Ver tema Locke)

1.2. Cultural e filoséfica

(Ver tema Descartes e Locke)

1.3. Contexto vital e producion filoséfica

Nado o 26 de abril de 1711, en Edimburgo, Escocia, Hume estudou dereito nesta cidade, ainda
gue pronto mostrou a sta paixon pola filosofia. Mais tarde trasladouse a Francia onde escribiu
o seu Tratado sobre a natureza humana, periodo que completou cunha estadia en Londres e o
seu regreso a Edimburgo. Na sla terra foi acusado de escéptico polas stas obras o que lle fixo
perder a solicitude de catedra na Universidade de Edimburgo. En 1746 e 1648 visitou as cortes
de Viena e Turin. Escribe a Investigacion sobre o cohecemento humano. De novo en 1751 a sUa
candidatura & catedra de loxica na universidade de Glasgow é rexeitada polo seu pensamento,
obrigdndoo a traballar como bibliotecario na facultade de dereito de Edimburgo. Neste
periodo escribiu Historia natural da relixion e Historia de Inglaterra, o que lle trouxo mais
duras criticas e rexeitamento. O destino cambiou en 1763 cando aceptou a invitacion para
exercer como secretario da embaixada en Paris o que lle permitird facer amizade con
personalidades da cultura e do pensamento, entre as que destaca Rousseau. En 1769 regresou
a Edimburgo, onde morreu en 1775.

2. A ORIXE DAS IDEAS: IMPRESIONS E IDEAS

Para Hume, como bo empirista que é, todo o material co que traballa a nosa mente son
percepcions, non hai nada previo; as ideas innatas non existen. A percepcion é, polo tanto,
todo o que a nosa mente conten e que adquiriu a través dos nosos sentidos ou exercendo o
noso pensamento ou reflexién sobre esas percepciéns.

2.1. Clases de percepcidns

Todas as percepcions da mente humana redlcense a duas clases: impresions e ideas. A
diferenza entre as dlas consiste no grao de forza e vivacidade con que afectan & mente.

- Impresidns: percepcidéns que entran con maior forza e viveza na nosa mente; son as
nosas sensacions, paixons e emocions cando fan a sta primeira aparicion na alma. Poden
ser:

> De sensacién: aparecen na nosa mente por causas descofiecidas pero dende
sensaciéns primeiras

> De reflexion: aparecen por reflexiéon a partir das sensacions.



- Ideas. “Por ideas refirome ds imaxes débiles das impresions, cando pensamos e
razoamos...” As ideas son as impresiéns que volven ao noso pensamento; son moito
mais débiles e estdn ordenadas na nosa mente por as tres leis da imaxinacion:
contigliidade, causalidade e semellanza.

2.2. Ambitos e niveis de cofiecemento

A razén (empregada en Hume como sindnimo de “comprension”), redicese ao ambito do
razoamento demostrativo. Existen dous clases ou tipos de obxectos de cofiecemento:

- Relacién entre ideas: vefien por intuicion e demostracién. E un tipo de cofiecemento
necesario ((a sGia negacion é contraditoria) e a priori (previo a todo contacto co mundo);
polo tanto non se orixina na experiencia. A este tipo de cofiecemento pertencen as
matematicas e 4 loxica exclusivamente.

- Cuestions de feito: este conecemento réxese polo principio de causalidade, evidencia e
probabilidade. Estd baseado na experiencia acumulada, é dicir, no costume. As
cuestions de feito convértense nun plano operativo probable e fiable (feitos vistos
moitas veces convertese en probables para o suxeito que os experimenta) no que nos
movemos pero non é necesario. Funcionan (as cuestions de feito) como unha segunda
natureza (actuamos como se foran necesarias no noso dia a dia), afirma Hume. As
cuestiéns de feito convértense enton nas realmente importantes para a vida cotia pero
en realidade son relaciéns continxentes e a siia negacién é posible; son a posteriori, é
dicir, orixinase na experiencia. Este é o mundo no que se move a humanidade e, por
tanto, neste mundo non existe o cofiecemento absolutamente fiable nin a ciencia.

2.3.- Organizacion da mente
Duas funciéns que organizan a nosa mente:

- Memoria: conserva a forma orixinal da impresion, o momento e a posicidon en que se
presentaron os obxectos que causaron a impresién sempre que non nos desviemos dela
ao recordar algo debido a algin fracaso ou imperfeccion da devandita facultade. A
funcion principal da memoria non é preservar ideas sinxelas senén a stia orde e posicion.

- Imaxinacion: ten a liberdade de trocar e alterar a orde das stas ideas. As fabulas que
atopamos en poemas e narraciéns demostrano indiscutiblemente. Constitlle a base
sobre a que construimos o Universo para nos.

2.4.- Conexion de ideas

As calidades das que xorde a asociacion de ideas e polas que a mente transita dunha idea a
outra son tres: similitude, contigliidade no tempo ou no lugar e causa/efecto.

- Similitude: o noso pensamento pasa facilmente dunha idea a outra semellantes;
parecerse é un lazo suficiente de asociacion para a fantasia.

- Contigliidade: igualmente a imaxinacién, grazas a un longo costume, crea asociacions
entre obxectos que preséntanse contiguos no espazo ou no tempo.



- Causa/efecto: non hai ningunha relacién que produza unha conexién mais forte na
fantasia e que faga que unha idea recorde mais rapidamente outra, que a relacion de
causa e efecto. A relacién causal é a mais extensa e intensa das tres.

3.- A IDEA DE SUBSTANCIA

Toda a filosofia posterior a Aristoteles é herdeira do que poderiamos chamar “linguaxe
substancialista” e mostra unha clara predisposicion polo tipico modo aristotélico de
considerar o mundo, modo ao que talvez induce, como mais adiante sinalard Nietzsche, a
estrutura da nosa propia linguaxe. A estrutura lingliistica basica é a estrutura suxeito-
predicado, que se corresponde coa distincion ontoldéxica entre substancia e atributos.
Substancia é a realidade da cal se predican os atributos. A concepcién tradicional de substancia
é o permanente no conxunto de modificaciéns posibles que lle poden sobrevir aos obxectos.
Substancia significa: "o que esta debaixo", o que "permanece" baixo os fendbmenos aparentes,
o que subsistente e persiste.

A linguaxe substancialista aristotélico subsiste ata o século XVII. O racionalismo non renuncia a
esta forma de entender a realidade, nin tampouco os empiristas Locke e Berkeley. Hume (xa
no XVIII) é o Unico que, levando ata o final o que poderiamos denominar criterio empirista do
cofecemento, concluird que a nocién de substancia carece de fundamento e negard a sda
existencia, xa sexa substancia fisica e/ou espirituai.

Hume preguntarase pola validez da idea de substancia, e farao recorrendo ao criterio de
verdade que fixara anteriormente na analise do cofiecemento para determinar a validez dunha
idea. Segundo tal criterio, unha idea é verdadeira se lle corresponde unha impresion, en caso
contrario habemos de considerala falsa. S6 hai dous tipos de impresions: as impresions de
sensacion e as impresions de reflexion, e a idea de substancia non responde a ningunha de
estas ddas. Non hai ningunha impresiéon que corresponda & idea de substancia porque esta
idea non contén nada sensible. As substancias non son perceptibles -mellor devandito, o
caracter de substancia das cousas non é perceptible. Pon o exemplo dunha rosa: toda a
experiencia que podo ter dunha rosa esgdtase nas suas propiedades perceptibles ou
fenoménicas: vexo a sua cor, o seu tamaro, a sua forma, os elementos que a comporien, sinto
a suavidade dos pétalos, a textura do talo, cheiro o seu aroma, ...; pero todas estas
propiedades que me ofrece a percepcion situanse no nivel dos atributos e non da substancia.
Non podo percibir mdis nada que propiedades, por tanto, non hai mdis nada que as
propiedades descritas. Se con a palabra «rosa» querémonos referir a unha realidade distinta
da suma das propiedades perceptuales, entdn o noso uso desta palabra é ilexitimo. Con todo,
podemos utilizar dita palabra se con ela referimonos non a unha suposta realidade oculta,
substrato da propiedades perceptuales, senén & suma das devanditas propiedades, ao
conxunto de ideas simples reunidas pola imaxinacién. Podemos utilizar termos como «rosa»,
«libro», «can», «mente» se prescindimos da interpretaciéon substancialista e aceptamos que
son termos coémodos, Utiles que utilizamos na nosa linguaxe como compendio de propiedades
soamente perceptibles; pero non podemos dicir que son substancias.

Mesmo a substancia do EU queda desacreditada para Hume. O filésofo nega a existencia
dunha identidade persoal que perdure no tempo na medida en que esta non se corresponde
con ningunha impresién. E a memoria a que nos permite cofiecer as relaciéns causais entre as
percepciéns. A conexién das diferentes impresions que se suceden créanos a ilusién dunha



conciencia de identidade persoal, é dicir, a percepcion dun eu estable que perdura no tempo,
pero en realidade non existe. “O eu € un feixe de sensacions transitorias.” Fronte a Descartes,
e os racionalistas en xeral, onde a identidade persoal é cofecida de xeito evidente e
inmediato , e considerada unha intuicion que xoga un papel primordial; Hume, nega a
posibilidade do cofiecemento da identidade persoal na medida en que esta non se
corresponde con ningunha impresién.

4.- A CRITICA A IDEA DE CAUSALIDADE

Este € un dos aspectos mais importantes e conecidos da filosofia de Hume. E as razons diso
estan en que con esta critica Hume, non so6 se opodn 4 vision filosofica tradicional, senén a unha
das crenzas mais arraigadas no sentido comin. Hume considerou que as nosas crenzas
relativas aos vinculos causais son de extraordinaria importancia debido a que a investigacion
cientifica do mundo fisico parece ser en gran medida unha investigacion das causas dos
fendmenos observables; pero tamén porque a relacién causa-efecto é esencial na nosa vida
cotia, particularmente nas nosas expectativas respecto dos acontecementos futuros, incluidas
as relativas ao modo en que habemos de actuar no mundo para conseguir os nosos propositos.
Cremos estar moi seguros do que temos que facer para quentar auga e prepararnos un té, do
que temos que facer para mover o hoso corpo para sair da habitacion... Hume repite con
frecuencia que as nosas certezas acerca do que acontecera no futuro baséanse en inferencias
causais. Parécenos que a causalidade se d4 no mundo fisico e no mundo psiquico, e entre o
mundo psiquico e fisico. Neste sentido, a nosa actitude basica ante o mundo consiste en
supofier que todo o que ocorre (a aparicion dunha cousa, o seu cambio, o seu aniquilacion...)
ocorre porque se deu unha modificacién en algures do mundo que a causou; outra cousa
tréuxoa ao ser. Esta idea exprésase en filosofia con a definiciéon do principio de causalidade:
todo o que existe necesita doutra cousa para existir que é a sta causa.

Unha causa é a relacién entre un obxecto precedente e outro contiguo, de tal xeito unidos que
a idea dun determina na mente a idea do outro. Todo o noso coiiecemento sobre cuestiéns de
feito esta gratuitamente baseado na relacion causa-efecto; non somos capaces de inferir a
existencia dun obxecto a non ser que mantefiamos esa conexion, A idea de causalidade é a
idea dunha conexidén necesaria entre o feito presente (A) e o que se deduce del, o feito
futuro (B); é dicir, en presenza do primeiro esperamos que se produza necesariamente o
segundo

Como establecemos esta relacion?

- A Experiencia: se a causalidade se deriva da experiencia (s6 por EXPERIENCIA podemos
inferir a existencia dun obxecto de doutro), a experiencia cobra especial interese e
importancia no pensamento de Hume. Por experiencia recordamos ter exemplos
frecuentes da existencia dunha serie de obxectos que sempre acompanaron a outros,
uns van sempre primeiro e os outros inmediatamente despois. Lembramos mentalmente
a sUa conxuncién constante en todos os casos pasados que cofiecemos e sen mais,
chamamos aos primeiros causa e aos segundos efecto, e inferimos a existencia duns da
existencia dos outros. Pero realmente esta conexion estd unicamente baseada en
experiencias pasadas e gardadas na memoria. Polo tanto a idea de causa e efecto
derivase da experiencia.



O pensamento de Hume, que busca a orixe do noso cofiecemento na experiencia, nega a
posibilidade de cofiecer calquera realidade que tente ir mais alad das nosas impresions e
ideas e por tanto nega a conexidn causal.

- O Costume: é un habito consolidado na mente. O costume produce un sentimento que
é a determinacion da mente para inferir que os casos presentes e futuros deben ser
similares a como foron e se comportaron os casos pasados. Polo tanto, o costume
produce unha propensién que nos leva a pasar dun obxecto 4 idea do seu compafeiro
habitual. E nesta propension motivada polo habito, onde reside a esencia da necesidade
da nosa mente. Polo tanto, a necesidade causal é algo mental. Conclusién: non hai
causalidade real, é dicir, o que ocorre na natureza é independente das operaciéns do
noso entendemento.

5.- ESCEPTICISMO EN HUME

Se entendemos por escepticismo a desconfianza no traballo especulativo e demostrativo da
razén, Hume é sen dubida un escéptico. Hume propofia opoiernos a toda poderosa razéon sen
limites defendida polo racionalismo. O escepticismo corta as as a un uso da razén dogmatico
gue estaban a facer os racionalistas, e sométea ao empirismo (& experiencia sensible): se non
hai impresién non hai coinecemento sé cuestiéns de feito. O escepticismo é adoptado como
unha posicién de contencion e freo 4 especulacién. A Unica area que Hume deixa para esa
especulacion é a das ciencias formais (ou area de relacions filosoficas), e tera un caracter
puramente probabilista.

Pero é necesario puntualizar a que tipo de escepticismo nos referimos cando falamos de
Hume. Debemos considerar dous niveis de escepticismo: o escepticismo rigoroso que
establece que non sabemos nada mais ald dos fendmenos nin poderemos sabelo nunca; e o
escepticismo moderado cuxa intencion é recofiecer a nosa ignorancia e limitaciéon cognitiva e
a posibilidade de erro incluso no que cremos cofnecer.

Estes dous tipos de escepticismos concrétanse en dous momentos histéricos: o escepticismo
pirrénico (escepticismo clasico de Pirrén e os seus seguidores) que se presenta como un
posicionamento extremo e paralizante. A posibilidade de calquera certeza é negada: nada
sabemos e nada poderemos saber nunca. E un escepticismo desmedido, polo tanto rexeitado
por Hume. E o escepticismo académico, un posicionamento moderado, recomendado no
plano gnoseoléxico como grado de dubida. E necesaria a precaucion e a modestia, que deben
acompanar a todos os razoadores xustos en todo tipo de investigaciéns. Permitenos tomar

conciencia da nosa propia limitaciéon. Para Hume é valido e recomendable.

O escepticismo tamén serd distinto dependendo do momento no que se presente:
escepticismo antecedente ou previo (é & dibida metddica de Descartes). Hume rexeita esta
metodoloxia cartesiana xa que este procedemento seria ad infinitum, pero non obstante,
valora as sllas consecuencias como precauciéon metodoléxica ao permitirnos abordar os
problemas con imparcialidade (limpeza da mente). E escepticismo consecuente ou a
posteriori: ocorre ao reflexionar sobre a ciencia adquirida ou sobre as investigacions
realizadas. Hume considera valido este tipo e equiparao ao académico. E posterior.



6.- O LEGADO DE HUME

Hume influiu nunha gran variedade de filésofos e pensadores posteriores. As slas ideas,
particularmente e o seu empirismo radical respecto aos limites do cofiecemento, espertaron a
Kant do seu "sofio dogmdtico” e marcaron a sUa primeira Critica. Tamén influiron en
movementos como o utilitarismo en personaxes como Adam Smith, Darwin e outros
pensadores da llustraciéon. O legado de Hume chega ata o século XX con Bertrand Russell e
despois os empiristas l6xicos. Nas primeiras décadas deste século xurdiu a chamada filosofia
da ciencia como unha disciplina auténoma doutras disciplinas filoséficas; o seu obxectivo era
formular unha “teoria cientifica” unificada para todas as ciencias. En particular, recuperaremos
a obra dos filésofos do Circulo de Viena. Neste grupo analizadbanse problematicas relacionadas
coa estrutura das teorias cientificas e os conceptos que as conformaban, os vinculos entre as
teorias e a experiencia, e a demarcacién entre o cientifico e o non cientifico. Estes debates
serviron para consolidar unha concepcién cientifica como dominante en corrente principal da
filosofia da ciencia.



