
LITERATURA GREGA

2º BAC. CURSO 2024-25

ALUMN@:

IES EDUARDO PONDAL
(COMPOSTELA)

DEPARTAMENTO DE CLÁSICAS





3

Idade do Bronce
1600 a . C. Os aqueos, primeiros 

gregos, invaden Grecia.
1.400 a. C. esplendor da Cultura 

Micénica. Enclaves no 
Peloponeso: Micenas, 
Tirinte, Tebas, Pilo, Ar-
gos...Relacións comer-
cias con Troia, Exipto, 
Sicilia...

1.250 a. C.: Guerra de Troia. Os 
gregos enfróntase aos 
pobos de Asia Menor 
para intentar controlar 
as rutas comerciais do 
Mar Negro, para ase-
gurarse a provisión de 
cereais.

1.200 a. C. Declive civilización 
micénica.

Idade do Ferro
1.100 a. C. Invasións dorias. 

aparición do ferro. Des-
aparición da escritura 
(Época escura).

900 a. C. Xurdimento das poleis 
como modelo admi-
nistrativo do mundo 
grego.

Época Arcaica
800 a. C.: reaparición da escritu-

ra (alfabética). Poemas 
homéricos. 

1. A ÉPICA: HOMERO
	 Os poemas homéricos son a testemuña literaria máis 
antiga en lingua grega. Ilíada e Odisea eran para os antigos unha 
especie de Biblia, libros básicos para todo, e coa súa lectura e 
comentario educáronse incontables xeracións de homes de Oc-
cidente.
	 Reflicten un estadio cultural primitivo: o home non é 
responsable dos seus actos, está en mans de forzas superiores 
como o destino, os deuses, o medo, a fama... Pero este mundo é 
variado e está matizado mediante unha riqueza de formas. Fronte 
a outras epopeas, obsérvase unha clara vontade de forma e un 
sentido estético de sobriedade para adecuar a forma literaria ó 
tema e ó contido.
	 A mellor comprensión do legado homérico débese aos 
descubrimentos arqueolóxicos e a comprobación de que a guerra 
de Troia foi un feito real na historia grega do segundo milenio a. 
C.; e tamén ao descubrimento do carácter oral da poesía homé-
rica, podendo así comparar a épica grega cos cantares de xesta 
doutros pobos e épocas.
	
CARACTERÍSTICAS DO XÉNERO ÉPICO

	 A épica é un xénero literario que narra as fazañas dun 
heroe ou as xestas gloriosas dun pobo.	
A denominación de «poesía épica» provén do adxectivo ἐπικός 
derivado do substantivo ἔπος«palabra», «relato» e xa especifica-
mente «poesía narrativa». A súa forma está descrita nos propios 
poemas polo uso do verbo ἀείδειν «cantar» e o substantivo 
ἀοιδός «cantor». Xa no primeiro verso da Ilíada aparece este 
verbo: «Μῆνιν ἄειδε, θεά,...» “canta, musa, a cólera...”. 
	 Os aedos eran poetas orais e, como o seu nome ἀοιδοί 
indica, «cantores», xa que literalmente cantaban sós ou acom-
pañados de instrumentos como unha cítara ou lira. A tradición 
popular atribúelles trazos como a cegueira ou o deambular de 
corte en corte. Eran profesionais, constituían un gremio e goza-
ban dunha gran consideración social tanto entre os  cortesáns 
dos palacios nos que cantaban, como entre o pobo que se reunía 
nunha praza pública a 
escoitar os seus cantos. 
Están inspirados pola 
musa ou por Apolo, polo 
que son considerados 
dalgún xeito como inter-
mediarios da divindade. 
O tema dos seus cantos 
son as xestas dos gue-
rreiros, a súa misión é 
inmortalizar as súas fazañas. O aedo canta a ἀρητή ou valor dos 
heroes, de xeito que o seus poemas épicos mostran unha galería 
de personaxes dignos de imitación. Son, por tanto, educadores 
do pobo, xa que transmiten feitos do pasado e unhas normas de 
conducta. Suponse unha serie de coñecementos sobre o pasado, 
que tiveron que chegarlle ó autor por vía oral. Non só se refiren 
estes coñecementos ó mito, senón a feitos culturais diversos: 



4

asembleas, consellos de personaxes importantes, catálogo das 
tropas, descrición de armaduras, palacios, carros de combate...

	 Ilíada e Odisea presentan características dunha épica an-
terior e da lingua grega do segundo milenio, reflexo da fase oral, 
de continua creación e recreación que precedeu á súa fixación por 
escrito. As características, propias da épica popular, son comúns 
ás dos outros grandes poemas épicos da literatura universal, e 
son as seguintes:

	 - Lingua arcaizante e artificial, que fundamentalmente é 
dialecto xonio, pero con formas doutros dialectos (eolio e ático) 
ou que desapareceron, palabras transformadas e adaptadas por 
necesidades métricas.
	 - Linguaxe formularia: frases feitas que se repiten; como 
os epítetos dun personaxe (“Aquiles, o dos pes lixeiros”, “Atenea, 
a de ollos de curuxa”) descrición dunha acción concreta (toma-la 
palabra nunha asemblea, o amencer, sentarse a comer ou beber...). 
O cantor combina á súa vontade estas frases, que serven de re-
cursos mnemotécnicos e teñen función ornamental, e improvisa 
baseándose nos argumentos que aprendeu de outros cantores.
	 - Uso de tópicos: hai símiles e comparacións xa consagra-
dos na literatura universal. Hai temas favoritos como as asem-
bleas de personaxes importantes, catálogo de tropas, descrición 
do heroe na batalla, das súas armas, do seu carro, mencionar as 
xenealoxías dos guerreiros...

	 A estructura métrica da poesía épica baséase no hexá-
metro, na que cada verso está composto por seis pes ou metros, 
formados cada un por unha sílaba longa e dúas breves (dáctilo                    
__ υυ), se ben as dúas sílabas breves poden substituírse por unha 
longa (espondeo __ __ ).

HOMERO AUTOR

	 Sobre da figura de Homero hai diversas teorías: dende 
os que cren que non existiu, ou que en todo caso so compoñería 
un dos poemas, ata os que o consideran personaxe real, autor 
de ambas obras. A discusión destas teorías deu orixe á chamada 
“Cuestión Homérica”, na que se enfrontaron básicamente dúas 
posturas: os analistas, que dubidaban da figura de Homero, e 
en modo algún admitían que compuxese os dous poemas; e os 
unitarios, que aceptaban a existencia dun grande poeta, autor de 
ambos poemas. Hoxe en día está máis aceptada a última teoría, 
aínda que non importen detalles como si se chamaba ou non 
Homero, si era cego, ou si nacera en Quíos ou Esmirna.
	 O noso poeta viviu no s.VIII a. C., pero a época cantada 
nos seus poemas é o s.XII a. C., aínda a Idade do Bronce. Entre 
ambas datas median os catro séculos da Época Escura, polo 
que o poeta tivo que recibir dalgún xeito esa información sobre 
unha época remota para el. A tradición oral, transmitida polos 
aedos, proporciónalle a Homero ese coñecemento e descríbenos 
o mundo dos seus antepasados con todo tipo de detalles, incluso 
as veces repite epítetos arcaicos que xa non eran ben entendidos 
pola xente da súa época, e que para nós teñen un significado 

Fresco de aedo, Pilos

Porta dos leóns, Micenas

Reconstrucción de Troia

Restos de muralla, Troia



5

escuro. Tamén comete pequenas incongruencias, como mesturar 
na súa narración elementos propios da súa época: menciona o 
ferro, aínda descoñecido polos aqueos e aportado máis tarde 
polos dorios.
	 A pesar de todo, na redacción dos poemas recoñécese a 
man dun artista, que modela o material oral que recibe mediante 
unha forma e un estilo, creando unha épica culta que se diferencia 
da popular polos seguintes trazos:

	 - Gran extensión dos poemas e unidade dramática, pois 
desenvolven unha soa acción do protagonista dentro dunha 
acción colectiva: Aquiles na Guerra de Troia, Ulises na Odisea.

	 - Forma narrativa: combinación de acción dramática e 
momentos dilatorios ou de menos tensión. O drama condénsase 
e apertase ó final das obras e acaba cun sosego: na Ilíada Aquiles 
devolve o cadáver de Héctor e chora con Príamo as desgracias 
dos homes; na Odisea, despois de matar Ulises ós pretendentes, 
reconcíliase cos familiares destes e visita ó seu pai.
 	 - Humanización: Hai poucos monstros e elementos 
máxicos fronte a outros poemas de outras culturas. Os heroes 
homéricos están por riba do home común, son modelo para el, 
pero tamén sofren como el. A principal característica é a súa 
ἀρητή (valor, virtude), que debe exhibir no combate. Esta virtude 
é innata na clase aristocrática e non a perden aínda que cometan 
accións imprudentes. Os heroes son,  nalgúns casos, descendentes 
de deuses e/ou se comparan con eles. A súa máxima aspiración é 
o recoñecemento público, que se ve reflectido no reparto do botín 
e que debe ser pregoado polos demais homes. Este honor tamén 
lle proporcionará unha fama inmortal (κλέος) para a posteridade.
	 Homero crea personaxes que son paradigma dalgunha 
virtude ou defecto: 

- Néstor: prototipo do ancián nobre, conselleiro do exér-
cito. É a personificación da prudencia no home.

- Diomedes: cabaleiro sen tacha, valoroso e hospitalario e 
o máis prudente de todos os da súa idade. Por isto é o portavoz 
da comunidade nos momentos máis graves e sucesor de Aquiles 
cando se retira do combate.
	 - Héctor: loita pola súa patria e polo seu pobo e nel xogan 
un importante papel o amor pola súa esposa e fillo e a com-
prensión das debilidades do próximo, Paris e Helena. O poeta 
configura o seu propio ideal de heroe: o heroe humanizado non 
alleo ás grandezas ou debilidades dos demais.
	 - Aquiles: Non sempre marcha de acordo cos ideais 
cabaleirescos, xa que está posuído pola ira. Tampouco modera 
os seus sentimentos cando morre o seu amigo Patroclo. Posúe 
os maiores atributos heroicos: fillo dunha deusa, as súas armas 
son fabricadas polo propio Hefesto, o máis fermoso dos heroes 
aqueos e os deuses máis poderosos están interesados no seu 
destino. É un heroe demasiado grande para estar encadrado e 
excede e enriquece os ideais cabaleirescos.
	 - Patroclo: destácase a súa fidelidade a Aquiles. As súas 
fazañas no canto XVI son un procedemento indirecto para reflectir 
a grandeza de Aquiles, con quen o confunden os troianos por 
levar as súas armas

Taboíña micénica de Pilos

Reconstrucción do palacio de Pilos

Máscara de Agamenón

Rapto de Helena, vaso



6

	 - Odiseo: Na Ilíada non é unha primeira figura e parece 
que ten menos trazos aqueos e aristocráticos cos demais. Non 
sobresae nel a valentía senón a reflexión o cálculo e a astucia e 
está mellor tratado na Odisea, onde destaca pola súa humanidade.

	 A intervención dos deuses antropomórficos na acción 
dos poemas é continua. A sociedade do Olimpo está estructura-
da sobre o modelo da micénica,  no cumio da pirámide estaría 
Zeus, seguido dos deuses olímpicos e deuses menores. O pai 
Zeus móstrasenos como auténtico pater familias e con vulgares 
rifas de esposos. O poeta dispuña dun repertorio de cantos épicos 
de tema mitolóxico aos que recorre cando é necesario e trata os 
temas con liberdade poética, ofrecendo variantes dalgún mito.
	 O home homérico non está concibido coa plenitude ra-
cionalista da época clásica, é previo ó nacemento da filosofía. O 
home non é responsable das súas accións, porque obra posuído 
por forzas superiores e estrañas. Hai pasaxes que representan 
as accións humanas motivadas por un deus: o deus da ou quita 
forza no combate, auxilia ós seus favoritos. O deus ou deusa 
inspiran sentimentos de ira, amor, paixón, serenidade, valor... 
Os personaxes compórtanse obedecendo os designios divinos, 
como sucede cando Patroclo cae no combate no canto XVI.

A ILÍADA (sinopse)

	 O tema principal da Ilíada é a cólera de Aquiles, no con-
texto da Guerra de Troia (Ilión), xa no seu noveno ano. 
	 Agamenón, o soberano supremo dos gregos, ofende 
ó sacerdote de Apolo, Crises, por negarse a devolverlle a súa 
filla. Apolo, en represalia, envía a peste o exército grego, polo 
que se ve obrigado a devolver á rapaza. Enfróntanse Aquiles e 
Agamenón e este quita a Aquiles a súa escrava Briseida. Aquiles 
encolerízase e retírase da loita. Tetis, nai de Aquiles, suplica a 
Zeus que desagravie o seu fillo causando unha desfeita entre 
os gregos. Zeus consinte.
	 De novo no combate, Paris, premido por Héctor, enfrónta-
se a Menelao nun combate singular e gregos e troianos aceptarán 
o resultado do dó. Cando Paris está a punto de ser derrotado, 
Afrodita líbrao e devólveo ao leito de Helena. O exércitos vol-
ven a enfrontarse. Ó ver ós troianos en apuros, Héctor acode 
á cidade para pedir oracións e sacrificios. O troiano Glauco e 
o grego Diomedes enfróntanse e, tras recoñecer os seus lazos 
de hospitalidade, intercambian as súas armas. Despedida de 
Héctor e Andrómaca. Paris e Héctor volven ó combate.
	 Continúa o combate. Aquiles persiste na súa retirada, a 
pesares da embaixada que lle envía Agamenón. Os gregos come-
zan a retroceder e a sufrir perdas importantes. Héctor disponse 
a incendiar as naves dos gregos.
	 Patroclo pídelle ao seu amigo Aquiles que lle preste as 
súas armas e que o deixe ir ao combate. Aquiles acepta, pero só 
até que rexeite o inimigo das naves. Patroclo,facéndose pasar 
por  Aquiles, causa estragos no campo de batalla ata que é morto 
por Héctor.
	 Héctor apodérase da armadura de Patroclo. Prodúcese 
unha loita polo cadáver de Patroclo, que conseguen recuperar 



7

os gregos.
	 Aquiles chora a Patroclo e decide vingalo. Tetis encarga 
a Hefesto unha nova armadura para o seu fillo.
	 Aquiles reconciliáse cos gregos, Briseida élle devolta, 
sae de novo ao campo de batalla e provoca unha matanza no río 
Escamandro, que se desborda en protesta por tanta violencia e 
pon en perigo a vida de Aquiles.
	 Aquiles diríxese a Troia e persigue a Héctor, que que-
dara fora das murallas. Zeus, despois de sopesar os destinos de 
ambos os dous cede ao de Héctor. Coa axuda de Atenea Aquiles 
dá morte a Héctor e aldraxa o seu cadáver, arrastrándoo arredor 
das murallas de Troia
	 Funerais por Patroclo e xogos atléticos no seu honor. 
Aquiles, sedento de vinganza arrastra o cadáver de Héctor en 
torno á pira funeraria de Patroclo. Príamo, guiado por Hermes, 
acode á tenda Aquiles para suplicarlle que lle devolva o cadáver 
do seu fillo. Aquiles consinte e concede unha tregua para que os 
Troianos celebren os funerais. Canto de Andrómaca, Hécuba e 
Helena. Funerais de Héctor.

CUESTIÓNS

1. Tema e argumento da Ilíada.
2. Principais trazos da poesía épica
3. Explica a “cólera de Aquiles” e as súas consecuencias
4. Explica a función do botín no código guerreiro.
5. Papel de Patroclo na Ilíada.
6. Características do heroe homérico (liñas principais da súa 
acción e personalidade)
7. Características do heroe homérico na figura de Héctor.
8. Características do heroe homérico na figura de Aquiles.
9. Papel dos deuses na Ilíada.
10. Diálogo de Héctor e Andrómaca: principais ideas e caracte-
rísticas.
11. Enfrontamento Héctor – Aquiles: principais características.
12. Relacións de amor e amizade na Ilíada
13. Causas mitolóxicas e históricas da guerra de Troia
14. Describe a morte de Héctor.
15. Por que Aquiles deixa de pelexar?
16. Por que acode o rei Príamo ao campamento dos aqueos?
17. Que apoios reciben aqueos e troianos de parte dos deuses?
18. Cal é o plan de Zeus na Ilíada?
19. Completa a táboa da páxina seguinte colocando o perso-
naxe que corresponda coas súas características. Ten en conta 
que os nomes propios rematados en –ida significan «Fillo de...» 
(Ex: Crónida, fillo de Cronos)



8

20. Completa no seguinte mapa o nome dos reis ou βασιλεῖςde 
cada reino. Sinala cun círculo o reino do ἄναξ ou soberano.

Bandos GREGOS (Europa) TROIANOS (Asia)
Outros 
nomes

Helenos, Aqueos, Arxivos, Dá-
naos, Micénicos

Dárdanos, Frixios, Teucros

Deuses 
partidarios

Atenea, Hera Afrodita, Apolo

H
ER

O
ES

 P
ER

SO
N

A
XE

S

Heroes S o b r e n o m e s /
caract.

Heroes S o b r e n o m e s /
caract.

Atrida, rei de 
Micenas sobera-
no supremo

rei de Troia

esposa de Aga-
menón

esposa de 
Príamo

filla de Agame-
nón sacrificada

Priamida, suce-
sor de Príamo

Atrida, rei de 
Esparta

esposa de 
Héctor

fermosa esposa 
de Menelao

fillo de Héctor

Pélida, o dos pes 
lixeiros

raptou a Helena

amigo de 
Aquiles

filla de Príamo, 
profetisa

ancián conse-
lleiro

Aliado de Licia

Tidida licio, enfrontou-
se a Diomedes

Laertíada, 
famoso pola súa 
intelixencia

Escapou da 
destrucción de 
Troia cara Italia

esposa de Ulises pai de Eneas
o grande, fillo 
de Telamón

fillo de Eneas

o pequeno, fillo 
de Oileo
Rei de Creta

	



9

- 800 a. C. Colonización grega 
polo Mediterráneo 
Occidental: Sicilia, 
Magna Grecia...

- 775-570 a. C. desenvolve-
mento das poleis. For-
ma de goberno predo-
minante: tiranía.

- 700 a. C. Aparición da infan-
tería pesada (ὁπλίτης) 
que combatía en for-
mación cerrada e com-
pacta, a falanxe. Ao 
ser a armadura menos 
costosa, poden partici-
par no exército grupos 
medios da sociedade 
que reclamarán unha 
maior participación na 
vida política.

- 650 a. C. Por influencia dos 
xonios Grecia adopta 
a economía moneta-
ria xurdida en Lidia. 
Gran movilidade so-
cial: xurde unha nova 
clase enriquecida polo 
comercio que reclama 
participación política 
e establecemento de 
leis escritas. Despra-
zamento do poder da 
aristocracia terrate-
nente aos comercian-
tes. 

- 594 a. C. Leis de Solón en 
Atenas. Os lexisla-
dores non consiguen 
solucionar as crises 
sociais, polo que se 
consolidan as tiranías. 
Os tiranos, nun prin-
cipio, facían reformas 
para beneficiar ao 
pobo, con poder abso-
luto obtido pola forza.

- 561 a. C. Pisístrato tirano de 
Atenas.

- 537 a. C. Tiranía de Polícrates 
en Samos, florecemento 
cultural e talasocracia 
no Exeo.

	 A poesía lírica é tan antiga como 
a épica. Os poetas líricos continuaron e 
desenvolveron os temas de Homero e 
Hesíodo, pero despregaron unha rica 
orixinalidade en canto ao pensamento 
relixioso e humano, reflexo do florece-

mento cultural (xurdimento do λόγος 
en Asia Menor)  e económico desta 
época (colonización e comercio polo 
Mediterráneo).
	 A lírica florece en Grecia entre os 
séculos VII e V a. C. O nome de “lírica” provén de λύρα xa que 
esta poesía era cantada por un solista ou un coro e acompañada 
por un instrumento musical.
	 A diferenza da épica, que narra fazañas en terceira persoa 
dirixidas a un público; a lírica describe sentimentos en primeira 
persoa, dirixidos a unha segunda persoa. O poeta invoca a un 
deus ou ao seu amado/a, ou aconsella a un compañeiro de ban-
quete, aos concidadáns ou ataca e maldice a alguén. 
	 Outra diferenza coa épica é a 

extensión dos poemas. Na épica 
a extensión é impredecible, ao 
igual que é impredecible a orde 
na que aparecen os elementos. 
Na lírica hai unha extensión 
limitada e domina a estructura 
ternaria: nos poemas hai un 
proemio, un centro e un epílogo. 

	 Ambos xéneros, épica e lírica, coinciden en ser cantos de 
festexo.

TIPOS DE POESÍA LÍRICA

- Lírica monódica (<μόνος +ᾠδή) cantada por un solista. A lin-
gua utilizada é o dialecto local do poeta: lesbio ou xonio princi-
palmente e ático nalgún caso. Pola temática e tipo de verso na 
monodia distínguese:

- Elexía (<ἔλεγος canto de dó) A súa temática é variada 
(exhortación á guerra, política, lamento, encomio ou 
loanza, epigrama funerario, conmemoración...). O verso 
usado é o dístico elexíaco (un hexámetro e un pentámetro). 
Destacan poetas como Calino, Tirteo, Solón, Mimnermo 
e Teognis.
- Iambo (< ἴαμβος, tipo  de pé ou metro). De contido 
burlesco e satírico. O verso usado é o iambo, formado 
por  υ __) Destacan Arquíloco, Semónides e Hiponacte.
- Poesía mélica (<μέλος música, poesía lírica). Canta o 
amor, ó viño e ás mulleres... O tipos de verso son variados. 
Desenvólvese principalmente en Lesbos, destacando Safo, 
Alceo e Anacreonte.

2. A LÍRICA

Banquete, vaso

Lira de marfil, s. XIII a. C.



10

- Lírica coral, cantada por un coro. O poeta expresa o sentir colectivo en himnos, cantos de guerra, 
loanza aos atletas triunfadores... interpretados en festas públicas das poleis. En dialecto dorio, 
destacan Píndaro, Alcmán, Íbico e Baquílides.

(A paxinación dos poemas correspóndese co libro Líricos griegos arcaicos, edición de Juan Ferraté, 
ed. El Acantilado.)

O IAMBO: ARQUÍLOCO DE PAROS

	 Arquíloco viviu arredor do 650 a. C.. Fillo bastardo 
dunha familia nobre, tivo que emigrar e gañar a vida como 
soldado mercenario, intervindo en guerras contra os tra-
cios (os parios tentaban colonizar Tasos). Na súa poesía 
descríbenos a dureza da guerra, as traizóns, búrlase do 
seu exército e de si mesmo cando abandona o escudo para 
salvar a vida: “pero salvei a miña vida, ¿qué me importa aquel 
escudo?”  (pax. 109, 6), é a antítese do heroe homérico.
	 Arquíloco amósase irrespectuoso cos principios tra-
dicionais e rexeita a hipocrisía e corrupción da súa época 

“Ningún cidadán goza de honor e de fama cando está morto”  
(páx. 131, 60)
	 No amoroso Arquíloco foi desgraciado, xa que un tal Licambes negoulle  o matrimonio coa 
súa filla Neobula. Os ataques a Licambes (páx. 139, 78) convertéronse nun tema na súa poesía e 
foron ata tal punto despiadados, que pai e filla aforcáronse pola vergoña producida. A pesar disto, 
Arquíloco tamén se nos amosa coma un poeta apaixonado e tenro: “un ansia tal de amor enredou o 
corazón e derramou nos ollos unha espesa néboa, roubándome do peito doces sentimentos” (páx. 141, 82)
	 Aparece nos seu poemas o tema da fugacidade da vida: “Xa non tes en flor a túa suave pel...” 
 

A MÉLICA: SAFO E ANACREONTE

	 Considerada como a lírica monódica en esencia, polo seu ton intimista na descrición da 
paixón e afecto. É unha poesía refinada, de gusto aristocrático, que valora a sinxeleza sen artifi-
cios. É unha poesía individual e persoal, executada en banquetes privados ou grupos pechados, 
xeralmente de elite.

SAFO DE LESBOS

Naceu e viviu na illa de Lesbos cara o 600 a. C. Foi contemporánea 
do poeta Alceo e parece que entre ambos houbo unha certa relación, xa 
que Alceo refírese a ela: «Safo, coroada de violetas, sacra, de sorriso de 
mel» (páx. 291, 19).

A súa pertenza á aristocracia da illa posibilitoulle unha educa-
ción esmerada e un gusto polo refinamento e a beleza, e o desprezo pola 
muller rústica (páx. 255, 18). Parece ser que enviuvou cedo e que vivía 
coa súa filla e os seus irmáns.

Tal vez por motivos económicos, dirixiu un círculo de rapazas 
ás que instruía na música, na poesía e no culto de Afrodita, para ela a 

deusa máis importante.
Nos seus poemas atopamos temas familiares (súa filla Cleis, os seus irmáns...): “Teño unha 

fermosa nena, que pode compararse ás flores de ouro, miña querida Cleis...» (páx. 259, 30). Abondan tamén 
as referencias ó círculo de rapazas que acudía a súa casa, falando das súas experiencias, da beleza, 
do amor, das unións cos mozos...Estas mulleres, das que coñecemos nomes como Atis, Anactoria, 
Góngula... son fermosas, provocan o amor: “Parece un deus ese home/que senta fronte a ti escoitándote 

Safo, fresco de Pompeia

Falanxe de hoplitas



11

moi preto/mentres falas docemente e ris cun xeito encantador./ Mais a min o corazón báteme no peito sen parar..”  
(páx. 243, 4). Pero tamén provocan os celos, a nostalxia: “Fíxosete odioso, Atis, preocuparte por min, e voas 
cara Andrómeda.” (páx. 257, 25).
	 Safo evoca o amor como forza transcendental, é sobria, pero chea de vigor e capaz de crear un 
clima poético a través da expresión espontánea dos seus sentimentos: Arrástrame, outra vez, Eros o que 
desmaia os membros,/doce animal amargo que repta irresistible. (páx. 257, 24)
	 Crea un novo e moderno concepto estético, a beleza está no que amamos (páx. 243, 5 ): o máis 
fermoso é o que unha ama.

Safo escribiu no seu dialecto local, o lesbio, pertencente o grupo eolio. A perfección da súa 
linguaxe fixo que algúns dos seus textos nos chegasen a través dos gramáticos como exemplo dese 
dialecto. Cultivou metros variados, creando a estrofa sáfica. 

CUESTIÓNS

1. Temas e características básicas da lírica grega
2. Tipos ou subxéneros de poesía lírica grega.
3. Diferencias entre épica e lírica
4. Temas e características principais na poesía de Arquíloco.
5. Xénero cultivado principalmente por Arquíloco.
6. Compara o concepto de guerreiro en Homero e Arquíloco
7. Temas e características principais na poesía de Anacreonte.
8. Ambiente e contexto no que se produce a poesía de Anacreonte.
9. Temas e características principais na poesía de Safo.
10. Ambiente e contexto no que se produce a poesía de Safo.

ANACREONTE DE TEOS

Anacreonte viviu entre o 570 e 485 a. C. Naceu en Teos, unha ci-
dade da Xonia, da que os seus habitantes, fuxiron tras a conquista 
persa para establecerse en Abdera, en Tracia. Despois dunha mo-
cidade en Abdera, Anacreonte marchou a Samos, invitado polo 
tirano Polícrates. Na súa corte cantaba nos banquetes celebrando 
o viño, as heteras ou os efebos e os praceres en xeral. Cando Polí-
crates é asasinado fuxe a Atenas, á corte do tirano Hipias, fillo de 
Pisístrato. Anos máis tarde, Hiparco, o irmán de Hipias é asasinado, Hipias deberá exiliarse e Ancreonte 
fuxe de novo a Tesalia para volver máis tarde a Atenas. Anacreonte é, por tanto, un poeta viaxeiro ao 
seu pesar, un “refuxiado” das invasións persas que é chamado polos tiranos e cando estes caen, ten 
que fuxir de novo. É un representante da Xonia refinada e decadente que ama o goce e os praceres.

Conservamos fragmentos breves e algún algo máis extenso da súa obra. Ten himnos aos deuses, como a 
pregaria a Dioniso (pax. 303, 7), no que nos amosa a un Dioniso amable que xoga con Eros,  con bebida 
moderada e con compostura, non como os bárbaro tracios ou escitas. Como Arquíloco, non lle gusta 
loitar e tamén tirou o escudo (páx. 313, 28), non desexa a riqueza (páx. 307, 12) e refúxiase no banquete 
(páx. 311, 21). Canta o amor e require a homes e mulleres (páx. 305, 9, 10...) e ataca os costumes sexuais 
das lesbias. O seu amor é sensual e se dirixe a unha hetera: déixame que beba, que estou sedento (páx. 
317, 36) ou desexa as coxas do amado (páx. 323, 50).
Aínda que se vexa vello, crese capaz de seducir ás rapazas, como no famoso poema da poldra tracia 
(páx. 327, 59). Noutras ocasións expresa o tema da fugacidade da vida e o medo á morte (páx. 319, 40). 
Expresa os vaivéns do amor (páx. 321, 43) e as súas contradicóns (páx. 331, 68), como despois glosará 
Catulo en odi et amo.

Anacreonte foi imitado por poetas posteriores,  que a partir do s. III a. C. reuniron as súas composicións nunha 
colección chamada Anacreónticas, que durante un tempo pasaron por ser obra do propio Anacreonte. Así creou-
se o termo “anacreóntica” para designar un subxénero da lírica, en verso de arte menor, que canta os placeres da 
vida, o viño e o amor.



12

- 490-479 a. C. Guerras Médicas:  
Os gregos, capitanedos 
por Atenas, vencen ós per-
sas (Batallas de Maratón, 
Termópilas, Salamina, 
Platea...) e consiguen frear 
a expasión do Imperio 
Persa cara occidente. Ate-
nas asume o liderazgo de 
Grecia.

- 477 a. C. Confederación Déli-
ca: alianza militar para 
controlar o perigo persa 
liderada polos atenienses, 
con base na illa de Delos 
 Talasocracia ateniense

- 462 a. C. Reformas democráticas 
de Pericles y Efialtes que 
aumentan competencias 
da asemblea (ἐκκλησία).

- 443- 429 a. C. Século de Pericles. 
Florecemento cultural, re-
modelación da Acrópole. 
Democracia ateniense

- 431-404 a. C. Guerra do Pelo-
poneso. Esparta vence a 
Atenas (ver páx. 19 )

- 404 a. C. Tiranía dos Trinta: go-
berno oligárquico proes-
partano. Réxime de terror.

- 403 a. C. Restablecemento da 
democracia en Atenas. 
Crises económicas e so-
ciais.

3. O TEATRO
A representación teatral é un acto:
	 - Relixioso: forma parte do culto a Dioniso e nel tena a 
súa orixe. As súas festas anuais eran no mes de xaneiro as Leneas 
, e no mes de marzo as Grandes Dionisias .
	 - Social: é un espectáculo popular, de goce do ocio de 
forma colectiva. Implica a participación do espectador, a súa 
reflexión sobre problemas humanos e temas políticos. 
O teatro era un instrumento educativo, ensinaba aos espectadores 
a ser bos cidadáns, algo necesario nunha sociedade que pretendía 
ser democrática.
A representación teatral está organizada pola πόλις ou Estado 
en forma de concurso, cun premio para o mellor poeta tráxico e 
outro para o mellor poeta cómico.
Os cidadáns ricos costeaban as representacións co pago de im-
postos e recibían honores se a obra era premiada. Estes «patro-
cinadores» denominábanse coregos (χορηγοί).

ELEMENTOS ESCENOGRÁFICOS

Tódolos compoñentes da obra teatral levaban máscara e disfrace.
•	 Na traxedia: vestiduras solemnes e luxosas, máscaras de 

expresión tráxica e o coturno, un calzado de madeira con 
sola bastante grosa. Este calzado especial aumentaba a 
altura dos actores conferíndolles unha «elevación moral».

•	 Na comedia:  disfraces de animais, mulleres e grotescos en 
xeral e máscaras cómicas.

En cada representación  teatral interviñan:
•	 actores: ata un máximo de tres,  polo que cada un debía re-

presentar varios papeis. Os actores eran sempre homes e des-
empeñaban papeis femininos cando era necesario. Ás veces 
podían intervir nenos e personaxes mudos, que non eran actores 
profesionais. Os actores recitaban e cantaban na escena.

•	 O coro: era fundamental na traxedia. Facía a función dun 
personaxe máis que dialogaba cos actores sobre o que estaba 
acontecendo. Os seu compoñentes denominábanse coreutas; e 
estaban dirixidos polo corifeo, que é quen toma a palabra can-
do había que recitar. O coro cantaba e danzaba na orquestra.

OS XÉNEROS TEATRAIS

	 A traxedia trata temas heroicos ou lendarios, é dicir, mi-
tolóxicos. Estes temas agrúpanse en ciclos: o ciclo troiano, ciclo 
tebano... O tratamento é solemne e a linguaxe maxestosa. Os 
protagonistas son heroes ou heroínas da mitoloxía.

Na traxedia grega exprésase claramente o sentimento 
tráxico da vida: céntrase no dolor humano.
	 Todo xira en torno ó heroe tráxico. O heroe é un personaxe 
que, a pesares de ser moralmente superior ós demais, non pode 
evitar cometer unha falta (ὕβρις) que altera a orde moral esta-
blecida ou aceptada pola sociedade. O destino ou ἀναγκή lit. “o 
inevitable”, que esta por riba de deuses e humanos, equilibrará de 
novo a balanza. O heroe pasa por unha situación de angustia que 

Teatro de Epidauro



13

é compartida polo público, espertando nel paixón e compaixón. 
Ao final o heroe acepta o destino e a xustiza divina que o liberan 
da súa angustia.
	 A función da traxedia era a de formar o pobo, darlle unha 
lección de temperanza e moderación  ensinarlle a ser un bo ci-
dadán. O público nas representacións liberaba as súas paixóns, 
producíndose nel unha liberación ou κάθαρσις
	 A comedia trata temas de ficción que nun principio cén-
transe nos problemas da polis (comedia política) e despois en 
temas da vida cotiá (comedia nova). O tratamento é desenfadado 
e a linguaxe é popular, próxima á fala do pobo. Os personaxes 
son xentes sinxelas da polis ou ben deuses ridiculizados e/ou 
animais.
	 A comedia perseguía fins semellantes ós da traxedia: 
liberar ó home das súas angustias e opresións. O heroe cómico 
por medios fantásticos consegue liberar a Atenas dos seus males: 
a guerra, os malos gobernantes, as incomodidades, os malos 
poetas... chegando a un estado de felicidade.

A TRAXEDIA: SÓFOCLES (496-406 a. C.)

É representante da época de Pericles. De familia nobre, 
desempeñou importantes cargos públicos e militares, séndolle 
algúns concedidos polo seu prestixio. Gozaba dunha grande 
popularidade e admiración do pobo ateniense.
	 O seu interese en asuntos políticos reflíctese nas súas 
traxedias: Antígona e Edipo Rei. Colaborou coa política democráti-
ca de Pericles, que buscaba:
- Favorecer as clases populares, pero manter a concordia coas 
clases altas.
- Compatibilizar a racionalidade coa tradición relixiosa.
- Compatibilizar a liberdade co respecto á lei.
	 Era demócrata conservador, temía a expansión do poder 
do Estado ata converterse nun tirano. Para el, antes que as leis 
do Estado estaban as leis non escritas ou naturais, que son as de-
fendidas polos deuses. 

- Obras: Antígona, Aiax, Edipo Rei, Traquinias, Electra, Filoctetes e 
Edipo en Colono.
	 O tema central das súas obras son os sufrimentos, miserias 
e grandezas do heroe.
	 O heroe tráxico de Sófocles é un ser superior, dotado de 
virtude ou ἀρητή. Arríscase a todo, ten un exceso de confianza 
en si mesmo e cae na súa propia arrogancia, cometendo así unha 
falta ou ὕβρις contra os deuses por crerse case como eles e por 
isto é castigado.
	 A vontade divina debe ser respectada sempre, pero ás 
veces ó obedecela non libra ó home de desgracias. Ex: Antígona 
é castigada por obedecer ás leis divinas antes que as humanas: 
desafía ás autoridades da polis e enterra ó cadáver do seu irmán, e 
cumpre así cos ritos relixiosos. Nisto radica a esencia da traxedia: 
o inevitable do sufrimento humano, o heroe non pode escapar ó 
sufrimento pola súa condición de humano.

Actores, fresco Pompeia

Sófocles



14

	 Unha das características do estilo de Sófocles é a chamada 
ironía tráxica, que consiste en que un personaxe é víctima consci-
ente ou inconsciente dun discurso con dobre sentido. A este dobre 
sentido tamén contribúen os xogos de palabras e ambigüidade 
semántica e gramatical. Con isto pretende aumentar a tensión do 
espectador que coñece por anticipado uns resultados que ignora 
o propio personaxe.

Edipo Rei
	 A acción comeza presentándonos a cidade de Tebas aso-
lada por unha peste que, segundo o oráculo de Delfos, só des-
aparecerá cando se atope e sexa expulsado da cidade o asasino 
de Laio, anterior rei da cidade. Edipo, actual rei, que conseguiu 
o trono como premio por descifrar o enigma da esfinxe e casou 
con Iocasta, viúva de Laio, pon todo o seu empeño en buscar ó 
culpable.Ó longo da traxedia Edipo vai descubrindo que el é 
culpable e que, sen sabelo, matou ó seu pai, Laio, e casou coa 
súa nai, Iocasta.
	 Edipo, un dos máis grandes heroes da traxedia grega, 
aparece coma un personaxe nobre e bo, que por amor á cidade 
fai todo o posible por liberala da peste e purificala expulsando 
ó asasino. A pesares disto, Edipo cae na arrongancia cando de-
spreza os vaticinios de Tiresias, cometendo unha ὕβρις,  polo 
que é culpable e convértese na súa propia vítima. Aínda que teña 
erros e defectos, o heroe sofre un castigo desmesurado, porque os 
crimes dos que se lle acusa foron cometidos sen intencionalidade 
e isto eximíao da responsabilidade legal. 

O verdadeiro conflicto radica na loita desigual e conde-
nada ao fracaso que o heroe emprende contra o seu destino. Sen 
pedirllo ninguén Edipo autocastígase provocando a súa cegueira 
para expiar o crime. So así,mediante o sufrimento e dolor o heroe 
descobre o máis íntimo de si mesmo, sendo o Edipo cego do final 
o que de verdade ve.

A COMEDIA:ARISTÓFANES (445-388 a. C.)

	 Ateniense e posiblemente procedente dunha familia de 
autores cómicos, Aristófanes vive un dos acontementos de maior 
importancia e repercusión na historia de Grecia: a Guerra do 
Peloponeso
	  Na súa obra estará sempre presente a situación política 
do momento: non só a presión externa que exercen os espartanos 
sobre Atenas, senón tamén as tensións internas que provocan a 
guerra en Atenas e que desembocan nos intentos antidemocráti-
cos para impoñer gobernos oligárquicos e proespartanos. Por 
tratar os problemas da πόλις esta comedia denomínase comedia 
política. 

Obras: Acarnienses, Cabaleiros, Nubes, Avespas e Paz (1ª etapa: a 
busca da paz. Comedias autenticamente políticas). Aves, Lisístrata, 
Tesmoforias, Rás, A Asemblea de Mulleres e Pluto. (2ª etapa: busca a 
evasión e propón situacións e solucións utópicas).



15

A Asemblea de Mulleres

A Asemblea de Mulleres presentouse a concurso no 392 a. C. A 
situación política en Atenas era a seguinte:

- 404 a. C.: A Guerra do Peloponeso finaliza coa derrota de 
Atenas ante Esparta. Atenas réndese baixo duras condi-
cións: entregar a flota a Esparta, demoler os muros longos 
e aceptar o goberno oligárquico imposto por Esparta, a 
Tiranía dos Trinta, que somete á cidade a un réxime de 
terror e persecución dos demócratas. 
- 403 a. C. Trasíbulo, ó mando dos demócratas, consegue 
restablecer a democracia en Atenas e facer fuxir ós Trinta.
- 395 a. C. Atenas alíase con Tebas, Argos e Corinto, ene-
migas de Esparta, para intentar acabar coa súa hexemonía, 
pero son derrotadas por Esparta en Coronea. 

	 Esta situación desastrosa infunde o desánimo no pobo 
ateniense e fai que os cidadáns se desentendan dos asuntos 
públicos e non teñan interese en participar na vida política. Este 
desinterese chega ata tal punto, que as autoridades establecen 
un soldo para fomentar que os cidadáns asistan a asemblea. As 
guerras fundiron a ambos bandos nunha crise económica e rom-
peron o precario equilibrio social, acentuándose a pobreza nas 
clase baixas, campesiños e artesáns. Os ricos precupábanse máis de obter maiores riquezas e pri-
vilexios, despreocupándose da actividade política. Xorden novos ricos procedentes de actividades 
pouco nobres, como os sicofantes, delatores profesionais que promovían xuízos e cobraban unha 
porcentaxe da multa imposta aos acusados. A Asamblea e a Heliea (tribunal popular composto 
por 6.000 cidadáns) debían preocuparse por encher as súas arcas para poder pagar os salarios 
dos xuíces e os funcionarios do estado, polo que se facían confiscacións inxustas. Neste clima de 
decadencia social e política represéntase esta obra de Aristófanes.
	
	 Nesta comedia plantéxase unha solución para salvar á cidade e Aristófanes recorre de 
novo á utopía: entregar ó poder ás mulleres, xa que esta é a única novidade que faltaba por ex-
perimentar na política ateniense. As mulleres, vestidas coas roupas dos seus maridos, cóanse na 
asemblea e conseguen levar a cabo o seu plan: depositar o poder nas mans das mulleres que ins-
tauran un réxime de comunismo total de bens e persoas. A artífice do plan é Praxágora, a pro-
tagonista da obra cun nome parlante que xa informa ao espectador sobre as súas capacidades: 
Πραξ-άγορα “a que actúa na ágora”.
	
	 Polo seu tema As Asambleístas é 
unha comedia política, xa que trata un 
problema da pólis, cuestiónase o sistema 
de goberno da cidade. Pero é sobre todo 
unha comedia utópica xa que a solución 
que se propón sería impensable para a 
cidade de Atenas, posto que destruiría 
os seus sinais de identadade: o dirixismo 
das mulleres acabaría coas asembleas, 
esencia do réxime democrático, e a co-
lectivización de bens acabaría co sistema 
xudicial, xa que non habería posibilidade 
de pleitos. A utopía é, por tanto, un tema 
cómico máis que un recurso.

Teatro de Dionisos, Atenas

Pnix, Lugar de reunión da Asemblea

Representación das Asambleístas no 
Teatro nacional de Atenas, 1956



16

De Edipo de Tebas 
haciendo memoria  
os cuento la historia 
con penas y glorias,  
de Edipo de Tebas.

Le dijo el oráculo, 
Edipo tu vida  
se pone movida 
serás parricida,  
le dijo el oráculo.

Seguía diciendo 
si bien yo detesto  
hablarte de esto, 
se viene, se viene un incesto,  
seguía diciendo.  
   
Sabiendo tal cosa, 
su padre el rey Layo  
veloz como un rayo 
le dijo a un lacayo,  
sabiendo tal cosa.  
   
Te irás con mi hijo 
no quiero que crezca  
haz tu que perezca 
como te parezca,  
te irás con mi hijo.  
   
Cumplida la orden, 
el muy desdichado  
con los pies atados 
quedose, quedose colgado,  
cumplida la orden.  
   
Edipo salvose 
y a Layo matolo,  
peleándolo el solo 
al cielo enviolo,  
Edipo salvose.  
   

Epopeya de Edipo de Tebas
(cantar bastante de gesta)

Les Luthiers

CUESTIÓNS

EDIPO REI DE SÓFOCLES

1. Tema central de Edipo Rei
2. Resume o argumento da obra en poucas liñas
3. Trazos do heroe tráxico en Edipo Rei
4. Desenvolvemento do mito de Edipo
5. Ironía tráxica en Sófocles con exemplos en Edipo Rei
6. Liñas básicas do mito de Edipo e o seu significado tráxico
7. Papel de Iocasta en Edipo Rei.
8. Personaxes de Edipo Rei
9. Explica o simbolismo de visión/cegueira ou luz/escuridade en 
Edipo Rei.
10. Explica que é o «complexo de Edipo» e se che parece 
apropiada esta terminoloxía no campo da psicoloxía.
11. Explica se en Edipo Rei se cumpren algunhas das 
características formais do drama clásico e de que recursos se vale 
Sófocles:

- Unidade temporal e espacial
- Número de actores
- Non representar a morte en escena

12. O crime cometido por Edipo coñécese dende o principio da obra 
de Sófocles?

13. A intervención do sacerdote fai as veces de prólogo. Indica cal 
é a situación da cidade de Tebas.
14 Que imaxe teñen de Edipo os seus concidadáns?
15. Cal é a actitude de Edipo ante os problemas da cidade? Que 
medidas adopta para salvala?
16. Cal é a proclama de Edipo?. Sinala un exemplo de ironía tráxica.

Estilo de Aristófanes

	 A linguaxe de Aristófanes é a lingua viva do pobo: directa, 
pero moi rica e imaxinativa. Recurre constantemente ós xogos 
de palabras, ó equívoco, ó dobre sentido e crea termos novos 
(como o prato ficticio que se ofrece ao final da obra, con 171 
letras).  Gústalle parodiar a traxedia, utilizando o tono tráxico 
para asuntos cómicos, e sorprender ao espectador con frases finais 
non esperadas.
	 En Lisístrata e na A Asemblea de Mulleres recurre a tópicos 
como a loita de sexos, o mundo do revés, as mulleres facendo 
de homes e viceversa, temas escatolóxicos e escenas eróticas 
hilarantes. Son frecuentes as escenas típicas onde se poñen 
de manifesto os defectos de ambos sexos: homes inútiles e 
miñasxoias, mulleres borrachas e obsesiondas polo sexo...etc.
	 O seu humor basease na parodia, na sátira e ataque 
contra os novos movementos intelectuais (os sofistas) e os homes 
destacados no campo da política e da cultura (Cleón, Pericles, 
Eurípides...). As súas comedias son unha importante fonte para 
coñece-lo ambiente ateniense do s. V. a. C.
	 Critica a tódalas clases sociais, pero escolle como 
protagonistas da súas obras ós personaxes do pobo chan que 
queren vivir tranquilos e sen guerras.



17

Semanas mas tarde, 
a Tebas avanza 
resolver alcanza 
cierta adivinanza, 
semanas más tarde.  
   
La Esfinge de Tebas, 
al ser derrotada,  
se ofusca, se enfada 
y se hace, y se hace pomada,  
la Esfinge de Tebas.  
   
Y sin darse cuenta 
casado el está 
con quien saben ya 
su propia mamá, 
y sin darse cuenta.  
   
De sus propios hijos 
hay larga secuela  
y aunque esto le duela 
Yocasta es abuela,  
de sus propios hijos.  
   
Edipo al saberlo 
en una entrevista  
con su analista 
se quita, se quita la vista,  
Edipo al saberlo.  
   
Al ver a una esfinge 
planteando un dilema,  
huid del problema 
cambiando de tema,  
al ver a una esfinge.  
   
Madres amantes, 
tomad precauciones  
con las efusiones 
de hijos varones,  
madres amantes.  
   
Por no repetir 
la historia nefasta  
de Edipo y Yocasta 
lo dicho, lo dicho ya basta,  
por no repetir.

17. Agón Edipo- Tiresias:
- Por que Tiresias se nega a contestar a Edipo?
- Que acusación formula o rei contra o adiviño? 
- É correcta a actitude de Edipo co sacerdote?
- Con que profecía resposta o augur?

18. Argumentos que usa Creonte contra as acusacións que lle fai 
Edipo.
19. É correcta a actitude de Edipo con Creonte?
20. Diálogo Edipo- Iocasta:

- Que oráculo ameazaba a casa de Laio?
- Como o interpreta a raíña?
- Que efecto producen as súas palabras en Edipo? .
- Segundo as explicacións de Iocasta, explica a etimoloxía de 
Edipo provén de οἰδέω «inchar» + πούς, ποδός «pé»

21. Que noticias trae o mensaxeiro e que dobre efecto producen no 
rei?
22. Por que Iocasta lle impide a Edipo continuar coas súas indaga-
cións?
23. Que datos aporta o servo pastor para a solución definitiva do 
conflicto?
24. Comenta a opinión do coro sobre a felicidade humana.
25. Cal é a función do relato do segundo mensaxeiro?
26. Que importancia teñen os oráculos e o destino neste drama? 
Pódese evitar a traxedia?

AS ASAMBLEÍSTAS DE ARISTÓFANES

1. Tema e argumento das Asambleístas de Aristófanes.
2. Situación política de Atenas no cambio do século V-IV como 
inspiración de Asembleístas
3. Personaxes das Asambleístas: tópicos masculinos e femininos.
4. A utopía na obra de Aristófanes.
5. O tópico do mundo ao revés nas Asambleístas
6. ¿Por que as Asambleístas pode considerse unha comedia 
política?
7. Sátira e denuncia social e política na obra de Aristófanes: clase 
política, actitude dos cidadáns, sicofantes...
8. Situación da muller na Antiga Grecia: dereitos políticos, vida 
doméstica.
9. Funcións da asemblea (  ) e 
requistos dos seus membros.
10. Explica o nome parlante de Praxágora, 
atendendo á súa etimoloxía
11. Argumentos de Praxágora a favor do 
goberno de mulleres
12. Explica o plan de Praxágora para 
conseguir un bo goberno na polis, pros e 
contras.
13. Quen eran os sicofantes? Alusións na 
obra.
14. Busca exemplos dos recursos cómicos: 
tópicos dos sexos, escenas eróticas, temas 
escatolóxicos.
15. Elementos innovadores ou revolucionarios 
no teatro de Aristófanes sobre a muller e o 
seu papel na sociedade: As Asembleístas.



18

4. A PROSA
As primeiras manifestacións literarias gregas, ó igual que 

nas outras culturas, aparecen en verso. Non só os poetas, senón 
tamén os filósofos expuñan o seu pensamento en forma poética. A 
prosa nace co desenvolvemento dunha mentalidade racionalista, 
que intenta despoxar as lendas herdadas dos devanceiros dos 
elementos fabulosos ata chegar a un núcleo verdadeiro. Xunto 
coa física e a filosofía, que intentan explicar racionalmente o 
mundo, xurde a historia, que intenta explicar feitos xeográficos, 
históricos e étnicos pola vía empírica e da investigación. Para estes 
novos xéneros literarios a forma máis adecuada é a prosa, pois 
é capaz de organizarse en formas lóxicas, non é repetitiva como 
a poesía e é un instrumento máis frío da razón fronte ó carácter 
emocional da poesía.

A HISTORIOGRAFÍA
	 Ó igual que a filosofía e a ciencia, as orixes da historio-
grafía están en Xonia no século VI a. C. O termo ἱστορία provén 
de οἷδα, saber por ter visto, e significa “narración do que se veu 
e por tanto coñécese”. Así o seu obxecto ven sendo narrar as 
experiencias e sucesos vividos ou indagados polo propio autor. 
Este concepto primitivo foi evolucionando ata chegar a Tucídides.

XENOFONTE (430-354 a. C.)

	 Aristócrata ateniense, discípulo de Sócra-
tes, admirador de Esparta, e que axudou a 
Ciro o Novo no seu intento de arrebatarlle 
o trono ao seu irmán Artaxerxes. A súa co-
laboración cos espartanos en contra da súa 
patria ocasionoulle o desterro. Os lacede-
monios compensárono regalándolle unha 
vila en Escilunte (Olimpia), onde redactou 
a maior parte das súas obras.

Obra
	 - Obras filosóficas: Memorables, Apoloxía de Sócrates e 
Banquete, de influencia socrática. Pódese incluír neste grupo o 
Económico, porque un dos seus interlocutores é Sócrates; pero 
polo tema que trata, a administración doméstica, pódese encadrar 
dentro das obras técnicas.
	 - Obras técnicas: Constitución de Esparta, de carácter po-
lítico; sobre a equitación: Hipárquico, Sobre a equitación; sobre a 
caza: Cinexético; sobre política e economía: As rendas.

	 - Obras históricas: 

As Helénicas é a súa principal obra histórica. Dividida en sete 
libros nárranos a historia de Grecia dende o ano 411 ó 362 a.C.. 

-S. IX-V a. C. Esparta (capital de 
Lacedemonia ou Laco-
nia):. estado militar cun 
réxime oligárquico.

- 900 a. C fúndase pola unión de 
aldeas rurais, seguindo 
a constitución dictada 
polo mítico Licurgo. Os 
principais órganos de 
goberno son:

Diarquía: dous reis de distintas 
dinastías con poucos 
poderes.

Éforos (ἔφοροι): cinco funcio-
narios de maior poder 
que dirixían a política 
exterior, o exército e os 
órganos de goberno.

Xerusía (γερουσία): consello de 
28 anciáns que xunto cos 
dous reis cooperan cos 
éforos.

Apella (ἀπελλά): asamblea de 
cidadáns (espartiatas) 
maiores de idade que 
podía vetar as propostas 
da xerusía e os éforos, 
pero non ten capacidad 
de decisión.

- s. VIII-VII a. C. expándese con-
quistando e sometendo 
aos seus veciños do Pelo-
poneso: Mesenia, Argos 
e Arcadia.

- 550 a. C. Fúndase a liga do 
Peloponeso: os estados 
do Peloponeso quedan 
obrigadso a prestar axu-
da militar a Esparta

- 443- 429 a. C. Século de Peri-
cles. Florecemento cul-
tural, remodelación da 
Acrópole. Democracia 
ateniense, os pricipais 
órganos de goberno son:

Boulé (βουλή): Consello formado 
por 500 membros elixi-
dos por sorteo de entre 
asemblea por un ano. 
Deliberan sobre os asun-
tos xerais que decidirá 
a asemblea, preparan 
as leis e aconsellan á 
ekklesía.

Ekklesía (ἐκκλησία): Asemblea 
formada por tódolos ci-
dadáns (varóns maiores 
de 21 anos, libres e fillos 



19

Continúa o relato de Tucídides ata chegar o fin da hexemonía 
tebana. Ao ser a continuación da obra de Tucídides, sufriu me-
noscabo na súa apreciación literaria; sen embargo valóranse nela 
o bo coñecemento das cuestións militares, a boa caracterización 
dos personaxes principais, eficaz descrición de escenas illadas e 
a sinxeleza de linguaxe.

A Anábase é unha especie de diario militar que nos relata a 
fracasada expedición de axuda a Ciro o Novo, aspirante ó trono 
persa. Xenofonte trabara amizade con este príncipe persa e sentía 
admiración por el, afirmando que  era «o home máis apto para 
reinar e o más digno de gobernar entre os persas que sucederon a 
Ciro o Vello» e engadía «xuzgo que ninguén foi amado por máis 
personas nin entre os gregos nin entre os bárbaros».
A obra quizais foi escrita para xustificar a súa labor como estra-
tego, polo que en moitos momentos pode faltar a obxectividade. 
Destaca, sobre todo, pola súa descrición xeográfica e etnográfica.

de pai e nai ateniense) 
que vota e aproba leis, 
declara a paz ou a guerra 
e decreta desterros (os-
tracismo). É o máximo 
órgano de goberno e 
dirixe a política interior 
e exterior.
Maxistrados: Dez ar-
contes ou gobernates 
(ἄρχοντες) elixidos por 
sorteo executaban as de-
cisións da asemblea. Dez 
estrategos ou xenerais 
(στρατηγοί) elixidos por 
votación dirixíana políti-
ca interior e exterior.
- 431- 404 a. C. Guerra 
do Peloponeso: Atenas 
e Esparta enfróntanse 
polas seguintes causas: 
- Oposición dos seus 

reximes político-
económicos.

- Presión sobre Esparta 
de cidades comercias 
que non formaban parte 
da Liga Délica, como 
Corinto e Megara.
- Rivalidade entre Ate-

nas e Esparta 
pola hexemonía 
de Grecia.

- Desexo de Esparta de 
frear a expan-
sión de Atenas.

- Liberación dos estados 
sometidos ao 
poder ateniense

- 431-421 Guerra “Ar-
quidámica”, comeza-
da polo rei espartano 
Arquidamo. Victorias 
igualadas: Atenienses 
por mar, espartanos por 
terra.
- 429 Peste de Atenas: 
morre Pericles.

- 421 Paz de Nicias: tratado por 
50 anos.

- 415 Expedición a Sicilia: o 
bel ic ista  Alcibíades 
consegue permiso da 
Asemblea para axudar 
a colonias atenienses 
contra Siracusa. Alci-
bíades, desterrado por 
acusación de sacrilexio, 
abandoa a expedición 
e refúxiase en Esparta. 
Esparta acude en axuda 



20

	 A Ciropedia é unha histo-
ria novelada da vida de Ciro o 
Vello, creador do Imperio Persa. 
Trata os feitos históricos con 
grande liberdade e abundan os 
discursos de carácter moralizan-
te. Para a descripción de Ciro 
o Vello, Xenofonte basáse na 
personalidade de Ciro o Novo.

	  O Hierón consiste nas 
conversacións do poeta Simó-
nides co tirano Hierón acerca da 
tiranía.

	 O Axesilao é un eloxio do 
rei espartano Axesilao.
	

Xenofonte destaca máis como narrador que coma crítico. 
Se como filósofo Xenofonte é un pensador superficial, que non 
resiste a máis mínima comparación con Platón, como historia-
dor está tamén moi lonxe do rigor de Tucídides. Xenofonte é un 
historiador parcial que non oculta a súa simpatía por Esparta, 
carece do rigor de Tucídides ao encararse cos feitos históricos, non 
chega as causas profundas destes feitos, chegando a explicacións 
non racionais como a cólera divina ou vinganza dos deuses. É 
un escritor ameno, pero pouco profundo.

Tucídides (460-396? a. C.) explica a His-
toria partindo do home e das circuns-
tancias que o rodean, dende un punto 
de vista racional que exclúe a influencia 
divina e as explicacións relixiosas. Que-
re facer unha obra imperecedoira: nas 
súas propias palabras, κτῆμα ἐς ἀεί, 
«posesión para sempre». Para conse-
guilo non só describe feitos concretos 
e particulares senón que analiza e 
relaciona as diferentes situacións histó-

ricas, concluíndo que a natureza humana, τὸ ἀνθρώπινον, 
sempre aspira ó poder e ó proveito particular. Esta constante 
do comportamento humano fai que a Historia, sempre fiel á 
realidade, ensine non só cousas do pasado, senón tamén do 
futuro (estructura cíclica da Historia). Vemos en Tucídides 
un claro antecedente do materialismo histórico.

de Siracusa. Fracasa a 
expedición.

- 413 reanúdase a guerra. Espar-
ta pide axuda a Persia 
e equipa a súa flota coa 
axuda persa.  Na batalla 
de Decelia Esparta cerca 
a Atenas por terra.

- 411 Triunfo da oligarquía en 
Atenas: Consello  (boulé) 
de 400 membros e Asem-
blea (ekklesía) de 5.000 
membros. Sublevación do 
exército e proclamación 
de Alcibíades como xefe 
supremo.

- 406 Batalla das Arxinusas: anque 
vence  Atenas,  os xenerais  
son condenados por non 
socorrer ós naúfragos.

- 405 Batalla de Egospótamos: de-
rrota definitiva de Atenas.

- 404 Consecuencias da guerra do 
Peloponeso para Atenas: 
derribar os muros lon-
gos, entregar case toda 
a súa flota e someterse a 
Tiranía dos Trinta, réxime 
de terror cun goberno 
oligárquico proespartano. 
Atenas perde a hexemo-
nía sobre as polis gregas. 
A guerra debilita tamén 
a Esparta, sendo Persia 
quen máis beneficio saca 
desta guerra.

- 403 restablecemento da demo-
cracia en Atenas

- 401 a. C. Batalla de Cunaxa: mo-
rre o príncipe persa Ciro o 
Novo, en rebelión contra 
o seu irmán Artaxerxes.  
Retirada das tropas mer-
cenarias gregas (anábasis) 
baixo o mando de Xeno-
fonte.

- 399 –394 a. C:  Novos enfron-
tamentos entre Esparta 
e Persia, baixo o rei 
Axesilao II de Esparta.

- 395 a. C. Guerra de Corinto: 
Atenas, Corinto, Tebas 
e Argos, apoiadas por 
Persia, atacan a Espar-
ta.

Relevo de Ciro o Grande, Pasagarda



21

- 394 a. C. Os persas, dirixidos 
polo ateniense Conón, 
vencen aos esparta-
nos en Cnido. Os es-
partanos derrotan aos 
atenienses e tebanos 
en Queronea. Persia e 
Esparta volven a enten-
derse ao intentar resta-
blecer os atenienses a 
Liga Délica.

- 387 a. C. Paz entre Esparta 
e Atenas (Tratado de 
Antálcidas), mediado 
polos persas

- 377 a. C. Creación da 2ª Liga 
Délica para defenderse 
das violacións do trata-
do de paz por parte de 
Esparta.

- 371- 362 a. C.: Hexemonía 
tebana co xeneral Epa-
minondas.

BIBLIOTECA 
MITOLÓXICA 

DE 
APOLODORO

A Biblioteca mitolóxica é un libro 
elaborado entre os século I e II 
d. C. que recolle de xeito deta-
llado, pero incompleto a mito-
loxía grega dende a creación do 
mundo até a guerra de Troia.
Durante moito tempo esta obra 
foi atribuída a Apolodoro de 
Atenas, un autor que viviu no 
s. II a. C. entre Alexandría e 
Pérgamo, porque el tamén ela-
borara un compendio mitoló-
xico máis exhaustivo en verso. 
No s. XIX quedou demostrado 
que este Apolodoro de Atenas 
non podería ser quen escribiu 
a Biblioteca, polo que ao autor 
da Biblioteca se lle chamou 
“Pseudo-Apolodoro”.

A Biblioteca foi usada como un 
libro de referencia para o co-
ñecemento da mitoloxía dende 
os clasicistas até a actualidade. 
Relata os mitos gregos con-
tando a historia das grandes 
dinastías de heroes e os seus 
principais episodios.
Orixinariamente estaba com-
posta por catro libros, dos que 
conservamos tres, xa que o 
cuarto perdeuse. Pero ademais 
dos tres libros, consérvanse 
sete Epítomes (resumos) elabo-
rados a partir da edición com-
pleta, que foron descubertos a 
finas do s. XIX, e que inclúen a 
parte perdida.



APUNTAMENTOS



APUNTAMENTOS



TEMARIO GREGO 2º DE BAC

1. A ÉPICA: HOMERO
- Principais características do xénero épico
- A figura de Homero
- Lectura: Ilíada, cantos I, VI, XVI, XXII

2. A LÍRICA
- Principais características da poesía lírica grega
- Arquíloco, Anacreonte e Safo
- Lectura: fragmentos de Arquíloco, ana creonte e Safo.

3. O TEATRO
- Principais características do teatro grego: traxedia e 
comedia
- Trazos da traxedia centrados en Sófocles 
- Trazos da Comedia centrados en Aristófanes
- Lecturas:  Edipo Rei de Sófocles
               As Asambleístas de Aristófanes

4. A PROSA
- A Historiografía: Xenofonte
- Tradución: selecta de textos de Xenofonte
- A Biblioteca de Apolodoro.
- Tradución: selecta de textos de Apolodoro

Bibliografía
- Historia de la Literatura Griega, López Férez, J. A. (ed.), ed. Cátedra.
- Introducción a Homero, R. Adrados e outros, ed. Labor
- Antología de la Ilíada y la Odisea, Ruipérez, Martín s., Fundación Pastor de Estu-
dios Clásicos.
- Atlas Histórico Mundial, Kinder & Hilgemann, ediciones Itsmo.
- Introducción das obras de Xenofonte, publicadas na ed. Gredos.
- Introducción das obras de Aristófanes publicadas na ed. Estudios Clásicos.

WEBS
- Wikipedia
- http://ciug.gal/
- www.culture.gr
- http://aspasiamelide.blogspot.com
- www.culturaclasica.com...


