A épica homérica: A Iliada

Caracteristicas da poesia épica.
O ciclo troiano.

Tematica e ambiente.
Estrutura.

O heroe homérico: a areté

Os deuses.

NSOl LN =

A cuestién homérica.
1.-Caracteristicas da poesia épica.

A literatura grega e polo tanto tamén a poesia épica definese pola stia forma,
non polo tema; asi Hesiodo é o outro gran poeta épico heleno, posterior a
Homero, que xa utilizaba a escritura e o primeiro en asinar a siia obra. As obras
de ambos comezan cunha invocacion 4 Musa e presentan a forma de series
indefinidas de hexdmetros dactilicos, o verso da épica.
Mrviv a&dé Bea | TIRA RGO "AyiARds

A poesia homérica fundaméntase na tradicion oral e son os propios poemas os
que nos dan informacion sobre este aspecto: o aedo é un cantor que se
caracteriza pola sua profesionalidade, que percorre prazas e pazos para cantar
as xestas dos guerreiros (kAéa ‘avdpwv) do seu repertorio, acompanado dun
instrumento de corda. Séculos mais tarde (s.VII) os aedos ou cantores
convértense en rapsodas, que sO recitan; € posible que Hesiodo fose xa un
rapsoda, posto que as musas danlle um bastén, ¢af3dog, elemento co que se
marcaba o ritmo.

O estudo da épica eslava fixo posible a comprension da épica grega e o seu
funcionamento:

a.-Toda épica oral caracterizase pola serie indefinida de versos, en Homero, o
hexametro dactilico.

b.- O autor non se basea nun texto memorizado, senon que vai improvisando
sobre 0 “memorizado”.

c.- Para a improvisacion acode a un repertorio de argumentos e temas que
aprende doutros cantores: asembleas, catalogos de naves e tropas, descricion de
armas... dependendo do interese do publico, amplia ou acurta.

d.- S6 é posible entender a creacion literaria oral mediante a stia principal
caracteristica: a diccion formular, artellada manexando continuamente
férmulas. Unha formula é a repeticion de palabras, sintagmas e, as veces



A épica homérica: A Iliada

mesmo incluso versos', que tefien un esquema métrico comun. As férmulas
incorpéranse en tramos ou lugares de versos concretos, que son as cesuras.
Unha férmula ten que repetirse e aportar sempre o mesmo valor métrico, ainda
que non sempre ocupe o mesmo lugar no verso. A férmula mdis frecuente é o
epiteto ou mencidons a personaxes divinos ou humanos que forman un
repertorio ao que acode o poeta segundo as necesidades métricas,
independentemente do contexto: as naves son rapidas, céncavas ou negras;
rapidas a pesares de levar dez anos varadas. Outras formulas son Aquiles o de
pés lixeiro, Aquiles linaxe de Zeus, Zeus altitonante, Zeus amoreador de nubes...
niotvia untne mowéva Aawv PotBocAmoAwv Tenen todos a mesma estrutura
métrica: — | — — — —

e.- E unha lingua artificial: pantoépica e pancrénica, ¢ dicir, nela atopamos
mesturados todos os dialectos, ainda que o xonico parece ser o orixinario e mais
antigo, e palabras e morfemas que son de épocas moi diferentes, desde a
reconstrucion da F (digamma), xenitivo arcaico en —oio, ausencia de aumento...
até o atico, mais regular. Son precisamente as formulas as que gardan mellor os
arcaismos, dos que xa en época clasica descoriecian as veces o seu significado.

2.- O ciclo troiano.

Polo xeral a épica toma os temas das lendas heroicas, que adoitan referirse a
feitos e personaxes historicos, pero que foron transformados pola imaxinacion
popular. Estas lendas organizanse no que se chaman ciclos épicos: conxunto de
obras que xiran sobre un tema comun. Encol da guerra de Troia produciuse
unha concentracion de lendas de heroes locais: Aquiles (de Ftia, en Tesalia),
Odiseo (de Itaca), Agamendén (de Micenas), Diomedes (de Etolia), Ayax
Telaménida (de Salamina), Ayax Oiliada (de Locride), etc. Todos eles intégranse
na expedicion a Troia, e, a partires de aqui as stias lendas interrelacionanse.

Habia na antiga Grecia, que se saiba, tres ciclos épicos:
- ciclo tebano: trataban sobre todo o relativo a cidade de Tebas, a sua
fundacion, a vitoria de Edipo sobre a esfinxe e matrimonio posterior, o
desterro de Edipo, a loita dos seus fillos... Non conservamos poemas
épicos, pero si traxedias.
- ciclo troiano: precedentes da guerra de Troia, triunfos de Aquiles,
destrucion de Troia (IAlov Tépo1c), acontecementos posteriores 4 morte
de Héctor...A Iliada pertenceria a este ciclo.

' A repeticion de versos completos tamén facilita o labor. Por exemplo Hera di a Atenea:
“Fuxirdn os arxivos ds suas casas, d sua terra, polo ancho dorso do mar e deixardn como trofeo para
Priamo a argiva Helena...” [...] Logo Atenea preséntase ante Odiseo e dille: “Odiseo, fecundo en
recursos: Fuxiredes os arxivos ds vosas casas, 4 vosa terra, nas naves de moitos bancos e deixaredes como
trofeo para Priamo a arxiva Helena...”



A épica homérica: A Iliada

-ciclo dos regresos ou vootot: serian as aventuras dos heroes na sta
volta 4 casa despois xa da guerra de Troia; o0 mais famoso, a Odisea.

3.-Tematica e ambiente

O tema central da Iliada, é un episodio que ocorre no décimo ano do asedio a
Troia (Ilion): a colera (péviv, 1 palabra do poema) de Aquiles fronte a
Agamendn porque o deshonra deixandoo sen unha parte do seu botin, a
escrava Briseida (lembremos que o botin é a materializacion do reconecemento
dos demais, da gloria que se persegue); Aquiles retirase do combate o que
ocasiona derrotas aos aqueos, xa castigados por Apolo cunha peste. Patroclo,
amigo de Aquiles, sae a loitar coas armas deste, morrendo a mans do troiano
Héctor. Aquiles entéon decide volver a combater para vingarse, derrotando e
matando a Héctor; durante dias, aldraxa o seu caddver. No pentltimo canto
celébranse os xogos en honor a Patroclo; a obra remata co pranto de Priamo, pai
de Héctor, ante Aquiles, que consinte en lle entregar o cadaver de Héctor.

Nos poemas homéricos cruzanse dous niveis historicos:

— a época na que ocorreron os acontecementos que se narran, a
Idade do Bronce da época micénica. Os elementos que nos remiten
aqui son sobre todo o referido a cultura material, como armas,
carros...

— a época arcaica (sobre o 700 ou antes) que se reflicte no marco
social e constitucional, a Grecia do oikos, a de grandes
terratenentes nobres e unhas clases inferiores que aparecen sé
secundariamente, coma os criados e sefiores presentes sobre todo
en metéforas e similes”.

O ambiente no que se situa a acciéon é un mundo de guerreiros aristocratas
iguais (BaoiAeic), presidido por un soberano (&va&) ou rei de reis, que se rexen
por un cddigo de honor que cobra significado nos combates singulares (os
choques de masas de guerreiros s6 aparecen referido nas metaforas ou similes)
e nas asembleas de guerreiros. O pobo esta totalmente subordinado ao
aristocrata que pensa no seu benestar e sobre todo na stia gloria: a guerra é
soamente un instrumento de riqueza e fama.

Hai un sentimento exacerbado do valor persoal e da destreza no combate como

? Na presencia de similes podemos apreciar a grandeza poética do poeta, menos atado aqui a
tradicién. Serian similes "botaron a andar como os ledns no medio da negra noite” (1l. 10.301) ou en
(1. 15. 362): Apolo derriba o muro dos aqueos coa facilidade coa que un menifo desbarata un
castelo de area na praia; ou cuando Patroclo chorando, implora a Aquiles como cando una
menifia turra da saia da stia nai para que a colla no colo (Il. 16.7).



A épica homérica: A Iliada

medios para acadar a gloria imperecedoira, que é o que perseguen os heroes.

Neste mundo guerreiro valoranse ademais a elocuencia nas asembleas, a
prudencia nas decisidns, a astucia e a intelixencia practica, pero chdmanos a
atencidn o alto aprecio dos lazos familiares, da amizade e da hospitalidade, que
pode estar por riba da condicion obrigada de inimigos no campo de batalla.

Neste mundo a accion humana e a accién divina non tefien limites claros: a
vontade divina, que non ten por que ser xusta ou razoada, intervén
continuamente na accion humana e prevalece sempre sobre a vontade humana.

Na Odisea, sustentada mdis nos contos populares e obra na que predominan as
aventuras, o comportamento da nobreza ¢ mais reveladora das pautas de vida
cotid e doméstica. Do mesmo xeito, os valores dos guerreiros primitivos priman
na Iliada: o heroe é forte e valente, orientado polo honor; na Odisea é astuto e
con habilidade practica para salvar todas as dificultades.

Na Iliada, guerreira e occidental, predomina unha sociedade aristocrata
piramidal, como xa vimos; a Odisea, de aventuras e oriental, reflicte, sobre todo
na actitude dos pretendentes os cambios socias dunha nobreza rebelandose
contra o rei para dar lugar a un novo réxime politico (s. VII), a oligarquia.

4.- Estrutura

Como xa queda dito a Iliada narra so os acontecementos que tefien lugar
durante catro dias dunha guerra que durou dez anos, concretamente a colera de
Aquiles, o mais valeroso dos guerreiros aqueos, humillado por Agamendn,
caudillo da coalicién. Tras o enfrontamento de ambos na asemblea, Aquiles por
orde de Atenea, renuncia vingarse con sangue de Agamenon, pero abandona a
loita contra os troianos e retirase ao seu campamento cos seus guerreiros. A
instancias de Aquiles, a sta nai Tetis, logra de Zeus a promesa de que os
troianos ameazaran de tal maneira os gregos que estes veranse obrigados a
implorar a axuda do seu fillo. Chegado ese momento Aquiles séguese a negar a
participar no combate; porén, accede a enviar a combate, coas stias armas ao seu
camarada Patroclo. Patroclo, medrando coa victoria, intenta asaltar a propia
Troia, momento no que morre a mans de Héctor. Aquiles, empurrado polo
desexo de vinganza, volve a combate e mata a Héctor. Celébranse os funerais de
Patroclo cuns xogos funebres na sta honra.

No canto XXIV: Aquiles aldraxa o cadaver de Héctor, deica a intervencion dos
deuses que lle obrigan a aceptar o rescate que lle ofrece Priamo, pai de Hértor e
rei de Troia. Os dous inimigos choran xuntos e Aquiles concede once dias de
tregua para celebrar os funerais de Héctor. Remata a obra cos lamentos de
Andromaca, Hécuba e Helena, e coa queima do cadaver de Héctor.



A épica homérica: A Iliada

Obra perfectamente estruturada (porén a division en vintecatro cantos non é
orixinal): O canto I mostra a causa da cdlera de Aquiles que traera como
consecuencia a morte de Héctor. O canto XVI, morte de Patroclo, é o punto de
inflexion da obra. A unidade lograse grazas & preparacion, anticipacion ou
retardacion dos feitos. Non obstante o canto X é considerado por moitos como
unha interpolacion.

5.- O héroe homérico: a &getn.

Os heroes reproducen os esquemas e ideais da sociedade da época micénica.

O heroe homérico pertence a unha caste ilustre e nobre, e por esa soa razon
posue “areté” ou excelencia. Esta caste as veces ascende até un mesmo deus, e
son literalmente “semellantes a un deus” Son guerreiros capacitados e valentes
que en tempo de guerra obtefien gloria imperecedoira (kléos afthiton) e en
tempos de paz gozan das vantaxes que a sia condicion lles proporciona. Non se
requiren nin importan outras calidades éticas: os pretendentes de Penélope, a
pesares do seu comportamento seguen a ser nobres, porque prevalecen os
valores propios dunha sociedade guerreira; pode non ser un home prudente,
nin xusto, pero segue sendo nobre (kalds kai agathos).

As intenciéns importan menos que os resultados: fracasar é sempre vergofiento
(aischros).

Os feitos importan menos cas aparencias: importa a fama (kléos), pero, para
tela, é preciso ser recofiecido por todos; o botin é o simbolo do recofiecemento
publico, da fama e a honra, de ai a importancia de verse privado del (Criseida e
Briseida).

Na Iliada s6 se nos mostra 6s guerreiros no marco do campo de batalla polo que
o ideal da excelencia (areté) é case exclusivo, feito que non sucede coa Odisea,
mais proximo 6 ideal de cabaleiros. Porén 4s veces percibimos a importancia
doutros valores, como o incumprimento da palabra dada, a importancia dos
lazos familiares e de amizade, e 6 contrario, a hybris (soberbia ou desprezo) que
mostran algins poderosos.

Con frecuencia nos combates trunfa a causa mais xusta, pero non sempre: os
deuses favorecen a un ou outro heroe segundo sexa o seu parente, segundo lle
agradasen mais ou menos os sacrificios. Non castigan ¢ opresor para favorecer
a vitima da inxustiza; tampouco o inxusto vai ser castigado no mais ald (no
Hades s6 se castigan os delitos contra os deuses). SO os fillos pagaran as faltas
dos pais.

6.- Os deuses
v Relixion aristocratica. Non reflicten a época micénica: ainda que os
poemas nos remonten 4 época micénica, o desciframento do lineal B ou
micénico puxo de manifesto que son escasas as reminiscencias desta
época aqueo-micénica, e sobre todo en relixion: era unha relixion cténica,
relacionada coa terra e a fertilidade polo que prevalecian as divindades



A épica homérica: A Iliada

femininas; Zeus era un deus secundario e si estaba presente Dioniso,
deus que non aparece en Homero. A influencia xonica neste tema, igual
que en todo 0 que se refiren os poemas, € esencial: Falta o culto 0s
mortos, que si existia en Micenas (lémbrense as grandiosas tumbas e os
enxovais atopadas nelas). A cremacién € unha constante nos poemas; s6
ten sentido o culto 6s mortos nunha sociedade asentada dende hai tempo
no mesmo solo, cousa que non ocorre cos colonos xonios que se
estableceron en época relativamente recente nas costas de Asia. Sucede
aqui, como en tantas outras veces, que moitos trazos se sobrepofen a
elementos moito mdis antigos. Cando apareza unha referencia de culto
0s mortos, habemos de entendela como un fdsil cultural. Polo tanto,
Reflicten a sociedade da época escura ou posterior: son deuses de reis e
caudillos: o papel de Zeus é semellante 6 dun xefe ou patriarca de
familias ou clans; viven en pazos sobre o Olimpo e postien o seu
territorio ou témenos: toda a terra é un inmenso témenos que se reparten
tres irmans: Zeus, Posidén e Hades. E polo tanto unha relixién
aristocratica.

v" Por todas partes intervefien nos poemas: a meirande parte das veces as
escenas divinas son xustificacion da accion; outras, as menos, unha pura
descricion escenografica, e case nunca, un exemplo madis alto de moral
para os homes.

v" Son inmortais. O grego arcaico ten un pensamento polar, isto €, baseado
en contrarios; non concibe unha nocién ou calidade doutro xeito que en
contraposicidon 6 seu correspondente termo oposto. SO asi podemos
entender os deuses homéricos. Os homes que comen os froitos da terra e
estdn sometidos & morte, esixen un termo polarmente contraposto: os
deuses que tefien forma, sentimentos e paixéns humanas pero que son
inmortais e posten un poder sobrehumano que os fai superiores 6 home
en forza, beleza e intelixencia. A inmortalidade dos deuses é froito dun
réxime alimenticio especial: comen ambrosia, literalmente,
inmortalidade, e beben néctar.

v Ademais de inmortais, os deuses son kpeicooveog ”os fortes”, fronte s
seres humanos. Toda calidade que converte o home nun ser superior
provén dos deuses: a beleza de Paris, a forza de Aiax ou de Aquiles.
Tamén aquelas calidades coas que ocasionalmente prace s deuses
gratificar 6s homes, como a forza que infunden &s seus favoritos nos
momentos decisivos do combate. Asi, ainda que o termo “semellante 0s
deuses” é un epiteto ornamental, atribiese a un home a quen un deus lle
transmitiu a stia forza en forma de calidade sobresaliente.



A épica homérica: A Iliada

v Levan unha existencia gozosa (son felices). Ao lado traxico da
existencia humana, esta a existencia gozosa dos Olimpicos. Tal e como
viven (0ewx Cwovteg, doadamente) asi tamén actian: a dura guerra é
para eles insignificante, menos importante ca un dos seus banquetes
diarios. A indiferenza dos Olimpicos non é sendn a expresion ferinte da

sua divindade.

v Antropomorficos. O antropomorfismo dos deuses homéricos esta levado
ds stas maximas consecuencias (aspecto fisico pero tamén moral),
implica a atribucion 6s deuses de imperfeccions humanas, pero tamén
eleva 6 home. Cando actian como deuses individuais, comportanse
igual cds heroes homeéricos: vinganse (por exemplo, dos aqueos que
ofenden a Apolo na persoa do seu sacerdote), obrar polos mesmos
motivos cds homes (Aquiles encolerizase contra Agamendn porque o
priva da stia parte do botin de guerra e Artemis castiga a Eneas porque a
priva da sta parte no sacrificio). Da mesma forma que os homes se
deixan convencer tamén eles a cambio de libaciéns e da graxa das
vitimas o fan. No canto V Diomedes fire incluso a Afrodita e a Ares! En
todo caso esta € a caracteristica madis importante. Case sempre se
manifestan baixo forma humana, e non como fendmenos da natureza
(chuvia, luz, trono) cos que se relacionan. Os que conservan este
primitivo cardcter, de forte conexién natural, atopanse totalmente
limitados, non son persoas divinas libres (asi Helios, o Sofio ou o deus
rio Escamandro). Consecuentemente as personificaciéns non son moi
frecuentes en Homero.

v Os deuses non poden alterar o curso do destino do home
arbitrariamente: Posidon, que sabe que o destino de Ulises € regresar a
ftaca, o inico que pode facer é retrasar a stia volta. Zeus non pode salvar
0 seu fillo Sarpedon, nin a Héctor. Zeus pesa os destinos de aqueos e
troianos e a balanza ¢ un instrumento fora da vontade do que pesa.
Cando acttian como corpo colectivo, pola contra, os deuses garanten a
orde decretada polo destino e castigan a stia transgresion.

v" Non hai nos poemas unha concepcién determinista da vida posto que hai
personaxes aos que os deuses lles indican que € o que tefien que facer e
nembarganntes non o cupren. Mesmo cando os troianos e os aqueos
deciden parar a guerra e resolvela cun singular combate entre os
interesados, os deuses deciden intervir porque decretaran xa a perdicion
de Troia; a pesar de que Atenea persuade a Pandaro para que dispare
contra Menelao rompendo asi a tregua, Pandaro é responsable desa
ruptura, e ademais xa existe unha razén para que os troianos perdan,



A épica homérica: A Iliada

engadida 6 delito de Paris.

v' A familia dos deuses olimpicos estaba xa constituida en Homero, pero
sen esquecer que o Dionisos que aparecia xa nas taboifias micénicas, non

se sabe por que razon, non aparece aqui.

7.- A cuestion homérica.

Non temos datos seguros da existencia de Homero. Moitos estudosos sitiano
nas colonias Xonias de Asia Menor (Esmirna, Quios?) nunhas datas

indeterminadas, ainda que a que mais se manexa € a finais do s. VIIl a. C.

Dende moi cedo atribuironselle moreas de obras; agora admitimos, como moito
a sua autoria para Iliada e Odisea, o que nos leva 4 cuestion homérica que
arrinca xa na Antigiiidade: en que medida a epopea homérica é a obra dun
autor ou € o resultado dun conglomerado de diversas e breves composicions

tradicionais e orais, e en que momento os textos se fixan por escrito.

Os estudosos dividense entre unitarios, facendo fincapé na existencia dun autor
que crea os dous poemas ao completo, agas algunha interpolacion; e os
analistas, que dan mais importancia ao conxunto de aedos que deberon ir

componendo, ampliando arredor dun tema central e reformando os poemas.

Nos ultimos tempos predomina a tese de que, de ter existido Homero, non

poderia ser o autor das duias obras, sendo a Odisea mais tardia.



