
A épica homérica: A Ilíada

1. Características da poesía épica.
2. O ciclo troiano.
3. Temática e ambiente.
4. Estrutura.
5. O heroe homérico: a areté
6. Os deuses.
7. A cuestión homérica.

1.-Características da poesía épica.

A literatura grega e polo tanto tamén a poesía épica defínese pola súa forma, 
non polo  tema;  así  Hesíodo  é  o  outro  gran  poeta  épico  heleno,  posterior  a 
Homero, que xa utilizaba a escritura e o primeiro en asinar a súa obra. As obras 
de ambos comezan cunha invocación á Musa e  presentan a forma de series 
indefinidas de hexámetros dactílicos, o verso da épica.

A poesía homérica fundaméntase na tradición oral e son os propios poemas os 
que  nos  dan  información  sobre  este  aspecto:  o  aedo  é  un  cantor  que  se 
caracteriza pola súa profesionalidade, que percorre prazas e pazos para cantar 
as xestas dos guerreiros (κλέα @ανδρϖν) do seu repertorio, acompañado dun 
instrumento  de  corda.  Séculos  máis  tarde  (s.VII)  os  aedos  ou  cantores 
convértense  en  rapsodas,  que  só  recitan;  é  posible  que  Hesíodo  fose  xa  un 
rapsoda, posto que as musas danlle um bastón, ῥαβδος, elemento co que se 
marcaba o ritmo.

O estudo da épica eslava fixo posible a comprensión da épica grega e o seu 
funcionamento:

a.-Toda épica oral caracterízase pola serie indefinida de versos, en Homero, o 
hexámetro dactílico.

b.- O autor non se basea nun texto memorizado, senón que vai  improvisando 
sobre o “memorizado”.

c.-  Para a improvisación acode a un  repertorio de argumentos e temas que 
aprende doutros cantores: asembleas, catálogos de naves e tropas, descrición de 
armas... dependendo do interese do público, amplía ou acurta.

d.-  Só  é  posible  entender  a  creación  literaria  oral  mediante  a  súa  principal 
característica:  a  dicción  formular,  artellada  manexando  continuamente 
fórmulas.  Unha  formula  é  a  repetición  de  palabras,  sintagmas  e,  ás  veces 



A épica homérica: A Ilíada

mesmo incluso versos1,  que  teñen un esquema métrico  común.  As fórmulas 
incorpóranse  en tramos ou lugares  de  versos  concretos,  que son as  cesuras. 
Unha fórmula ten que repetirse e aportar sempre o mesmo valor métrico, aínda 
que non sempre ocupe o mesmo lugar no verso. A fórmula máis frecuente é o 
epíteto ou  mencións  a  personaxes  divinos  ou  humanos  que  forman  un 
repertorio  ao  que  acode  o  poeta  segundo  as  necesidades  métricas, 
independentemente  do  contexto:  as  naves  son  rápidas,  cóncavas  ou  negras; 
rápidas a pesares de levar dez anos varadas. Outras fórmulas son Aquiles o de  
pés  lixeiro,  Aquiles  linaxe  de  Zeus,  Zeus  altitonante,  Zeus  amoreador  de  nubes... 
πότνια μητηρ ποιμένα λαών ΦοῖβοςἈπόλὠν Teñen todos a mesma estrutura 
métrica: 
e.- É unha  lingua artificial:  pantópica  e  pancrónica,  é  dicir,  nela  atopamos 
mesturados todos os dialectos, aínda que o xónico parece ser o orixinario e máis 
antigo,  e  palabras  e  morfemas  que  son  de  épocas  moi  diferentes,  desde  a 
reconstrución da F (digamma), xenitivo arcaico en –oio, ausencia de aumento… 
até o ático, máis regular. Son precisamente as fórmulas as que gardan mellor os 
arcaísmos, dos que xa en época clásica descoñecían ás veces o seu significado.

2.- O ciclo troiano.
Polo xeral a épica toma os temas das lendas heroicas, que adoitan referirse a 
feitos e personaxes históricos, pero que foron transformados pola imaxinación 
popular. Estas lendas organízanse no que se chaman ciclos épicos: conxunto de 
obras que xiran sobre un tema común. Encol da guerra de Troia produciuse 
unha concentración de lendas de heroes locais:  Aquiles  (de Ftía,  en Tesalia), 
Odiseo  (de  Ítaca),  Agamenón  (de  Micenas),  Diomedes  (de  Etolia),  Áyax 
Telamónida (de Salamina), Áyax Oiliada (de Lócride), etc. Todos eles intégranse 
na expedición a Troia, e, a partires de aquí as súas lendas interrelaciónanse.

Había na antiga Grecia, que se saiba, tres ciclos épicos: 
- ciclo tebano: trataban sobre todo o relativo á cidade de Tebas, a súa 
fundación, a vitoria de Edipo sobre a esfinxe e matrimonio posterior, o 
desterro de Edipo, a loita dos seus fillos... Non conservamos poemas 
épicos, pero si traxedias.
- ciclo troiano: precedentes da guerra de Troia, triunfos de Aquiles, 
destrución de Troia (Ἰλίου πέρσις), acontecementos posteriores á morte 
de Héctor...A Ilíada pertencería a este ciclo.

1 A repetición de versos completos tamén facilita o labor. Por exemplo Hera di a Atenea: 
“Fuxirán os arxivos ás súas casas, á súa terra, polo ancho dorso do mar e deixarán como trofeo para  
Príamo a argiva Helena…” [...] Logo Atenea  preséntase ante Odiseo e dille: “Odiseo, fecundo en  
recursos: Fuxiredes os arxivos ás vosas casas, á vosa terra, nas naves de moitos bancos e deixaredes como  
trofeo para Príamo a arxiva Helena…”



A épica homérica: A Ilíada

-ciclo dos regresos ou νόστοι: serían as aventuras dos heroes na súa 
volta á casa despois xa da guerra de Troia; o máis famoso, a Odisea.

3.-Temática e ambiente
O tema central da Ilíada, é un episodio que ocorre no décimo ano do asedio a 
Troia  (Ilión):  a  cólera  (μένιν,  1ª  palabra  do  poema)  de  Aquiles  fronte  a 
Agamenón  porque  o  deshonra  deixándoo  sen  unha  parte  do  seu  botín,  a 
escrava Briseida (lembremos que o botín é a materialización do recoñecemento 
dos  demais,  da  gloria  que  se  persegue);  Aquiles  retírase  do  combate  o  que 
ocasiona derrotas aos aqueos, xa castigados por Apolo cunha peste. Patroclo, 
amigo de Aquiles, sae a loitar coas armas deste, morrendo a mans do troiano 
Héctor.  Aquiles  entón decide volver a combater para vingarse,  derrotando e 
matando a Héctor;  durante días, aldraxa o seu cadáver.  No penúltimo canto 
celébranse os xogos en honor a Patroclo; a obra remata co pranto de Príamo, pai 
de Héctor, ante Aquiles, que consinte en lle entregar o cadáver de Héctor.

Nos poemas homéricos crúzanse dous niveis históricos:
→ a  época  na  que  ocorreron  os  acontecementos  que  se  narran,  a 

Idade do Bronce da época micénica. Os elementos que nos remiten 
aquí son sobre todo o referido a cultura material,  como armas, 
carros...

→ a época arcaica (sobre o 700 ou antes) que se reflicte no marco 
social  e  constitucional,  a  Grecia  do  oikos,  a  de  grandes 
terratenentes  nobres  e  unhas  clases  inferiores  que  aparecen  só 
secundariamente, coma os criados e señores presentes sobre todo 
en metáforas e símiles2.

O ambiente no que se sitúa a acción é un mundo de guerreiros aristócratas 
iguais (βασιλεῖς), presidido por un soberano (ἄναξ) ou rei de reis, que se rexen 
por  un  código  de  honor  que  cobra  significado  nos  combates  singulares  (os 
choques de masas de guerreiros só aparecen referido nas metáforas ou símiles) 
e  nas  asembleas  de  guerreiros.  O  pobo  está  totalmente  subordinado  ao 
aristócrata que pensa no seu benestar e sobre todo na súa gloria: a guerra é 
soamente un instrumento de riqueza e fama.

Hai un sentimento exacerbado do valor persoal e da destreza no combate como 

2 Na presencia de símiles podemos apreciar a grandeza poética do poeta, menos atado aquí a 
tradición. Serían símiles "botaron a andar como os leóns no medio da negra noite" ( Il. 10.301) ou en 
( Il. 15. 362): Apolo derriba o muro dos aqueos coa facilidade coa que un meniño desbarata un 
castelo de area na praia; ou cuando Patroclo chorando, implora a Aquiles como cando una 
meniña turra da saia da súa nai para que a colla no colo (Il. 16.7).



A épica homérica: A Ilíada

medios para acadar a gloria imperecedoira, que é o que perseguen os heroes. 

Neste  mundo  guerreiro  valóranse  ademais  a  elocuencia  nas  asembleas,  a 
prudencia nas decisións, a astucia e a intelixencia práctica,  pero chámanos a 
atención o alto aprecio dos lazos familiares, da amizade e da hospitalidade, que 
pode estar por riba da condición obrigada de inimigos no campo de batalla. 

Neste mundo a acción humana e a acción divina non teñen límites claros:  a 
vontade  divina,  que  non  ten  por  que  ser  xusta  ou  razoada,  intervén 
continuamente na acción humana e prevalece sempre sobre a vontade humana.

Na Odisea, sustentada máis nos contos populares e obra na que predominan as 
aventuras, o comportamento da nobreza é máis reveladora das pautas de vida 
cotiá e doméstica. Do mesmo xeito, os valores dos guerreiros primitivos priman 
na Ilíada: o heroe é forte e valente, orientado polo honor; na Odisea é astuto e 
con habilidade práctica para salvar todas as dificultades.

Na  Ilíada,  guerreira  e  occidental,  predomina  unha  sociedade  aristócrata 
piramidal, como xa vimos; a Odisea, de aventuras e oriental, reflicte, sobre todo 
na  actitude  dos  pretendentes  os  cambios  socias  dunha nobreza  rebelándose 
contra o rei para dar lugar a un novo réxime político (s. VII), a oligarquía.

4.- Estrutura
Como  xa  queda  dito  a  Ilíada  narra  so  os  acontecementos  que  teñen  lugar 
durante catro días dunha guerra que durou dez anos, concretamente a cólera de 
Aquiles,  o  máis  valeroso  dos  guerreiros  aqueos,  humillado  por  Agamenón, 
caudillo da coalición. Tras o enfrontamento de ambos na asemblea, Aquiles por 
orde de Atenea, renuncia vingarse con sangue de Agamenón, pero abandona a 
loita contra os troianos e retírase ao seu campamento cos seus guerreiros.  A 
instancias  de  Aquiles,  a  súa  nai  Tetis,  logra  de  Zeus  a  promesa  de  que  os 
troianos ameazarán de tal  maneira  os gregos  que estes  veranse obrigados a 
implorar a axuda do seu fillo. Chegado ese momento Aquiles séguese a negar a 
participar no combate; porén, accede a enviar a combate, coas súas armas ao seu 
camarada Patroclo.  Patroclo,  medrando coa victoria,  intenta  asaltar  a  propia 
Troia,  momento  no  que  morre  a  mans  de  Héctor.  Aquiles,  empurrado  polo 
desexo de vinganza, volve a combate e mata a Héctor. Celébranse os funerais de 
Patroclo cuns xogos fúnebres na súa honra. 
No canto XXIV: Aquiles aldraxa o cadáver de Héctor, deica a intervención dos 
deuses que lle obrigan  a aceptar o rescate que lle ofrece Príamo, pai de Hértor e 
rei de Troia. Os dous inimigos choran xuntos e Aquiles concede once días de 
tregua  para  celebrar  os  funerais  de  Héctor.  Remata  a  obra  cos  lamentos  de 
Andrómaca, Hécuba e Helena, e coa queima do cadáver de Héctor.



A épica homérica: A Ilíada

Obra perfectamente estruturada (porén a división en vintecatro cantos non é 
orixinal):   O  canto  I  mostra  a  causa  da  cólera  de  Aquiles  que  traerá  como 
consecuencia a  morte de Héctor. O canto XVI, morte de Patroclo, é o punto de 
inflexión  da  obra.  A unidade  lógrase  grazas  á  preparación,  anticipación  ou 
retardación dos feitos. Non obstante o canto X é considerado por moitos como 
unha interpolación.

5.- O héroe homérico: a ἀρετή.
Os heroes reproducen os esquemas e ideais da sociedade da época micénica.
O heroe homérico pertence a unha caste ilustre e nobre, e por esa soa razón 
posúe “areté” ou excelencia. Esta caste ás veces ascende até un mesmo deus, e 
son literalmente “semellantes a un deus” Son guerreiros capacitados e valentes 
que  en  tempo de  guerra  obteñen gloria  imperecedoira  (kléos  afthiton)  e  en 
tempos de paz gozan das vantaxes que a súa condición lles proporciona. Non se 
requiren nin importan outras calidades éticas: os pretendentes de Penélope, a 
pesares  do  seu  comportamento  seguen  a  ser  nobres,  porque  prevalecen  os 
valores propios dunha sociedade guerreira; pode non ser un home prudente, 
nin xusto, pero segue sendo nobre (kalós kaì agathós).
As intencións importan menos que os resultados: fracasar é sempre vergoñento 
(aischrós).
Os feitos importan menos cás aparencias:  importa a fama (kléos), pero, para 
tela, é preciso ser recoñecido por todos; o botín é o símbolo do recoñecemento 
público, da fama e a honra, de aí a importancia de verse privado del (Criseida e 
Briseida).
Na Ilíada só se nos mostra ós guerreiros no marco do campo de batalla polo que 
o ideal da excelencia (areté) é case exclusivo, feito que non sucede coa Odisea, 
máis próximo ó ideal de cabaleiros. Porén ás veces percibimos a importancia 
doutros valores,  como o incumprimento da palabra dada, a importancia dos 
lazos familiares e de amizade, e ó contrario, a hybris (soberbia ou desprezo) que 
mostran algúns poderosos.
Con frecuencia nos combates trunfa a causa máis xusta, pero non sempre: os 
deuses favorecen a un ou outro heroe segundo sexa o seu parente, segundo lle 
agradasen máis ou menos os sacrificios. Non castigan ó opresor para favorecer 
á vítima da inxustiza;  tampouco o inxusto vai ser castigado no máis alá (no 
Hades só se castigan os delitos contra os deuses). Só os fillos pagarán as faltas 
dos pais.

6.- Os deuses
 Relixión  aristocrática.  Non  reflicten  a  época  micénica:  aínda  que  os 

poemas nos remonten á época micénica, o desciframento do lineal B ou 
micénico  puxo  de  manifesto  que  son  escasas  as  reminiscencias  desta 
época aqueo-micénica, e sobre todo en relixión: era unha relixión ctónica, 
relacionada coa terra e a fertilidade polo que prevalecían as divindades 



A épica homérica: A Ilíada

femininas;  Zeus era  un deus secundario e  si  estaba presente Dioniso, 
deus que non aparece en Homero. A influencia xónica neste tema, igual 
que  en  todo  ó  que  se  refiren  os  poemas,  é  esencial:  Falta  o  culto  ós 
mortos, que si existía en Micenas (lémbrense as grandiosas tumbas e os 
enxovais atopadas nelas). A cremación é unha constante nos poemas; só 
ten sentido o culto ós mortos nunha sociedade asentada dende hai tempo 
no  mesmo  solo,  cousa  que  non  ocorre  cos  colonos  xonios  que  se 
estableceron en época relativamente recente nas costas de Asia. Sucede 
aquí,  como en tantas outras veces,  que moitos trazos se sobrepoñen a 
elementos moito máis antigos. Cando apareza unha referencia de culto 
ós  mortos,  habemos  de  entendela  como  un  fósil  cultural.  Polo  tanto, 
Reflicten a sociedade  da época escura ou posterior: son deuses de reis e 
caudillos:  o  papel  de  Zeus  é  semellante  ó  dun  xefe  ou  patriarca  de 
familias  ou  clans;  viven  en  pazos  sobre  o  Olimpo  e  posúen  o  seu 
territorio ou témenos: toda a terra é un inmenso témenos que se reparten 
tres  irmáns:  Zeus,  Posidón  e  Hades.  É  polo  tanto  unha  relixión 
aristocrática.

 Por todas partes interveñen nos poemas: a meirande parte das veces as 
escenas divinas son xustificación da acción; outras, as menos, unha pura 
descrición escenográfica, e case nunca, un exemplo máis alto de moral 
para os homes.

 Son inmortais. O grego arcaico ten un pensamento polar, isto é, baseado 
en contrarios; non concibe unha noción ou calidade doutro xeito que en 
contraposición  ó  seu  correspondente  termo  oposto.  Só  así  podemos 
entender os deuses homéricos. Os homes que comen os froitos da terra e 
están sometidos á morte,  esixen un termo polarmente contraposto:  os 
deuses que teñen forma, sentimentos e paixóns humanas pero que son 
inmortais e posúen un poder sobrehumano que os fai superiores ó home 
en forza, beleza e intelixencia. A inmortalidade dos deuses é froito dun 
réxime  alimenticio  especial:  comen  ambrosía,  literalmente, 
inmortalidade, e beben néctar. 

 Ademais de inmortais, os deuses son κρείσσονεσς ”os fortes”, fronte ós 
seres  humanos.  Toda calidade que converte  o  home nun ser  superior 
provén dos deuses:  a  beleza de Paris,  a  forza de Áiax ou de Aquiles. 
Tamén  aquelas  calidades  coas  que  ocasionalmente  prace  ós  deuses 
gratificar  ós homes,  como a forza que infunden ós seus  favoritos nos 
momentos decisivos do combate. Así, aínda que o termo “semellante ós 
deuses” é un epíteto ornamental, atribúese a un home a quen un deus lle 
transmitiu a súa forza en forma de calidade sobresaliente.



A épica homérica: A Ilíada

 Levan unha existencia gozosa (son felices). Ao  lado  tráxico  da 
existencia humana, está a  existencia gozosa dos Olímpicos. Tal e como 
viven (ῥεια ζωοντες,  doadamente)  así  tamén actúan:  a dura guerra  é 
para  eles  insignificante,  menos  importante  ca  un  dos  seus  banquetes 
diarios. A indiferenza dos Olímpicos non é senón a expresión ferinte da 
súa divindade.

 Antropomórficos. O antropomorfismo dos deuses homéricos está levado 
ás  súas  máximas  consecuencias  (aspecto  físico  pero  tamén  moral), 
implica a atribución ós deuses de imperfeccións humanas, pero tamén 
eleva  ó  home.  Cando  actúan  como  deuses  individuais,  compórtanse 
igual  cós  heroes  homéricos:  vínganse  (por  exemplo,  dos  aqueos  que 
ofenden  a  Apolo  na  persoa  do  seu  sacerdote),  obrar  polos  mesmos 
motivos  cós  homes  (Aquiles  encolerízase  contra  Agamenón  porque  o 
priva da súa parte do botín de guerra e Ártemis castiga a Eneas porque a 
priva  da  súa  parte  no  sacrificio).  Da  mesma forma que  os  homes  se 
deixan  convencer  tamén  eles  a  cambio  de  libacións  e  da  graxa  das 
vítimas o fan. No canto V Diomedes fire incluso a Afrodita e a Ares! En 
todo  caso  esta  é  a  característica  máis  importante.  Case  sempre  se 
manifestan baixo forma humana,  e  non como fenómenos da natureza 
(chuvia,  luz,  trono)  cos  que  se  relacionan.  Os  que  conservan  este 
primitivo  carácter,  de  forte  conexión  natural,  atópanse  totalmente 
limitados, non son persoas divinas libres (así Helios, o Soño ou o deus 
río  Escamandro).  Consecuentemente  as  personificacións  non  son  moi 
frecuentes en Homero.

 Os  deuses  non  poden  alterar  o  curso  do  destino  do  home 
arbitrariamente: Posidón, que sabe que o destino de Ulises é regresar a 
Ítaca, o único que pode facer é retrasar a súa volta. Zeus non pode salvar 
ó seu fillo Sarpedón, nin a Héctor. Zeus pesa os destinos de aqueos e  
troianos  e  a  balanza  é  un instrumento fóra  da vontade do que pesa. 
Cando actúan como corpo colectivo, pola contra, os deuses garanten a 
orde decretada polo destino e castigan a súa transgresión.

 Non hai nos poemas unha concepción determinista da vida posto que hai 
personaxes aos que os deuses lles indican que é o que teñen que facer e 
nembarganntes  non o  cupren.  Mesmo cando  os  troianos  e  os  aqueos 
deciden  parar  a  guerra  e  resolvela  cun  singular  combate  entre  os 
interesados, os deuses deciden intervir porque decretaran xa a perdición 
de Troia; a pesar de que Atenea persuade a Pándaro para que dispare 
contra  Menelao  rompendo  así  a  tregua,  Pándaro  é  responsable  desa 
ruptura, e ademais xa existe unha razón para que os troianos perdan, 



A épica homérica: A Ilíada

engadida ó delito de Paris.

 A familia dos deuses olímpicos estaba xa constituída en Homero, pero 
sen esquecer que o Dionisos que aparecía xa nas taboíñas  micénicas, non 
se sabe por que razón, non aparece aquí.

7.- A cuestión homérica.

Non temos datos seguros da existencia de Homero. Moitos estudosos sitúano 
nas  colonias  Xonias  de  Asia  Menor  (Esmirna,  Quíos?)  nunhas  datas 
indeterminadas, aínda que a que máis se manexa é a finais do s. VIII a. C.

Dende moi cedo atribuíronselle  moreas de obras; agora admitimos, como moito 
a súa autoría para Ilíada e Odisea,  o  que nos leva á cuestión homérica  que 
arrinca xa na Antigüidade:  en que medida a epopea homérica é a obra dun 
autor ou é o resultado dun conglomerado de diversas e breves composicións 
tradicionais e orais, e en que momento os textos se fixan por escrito.

Os estudosos divídense entre unitarios, facendo fincapé na existencia dun autor 
que  crea  os  dous  poemas  ao  completo,  agás  algunha  interpolación;  e  os 
analistas,  que  dan  máis  importancia  ao  conxunto  de  aedos  que  deberon  ir 
compoñendo, ampliando arredor dun tema central e reformando os poemas.

Nos últimos tempos predomina a  tese de que,  de ter  existido Homero,  non 
podería ser o autor das dúas obras, sendo a Odisea máis tardía.


