Esta inacabable charlataneria

Buena parte de los lideres autoritarios, tan engreidos, no sobrevivirian en la jungla ni destacarian en
el club de la lucha

g b

FERNANDO VICENTE

IRENE VALLEJO
08 FEB 2026 - 05:30 CET

Un grupo de inconformistas se retine en casa de un amigo para beber vinos y arreglar el mundo. La
conversacion se adentra en la noche, y fluye y sigue. Saben que les ha tocado vivir malditos tiempos
interesantes. A sus o0jos, la politica se parece cada vez mas a una despiadada guerra de bandos. En la
atmosfera de una democracia nerviosa y amenazada, hasta el lenguaje empieza a transformarse;
muchos desprecian la moderacién como disfraz de pusilanimes y la inteligencia como incapacidad
para la accion. Consideran digno de confianza al mas furibundo; y al que no, sospechoso. La adhesion
de los exaltados recibe aplausos, mientras la razén sosegada solo cosecha burlas. Estamos en El Pireo,
hace unos 2.500 afios. Quien inicia el debate es un tal S6crates. Lo narran las primeras paginas de La
Reptiblica de Platon.



https://elpais.com/autor/irene-vallejo-moreu/#?rel=author_top
https://elpais.com/hemeroteca/2026-02-08/
https://elpais.com/babelia/2024-03-28/platon-de-atenas-de-robin-waterfield-el-oro-del-pensador-que-saco-la-filosofia-de-la-pobreza.html
https://elpais.com/babelia/2024-03-28/platon-de-atenas-de-robin-waterfield-el-oro-del-pensador-que-saco-la-filosofia-de-la-pobreza.html

Uno de los comensales lanza la pregunta esencial: qué es lo justo y la justicia. Rodeados de rugidos y
furia, aquellos insélitos personajes —de profesion, filosofos— crefan imprescindible interrogarse
sobre esos conceptos en los que nos jugamos la vida, dedicar sus esfuerzos al excéntrico empefio de
la conversacion, buscando la palabra precisa, la idea certera. En los primeros compases del debate,
parecen acercarse a un acuerdo: la justicia seria garantizar a cada cual lo que le corresponde o
merece. Hasta que el sofista Trasimaco pierde la calma y estalla: “;A qué viene, Sdcrates, toda esta
inacabable charlataneria? ;Qué sentido tienen todas estas estipidas condescendencias? Lo justo no
es otra cosa que lo que conviene al mas fuerte".

Todos callan, sobrecogidos. Desde siempre, el cinismo irrumpe en el debate ético con aura de
experiencia, sagacidad y realismo. Sécrates, sin apabullarse, lo enfrenta con socarroneria zalamera.
(A quién se refiere Trasimaco cuando dice: “mas fuerte”? ;A los campeones de lucha libre? ; Deberian
ser los luchadores olimpicos nuestros gobernantes? A lo largo de la historia, la propaganda de las
dictaduras ha exaltado los cuerpos herculeos, pero los dictadores mismos no suelen responder a su

propio ideal fisico supremacista. Buena parte de los lideres autoritarios, tan engreidos, no

sobrevivirfan en la jungla ni destacarian en el club de la lucha. Para Trasimaco ser fuerte no es
cuestion de musculo, sino inspirar obediencia, sumisién y miedo; es decir, tener poder. Y al calor de
la conversacion, estalla la pregunta incdmoda: ;es la justicia una ilusién, una invencioén al servicio de
los poderosos?

En democracia, como en las tiranias, aclara Trasimaco, cada gobierno establece las leyes que le
interesan y castiga a quienes no las cumplen. Justicia es, concluye, el deseo de quien manda: el poder
define el bien y el mal. Milenios mas tarde, este argumento del sofista inspiré a Nietzsche, que
denunciaria la moral cristiana como glorificacién del débil y mutilacién de la excelencia. Y hoy,

aquella conversacion en el Pireo influye también en los tedricos de la llustracién Oscura, los nuevos
autoritarios, que defienden tesis antidemocraticas y aspiran a regir los paises como si se tratara de
grandes empresas donde se ensalza la obediencia al jefe maximo.

El didlogo platénico aborda sin rodeos esta cuestidn atin palpitante. Scrates afirma que gobernar no
estriba en buscar lo que conviene al dirigente, sino a los gobernados. La politica deberia parecerse a
la medicina: ambos oficios consisten en cuidar y beneficiar a otros. Intentando probar la candidez e
ingenuidad de esa idea, Trasimaco desnuda su teoria sin rodeos: la politica no tiene ni la mas remota
aspiracion al servicio publico, solo consagra al depredador maximo.

Alo largo de milenios, una ristra interminable de tiranos y politicos corruptos parece dar la razén al
cinismo de Trasimaco. El sofista defiende que abusar resulta siempre mas provechoso que ser justo.
En todas partes salen ganando -dice- quienes rapifian, quienes no tributan, quienes se aprovechan
de lo publico, quienes benefician a familiares y amigos a costa de lo comun. Sostiene que nos
quejamos de las injusticias cuando las sufrimos, pero a todos nos parece estupendo cometerlas.

Sécrates, en tono socarrdn, replica con una paradoja: incluso los ladrones y bandidos, sea cual sea el
saqueo que realicen en comun, conseguirdn mejores resultados si colaboran. Los atropellos y
dentelladas contra tus aliados despiertan rencor y luchas. Lo mismo en una familia que en cualquier
sociedad: nada lograras si siembras discordias y enemistades.

Siglos después, San Agustin escribiria: “;Qué ladréon hay que soporte a otro ladrén?”. También los

injustos exigen justicia y lealtad hacia ellos: no es extrafio que, de hecho, exhiban una piel muy fina.
Incluso la persona mas despiadada lo es asimétricamente: se muestra inmisericorde hacia el préjimo,


https://elpais.com/gente/2020-05-16/la-marca-putin-de-superheroe-a-patriarca-venerable.html
https://elpais.com/gente/2020-05-16/la-marca-putin-de-superheroe-a-patriarca-venerable.html
https://elpais.com/diario/2000/12/29/opinion/978044402_850215.html
https://elpais.com/diario/2000/12/29/opinion/978044402_850215.html
https://elpais.com/economia/negocios/2023-11-05/la-gobernanza-europea-segun-san-agustin.html

pero exige ser tratada con respeto y delicadeza. Asi opera la extrafia equidad de los apéstoles de la
desigualdad.

Sécrates argumenta que un estado arbitrario termina por ser mas débil: la solidez de una ciudad no
se mide por lo que unos pocos pueden saquear, sino por la unidad de todos. La violencia no trae
concordia, la corrupcién levanta sospechas mutuas, el abuso no robustece. Los economistas del
presente han detectado una clara correlacién entre leyes justas, confianza y prosperidad. Y, frente a
las bravuconadas de Trasimaco, la historia prueba que los lideres fieros dividieron a las ciudades y
condujeron a grandes tragedias colectivas.

El bidlogo Edward Wilson, ofrece la clave para entender el dilema del éxito de los egoélatras. "En la
evolucion social genética existe una regla de hierro, segin la cual los individuos egoistas vencen a los
individuos altruistas, mientras que los grupos altruistas ganan a los grupos de individuos egoistas".
La gran ventaja de nuestra especie deriva de esa insoélita capacidad para colaborar y repartir los
beneficios de la cooperacidn. La pregunta de Socrates continia vigente: ;para qué nos sirven a todos
los demas esos individuos egoistas, interesados y codiciosos que convierten su voluntad en ley? ;por
qué deberiamos aplaudirlos o votarlos, cuando solo nos consideran adversarios o instrumentos a su
servicio y ademas nos debilitan como grupo? Tendremos mejores lideres si dejamos de admirar la
ferocidad de sus éxitos individuales —casi siempre fragiles— y valoramos su capacidad de forjar
comunidades robustas —es decir, justas—. Nuestros mejores logros nunca han sido fruto de la fuerza
bruta. Confundir la prepotencia con la potencia es el signo del momento histérico e histriénico que
vivimos.

www.el pais.com (adaptacion)


https://elpais.com/planeta-futuro/3500-millones/2022-01-20/edward-o-wilson-y-su-diagnostico-sobre-la-humanidad-en-un-tuit.html

	Esta inacabable charlatanería

