
FILOSOFÍA II: HISTORIA DE LA FILOSOFIA 

CRÉDITO III: PENSAMIENTO CONTEMPORÁNEO 

 

PRIMERA PARTE: 
PENSAMIENTO Y SOCIEDAD INDUSTRIAL: 

ECONOMÍA Y TRABAJO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Índice 2 

1 INTRODUCCIÓN ............................................................................................................................ 4 

1.1 CONTEXTO FILOSÓFICO .............................................................................................................. 4 
1.2 CONTEXTO HISTÓRICO ............................................................................................................... 4 

2 EL UTILITARISMO: CARACTERES GENERALES ................................................................. 5 

2.1 INTRODUCCIÓN .......................................................................................................................... 5 
2.2 ¿EN QUÉ CONSISTE LO ÚTIL? ...................................................................................................... 5 
2.3 ¿ÚTIL PARA QUIÉN? ................................................................................................................... 5 
2.4 ¿CÓMO DETERMINAR QUÉ ES LO ÚTIL? ....................................................................................... 6 

3 EL UTILITARISMO HEDONISTA: JEREMY BENTHAM (1748-1832).................................. 7 

3.1 DATOS BIO-BIBLIOGRÁFICOS ...................................................................................................... 7 
3.2 LA ÉTICA: EL UTILITARISMO HEDONISTA .................................................................................... 8 

3.2.1 El principio de utilidad ......................................................................................................... 8 
3.2.2 Hedonismo sensualista y cálculo eudemonista ..................................................................... 9 

3.3 LA POLÍTICA: HEDONISMO SOCIAL.............................................................................................. 9 
3.3.1 El principio del interés y el principio de felicidad ............................................................... 9 
3.3.2 Utilidad y fines secundarios ............................................................................................... 10 
3.3.3 Igualdad y principio de la utilidad marginal decreciente .................................................. 11 
3.3.4 Evolución de sus ideas políticas ......................................................................................... 11 
3.3.5 Sobre el origen y la legitimación de las leyes ..................................................................... 11 

3.3.5.1 Crítica al derecho natural o iusnaturalismo ............................................................................. 12 
3.3.5.2 Crítica a la teoría del contrato social ....................................................................................... 12 
3.3.5.3 Ley común versus ley estatutaria: consecuencialismo............................................................. 13 

4 EL LIBERALISMO UTILITARISTA: JOHN STUART MILL (1806- 1873) .......................... 14 

4.1 INTRODUCCIÓN ........................................................................................................................ 14 
4.1.1 Datos biográficos ............................................................................................................... 14 
4.1.2 Obras .................................................................................................................................. 15 
4.1.3 Influencias .......................................................................................................................... 16 

4.2 LA ÉTICA: EUDEMONISMO SOCIAL ............................................................................................ 16 
4.2.1 Utilitarismo cualitativo versus utilitarismo cuantitativo .................................................... 16 
4.2.2 Utilitarismo individualista versus utilitarismo universalista .............................................. 19 
4.2.3 La individualidad como uno de los elementos del bienestar .............................................. 21 
4.2.4 De los límites de la autoridad de la sociedad sobre el individuo ....................................... 22 

4.2.4.1 Los dos principios de la libertad .............................................................................................. 22 
4.2.4.2 El principio de la libertad individual ....................................................................................... 22 
4.2.4.3 El principio de las circunstancias específicas de cada caso ..................................................... 25 

4.2.5 La libertad del individuo de perseguir sus propias metas en su dominio privado ............. 25 
4.2.6 La libertad de pensamiento y discusión .............................................................................. 26 

4.3 LA POLÍTICA: LIBERALISMO UTILITARISTA ............................................................................... 27 
4.3.1 El reformismo económico y social ...................................................................................... 27 

4.3.1.1 Las desigualdades creadas por la sociedad industrial. ............................................................. 27 
4.3.1.2 El papel del Estado .................................................................................................................. 28 
4.3.1.3 El papel de la mujer ................................................................................................................. 28 

4.3.2 La democracia representativa como instrumento al servicio de la libertad....................... 29 
4.3.2.1 Crítica al despotismo ilustrado ................................................................................................ 29 
4.3.2.2 Una democracia al servicio de la libertad y del respeto a las minorías .................................... 29 
4.3.2.3 El papel de la educación: ilustrar y preparar para la democracia ............................................. 29 
4.3.2.4 Propuestas para esquivar los peligros de la democracia .......................................................... 30 
4.3.2.5 Liberalismo y democracia ....................................................................................................... 30 

4.3.3 Utilitarismo y liberalismo ................................................................................................... 30 
4.4 BIBLIOGRAFÍA .......................................................................................................................... 31 

5 LA CRÍTICA DE LA FILOSOFÍA ESPECULATIVA ALEMANA ......................................... 32 

5.1 LA FILOSOFÍA ALEMANA DESPUÉS DE HEGEL ........................................................................... 32 
5.2 LUDWIG FEUERBACH (1804-1872) ........................................................................................... 32 

5.2.1 Crítica al idealismo hegeliano ............................................................................................ 33 
5.2.2 Crítica de la teología y la religión: La alienación religiosa .............................................. 33 

6 EL MATERIALISMO HISTÓRICO: KARL MARX (1818- 1842) ........................................... 35 



Índice 3 

6.1 DATOS BIO-BIBLIOGRÁFICOS .................................................................................................... 35 
6.1.1 Período de formación: 1818-1842 ...................................................................................... 35 
6.1.2 Período especulativo: 1.842-1.848 ..................................................................................... 35 
6.1.3 Período revolucionario: 1.848-1.883 ................................................................................. 36 

6.2 TEORÍA DE LA ALIENACIÓN ...................................................................................................... 36 
6.2.1 Crítica a Feuerbach: su "materialismo" es un idealismo enmascarado ............................ 36 

6.2.1.1 Hegel ....................................................................................................................................... 36 
6.2.1.2 Feuerbach ................................................................................................................................ 36 
6.2.1.3 La crítica de Marx ................................................................................................................... 37 

6.2.2 La alienación en Marx ........................................................................................................ 39 
6.2.2.1 El concepto de trabajo como praxis: actividad productiva ...................................................... 39 
6.2.2.2 El trabajo en el modo de producción capitalista ...................................................................... 39 

6.2.3 Consecuencias de la forma de darse el trabajo en el modo de producción capitalista ...... 40 
6.2.3.1 Alienación del ser humano: negación de su propia naturaleza ................................................ 40 
6.2.3.2 Pone a la economía como un fin en sí mismo y no como un instrumento al servicio de la 

realización del ser humano ........................................................................................................................... 41 
6.2.3.3 Genera una superestructura (ideología) que pretende enmascarar ese proceso de alienación . 41 

6.2.4 Otras formas de alienación derivadas de la alienación en el trabajo ................................ 43 
6.2.4.1 La alienación religiosa ............................................................................................................ 43 
6.2.4.2 La alienación política .............................................................................................................. 43 

6.2.5 Cómo superar la alienación en todas sus formas ............................................................... 43 
6.3 EL MATERIALISMO HISTÓRICO .................................................................................................. 44 

6.3.1 Categorías Fundamentales ................................................................................................. 44 
6.3.2 Comparación con la filosofía de hegel ............................................................................... 47 

6.3.2.1 Similitudes .............................................................................................................................. 47 
6.3.2.2 Diferencias .............................................................................................................................. 47 
6.3.2.3 Inversión materialista .............................................................................................................. 47 

6.3.3 Conclusiones. Materialismo histórico y filosofía de la historia: el sentido de la historia . 48 
6.4 ANÁLISIS DEL MODO DE PRODUCCIÓN BURGUÉS O CAPITALISTA .............................................. 49 

6.4.1 El capital ............................................................................................................................ 50 
6.4.2 Consecuencias del gran desarrollo de las fuerzas productivas .......................................... 50 
6.4.3 Consecuencias de las nuevas relaciones de producción .................................................... 50 

6.5 EL PROCESO REVOLUCIONARIO: SOCIALISMO Y COMUNISMO ................................................... 52 
6.5.1 Inicio de un proceso revolucionario: objetivos .................................................................. 52 
6.5.2 Pasos a seguir ..................................................................................................................... 53 
6.5.3 El socialismo ...................................................................................................................... 53 
6.5.4 El comunismo ..................................................................................................................... 54 

 

 



Introducción 4 

1 INTRODUCCIÓN 

1.1 Contexto filosófico 

El siglo XIX significa el fin de los grandes sistemas y el surgimiento de una pluralidad de 

movimientos filosóficos de muy distinto signo (positivismo, utilitarismo, marxismo, 

vitalismo, historicismo) que suponen una crítica, una revisión y una reacción frente a la 

visión especulativa y sistemática de la filosofía que había alcanzado su máxima expresión 

en el idealismo absoluto de Hegel. 

En esta primera parte abordamos la filosofía ante el nuevo orden burgués y nos 

centramos en dos corrientes filosóficas: 

1. El liberalismo utilitarista de John Stuart Mill que legitima, con matices, el 

sistema capitalista. 

2. El materialismo dialéctico de Karl Marx que denuncia sus contradicciones 

económicas y políticas. 

En la segunda parte, expuesta en los dos dossiers siguientes, nos centraremos en la crisis 

de la razón ilustrada protagonizada por: 

1. El vitalismo de Friedrich Nietzsche, y 

2. La teoría psicoanalítica de Sigmund Freud. 

1.2 Contexto histórico 

La historia de Europa de este siglo viene marcada fundamentalmente en el aspecto social 

por el proceso de formación y progresiva consolidación de las sociedades 

industriales. 

A este proceso se oponen desde sus comienzos tendencias nacidas en la masa 

creciente de obreros que se van concentrando en los principales centros urbanos y que 

sufren las peores consecuencias de este nuevo sistema de producción y de división 

social del trabajo caracterizado por una fuerte dinámica productiva que, siguiendo la 

ley del máximo beneficio, realiza una transformación y una explotación desconocida 

del medio natural y humano. 

 

 



El utilitarismo: Caracteres generales 5 

2 EL UTILITARISMO: CARACTERES GENERALES 

2.1 Introducción 

Los utilitaristas buscaban un único principio de racionalidad práctica válido para 

todos los casos. Éste se podría resumir así: 

Son correctas todas aquellas acciones, reglas o instituciones que procuran la mayor 

felicidad o el mayor bienestar social. 

La tendencia de una acción a producir felicidad o bienestar es la utilidad de esta 

acción según Bentham. De aquí proviene el nombre de esta doctrina filosófica: 

utilitarismo. 

Este principio puede servir tanto para guiar la actividad moral de un individuo 

como para establecer las leyes, las acciones de gobierno y las instituciones políticas. 

Es decir, tiene tanto una dimensión ética como política. 

2.2 ¿En qué consiste lo útil? 

Cada filósofo lo concreta con diferentes matices: 

1. Bentham considera que el placer es lo únicamente bueno o útil (utilitarismo 

hedonista). 

2. Stuart Mill considera que lo útil o bueno es la felicidad (en la que se incluye el 

carácter moral de la persona y las experiencias de autonomía y libertad 

individual) Ésta no se entiende exclusivamente como la felicidad personal sino 

como la del mayor número posible de personas (eudemonismo social) 

2.3 ¿Útil para quién? 

El utilitarismo pretende ser la superación de dos posiciones extremas y unilaterales: 

1. El egoísmo ético: lo bueno es sólo lo que responde a un interés personal, que 

excluye a los demás. 

2. El altruismo ético: lo bueno es lo que responde al interés general, el de los 

demás, que excluye el interés personal. 

Según el utilitarismo: lo bueno es lo útil o beneficioso “para el mayor número de 

personas
1
” entre cuyos intereses figura también el mío propio. 

                                                 

1
 El problema surge cuando hemos de optar entre A (más felicidad para menos personas) o B (menos 

felicidad para más personas) 



El utilitarismo: Caracteres generales 6 

2.4 ¿Cómo determinar qué es lo útil? 

Hay dos aspectos aquí a considerar: 

1. Consecuencialismo. Las acciones humanas o las actuaciones institucionales ha 

de ser juzgadas por las consecuencias que ocasionan o promueven. Es decir, un 

acto será bueno si tiene buenas consecuencias, independientemente del motivo 

que impulsó a hacerlo, o de la intención que se pretendió plasmar. Es decir, 

independientemente de que la persona se haya propuesto o no que ese acto suyo 

sea ventajoso para ella, para los demás o para toda la comunidad. Si el acto es 

beneficioso por sus consecuencias será útil, y por consiguiente, bueno. Pero, 

como las consecuencias sólo podemos conocerlas después de haber realizado el 

acto moral, se requiere siempre una valoración o un cálculo previos de los 

efectos o consecuencias
2
. 

2. Enfoque empirista y cientificista. El utilitarismo no es la única propuesta ética 

o política que defiende como objetivo la búsqueda de la felicidad o el bienestar 

personal. Lo que le caracteriza es que lo hace siguiendo un modelo empirista y 

cientificista. Cree que es factible elaborar algún tipo de cómputo (cálculo 

eudemonista) que permita determinar el bienestar social a partir de 

comparaciones interpersonales de bienestar entre los diferentes miembros que 

componen la sociedad. Por otro lado, en su consideración de lo que es la 

felicidad o el bienestar parte de lo que la gente, de hecho, considera felicidad o 

bienestar. 

 

                                                 

2
 El utilitarismo no sostiene que una acción es buena o correcta porque sea conforme a una regla o a un 

principio que especifica lo que es bueno o correcto de hacer (como pasaría en el deontologismo kantiano); 

ni tampoco predica el seguimiento incondicional de los principios o las reglas. 



El utilitarismo hedonista: Jeremy Bentham 7 

3 EL UTILITARISMO HEDONISTA: JEREMY BENTHAM (1748-1832) 

3.1 Datos bio-bibliográficos 

Jeremy Bentham, considerado el padre del utilitarismo, nació en Houndsditch 

(Inglaterra) en el seno de una familia acomodada en 1748 y murió en Londres en 1832. 

Hijo y nieto de abogados de la City de Londres fue voluntad de su padre que siguiera la 

tradición familiar y estudió Derecho en la Universidad de Oxford. Empezó a ejercer 

como abogado a los 19 años pero enseguida se mostró crítico con la educación de su 

época y con estado de la legislación inglesa de aquel momento. Así en lugar de 

dedicarse a ganar dinero mediante la práctica de la ley tal como es, se dedicó al estudio 

de lo que la ley debería ser. Este estudio se convirtió en su ocupación central llevándole 

a elaborar numerosos escritos sobre derecho, economía y política, y sobre la filosofía en 

la que se fundamentan esas materias.  

Sus trabajos iniciales atacando el sistema legal y judicial inglés le llevaron a la 

formulación de la doctrina utilitarista, plasmada en su obra principal: Introducción a 

los principios de la moral y la legislación (1789). 

La finalidad última de su filosofía le acercó a corrientes políticas progresistas y 

democráticas. La Francia republicana surgida de la Revolución le honró con el título de 

«ciudadano honorario» (1792), si bien Bentham discrepaba profundamente del 

racionalismo de Rousseau y consideraba absurdo el planteamiento iusnaturalista 

subyacente a la Declaración de Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789. 

También dedicó su atención al tema de la reforma penitenciaria, elaborando por encargo 

de Jorge III un modelo de cárcel (el Panopticon) por el que ambos entraron en conflicto. 

Bentham hizo cuanto pudo por asegurar su futuro postmortem. Por su 

expreso deseo, sus amigos se reunieron con doctores y estudiantes de 

medicina en la Escuela de Anatomía de Webb Street, tres días después 

del fallecimiento. Su cuerpo, vestido con su camisa de dormir, yacía en 

la mesa de disección. Allí, mientras la tormenta le iluminaba el rostro 

con la luz de los relámpagos, su médico pronunció un panegírico. A 

continuación, diseccionó su cadáver ante los ojos de amigos y médicos. 

Además de ser un extraño funeral, el acontecimiento fue también un 

acto de protesta política, como Bentham pretendía. En aquella época, los 

únicos cadáveres que se diseccionaban para que practicasen los 

estudiantes de medicina, eran los de criminales ejecutados. Por 

desgracia, no se cumplió su último deseo de ser plantado, a guisa de 

árbol, "en el camino de entrada a la mansión de un caballero rural". En 

lugar de ello, su esqueleto está sentado en el interior de una vitrina, en 

un pasillo del University College en Londres, vestido con su propia ropa 

y empuñando su bastón de paseo favorito. El único cambio lo decidieron los funcionarios, quienes 

pensaron que la cabeza de Bentham tenía un aspecto demasiado desagradable después de la disección, 

de forma que fue sustituida por una reproducción en cera. Hasta la fecha, el autoicono de Bentham es 

sacado de su silla con ocasión de las reuniones utilitaristas de los benthamistas. 



El utilitarismo hedonista: Jeremy Bentham 8 

3.2 La ética: el utilitarismo hedonista 

3.2.1 EL PRINCIPIO DE UTILIDAD 

El proyecto de Bentham era en principio político, el de la legislación: la exploración y 

los fundamentos teóricos de un sistema perfecto de leyes y gobierno. Para esto 

necesitaba una medida de perfección o de valor; y esa medida fue el principio de 

utilidad, conocido también como el principio de mayor felicidad. 

Este principio establece que todo acto humano, norma o institución, deben ser 

juzgados según la utilidad que tienen, esto es, según el placer o el sufrimiento que 

producen en las personas. 

A partir de este simple criterio se proponía formalizar el análisis de las cuestiones 

políticas, sociales y económicas, sobre la base de medir la utilidad de cada acción o 

decisión. Así se fundamentaría una nueva ética, basada en el goce de la vida y no en 

el sacrificio ni el sufrimiento. 

En el capítulo primero de la Introducción a los principios de la moral y la legislación, 

Bentham constata: 

"La naturaleza ha colocado a la especie humana bajo el gobierno de dos maestros 

soberanos, el dolor y el placer. Tan solo ellos han de señalar lo que hemos de hacer, y 

también determinar lo que haremos. De un lado, el criterio de lo correcto [right] y de lo 

incorrecto [wrong]; de otro, la cadena de causas y efectos” 

La teoría de Bentham parte de una concepción hedonista del ser humano, fruto, 

aparentemente, de la observación de su conducta: la persona actúa buscando el placer 

y huyendo del dolor. Las palabras “correcto”, “incorrecto”, “deber”, “obligación”, 

únicamente tienen sentido en relación con este hecho, de cualquier otra manera son 

simples quimeras. Las acciones son consideradas correctas o incorrectas en la 

medida que proporcionan bienestar, ventajas, bien, felicidad: es entonces cuando 

se dice que estas acciones tienen utilidad. Por eso acaba este capítulo afirmando: 

"el principio de utilidad reconoce esa sujeción y la da por supuesta como fundamento 

del presente sistema, cuyo objetivo es edificar la fábrica de la felicidad con las manos de 

la razón y de la ley". 

La meta de Bentham es producir felicidad, bienestar. Los medios son "la razón y la ley": 

la ley correcta producirá felicidad, y la ley correcta es la que está de acuerdo con la 

razón. Lo cual concuerda con el principio de utilidad.  

Bentham por "utilidad" entiende:"esa propiedad que tiene cualquier objeto por la cual 

tiende a producir beneficio, ventaja, placer, bien, o felicidad [...] o [...] a prevenir la 

ocurrencia de daño, dolor, mal o infelicidad". 

La corrección de las acciones depende de su utilidad; y la utilidad es medida por 

las consecuencias que las acciones tienden a producir. De toda esa variedad de 

términos que describen las consecuencias, los más importantes para Bentham son el 

placer y el dolor. Porqué piensa que éstos son términos claros, fáciles de entender, que 

pueden, por tanto, dar un sentido preciso a los otros. Así el bien es para Bentham la 

maximización del placer y la minimización del dolor. 



El utilitarismo hedonista: Jeremy Bentham 9 

Partiendo de la caracterización de la naturaleza humana y de la noción de utilidad 

Bentham deriva el principio del utilitarismo en su versión más clásica: el único fin 

correcto y adecuado de toda acción humana es la mayor felicidad para todos 

aquellos cuyos intereses estén en juego. 

El objetivo de aumentar la felicidad, es un objetivo práctico; y Bentham presentó 

muchas propuestas puramente prácticas, como los coches de línea entre Londres y 

Edimburgo, o un canal en Panamá, o la congelación de los guisantes. Pero la más 

famosa e importante de estas singulares propuestas prácticas, fue la de una prisión a la 

que llamó el "panóptico". Iba a ser circular a fin de que los guardianes, sentados en el 

centro pudieran observar a los prisioneros. 

3.2.2 HEDONISMO SENSUALISTA Y CÁLCULO EUDEMONISTA 

Bentham da del bien y del mal una definición hedonista, en términos de placer y 

dolor, que él consideraba como sensaciones. Así pues, el fin de la acción individual 

y colectiva debe ser la búsqueda del máximo placer y del mínimo dolor. Se 

rechaza, por lo tanto, el ascetismo en todas sus formas porque desde el punto de vista 

utilitarista no hay ninguna razón para infligir o soportar sufrimientos, cualesquiera que 

éstos sean, salvo si es un medio para llegar a la felicidad o para evitar una pena mayor. 

Si las acciones son buenas o malas en la medida en que aumentan o disminuyen el 

placer y el sufrimiento, el conocimiento del bien y del mal depende de la posibilidad 

de valorar estas sensaciones cuantitativamente. Así concibe la ética como una 

aritmética de los placeres, una ética inductiva (lo bueno se conoce a través de la 

experiencia, por sus consecuencias) y no intuitiva. 

Con el fin de elegir lo que es bueno, es necesario establecer un cálculo de placeres y 

dolores
3
 (cálculo eudemonista), en el que éstos han de ser juzgados según los 

criterios de intensidad, duración, certidumbre o incertidumbre, proximidad o 

alejamiento, fecundidad, pureza y alcance (número de personas afectadas). 

3.3 La política: hedonismo social 

3.3.1 EL PRINCIPIO DEL INTERÉS Y EL PRINCIPIO DE FELICIDAD 

La política de Bentham sigue la línea marcada por su ética. Por lo tanto, su primer 

principio será el principio del interés: “El hombre se rige siempre por sus propios 

intereses, los cuales se manifiestan en la busca del placer y en le evitación del dolor”. 

Ahora bien, como la búsqueda del placer por parte del individuo puede entrar en 

conflicto con la misma búsqueda por parte de otros individuos es necesario que el 

aumento del placer y la evitación del dolor no se confinen al reino individual, sino que 

                                                 

3
 Como el hedonismo epicúreo tiene una base hedonista pero a diferencia de aquél no busca la sabiduría 

sino un cálculo cuantitativo de placeres donde lo importante es medir la cantidad de placer o dolor. No 

hay unas acciones intrínsecamente más valiosas que otras, a parte de la cantidad de placer y el dolor que 

ocasionan. En este sentido, tal como afirmaba Bentham ”siendo su cantidad de placer igual, jugar a un 

juego infantil es tan bueno como leer poesía” 



El utilitarismo hedonista: Jeremy Bentham 10 

rijan en toda la sociedad. Así el principio de felicidad debe pues asegurar la mayor 

cantidad posible de ésta última para la mayor cantidad posible de individuos. 

Así como cada individuo busca maximizar su grado de felicidad, la comunidad o 

sociedad ha de regirse por aquella política que proporcione un mayor grado de felicidad 

o placer a sus miembros. Para Bentham los intereses de la comunidad no son 

diferentes de los intereses de los ciudadanos pues el interés de la comunidad es “la 

suma de los intereses de los diferentes miembros que la componen”. 

Aquí cobra también sentido el cálculo eudemonista que permita tomar decisiones 

sociales y políticas considerando meramente la cantidad de felicidad general a que 

podrían dar lugar las diferentes acciones políticas posibles. Se trataría de calcular la 

utilidad de las diferentes alternativas y quedarse con aquella que tuviera una 

utilidad mayor
4
. 

Este cálculo, según Bentham, se ha de hacer tomando como modelo el de las ciencias 

positivas. Para que la utilidad sea cuantificable se habrán de establecer unos criterios de 

medición. Así, se habrán de comparar los diferentes tipos de placeres que se pueden 

experimentar homogeneizándolos de acuerdo con unas medidas y asignándoles un valor 

numérico determinado. 

Resumiendo, en su teoría general del gobierno Bentham parte de la constatación 

psicológica de que la gente tiende a actuar según sus propios intereses, (que son de 

nuevo entendidos en términos de placer y dolor, y las gentes concebidas como 

individualidades que buscan el placer y evitan el dolor) Dado este conocimiento de la 

psicología del pueblo, el legislador debe ordenar su sistema de leyes de manera tal 

que la gente, persiguiendo únicamente sus propios intereses, se vea de hecho 

conducida a hacer lo que se proyecta que haga, que consiste en promocionar el 

interés general (o la mayor felicidad para todos). 

3.3.2 UTILIDAD Y FINES SECUNDARIOS 

Aunque toda justificación provenga de la utilidad, esto no significa que Bentham no 

admita fines secundarios, es decir, cosas o medidas que, de promoverse, tenderían 

normalmente a incrementar la utilidad. Y a este respecto establece cuatro fines 

intermedios que un correcto sistema de leyes y de gobierno deberían promover: 

subsistencia, abundancia, seguridad e igualdad. Los cuatro se ordenan en dos 

parejas, de manera que la subsistencia (el asegurar a la gente sus medios de vida) tiene 

prioridad sobre la abundancia; y el asegurar las expectativas de los ciudadanos la tiene 

sobre la igualdad. El argumento utilitario justificativo de esta relación de prioridad se 

apoya en la tesis psicológica de que la privación del primer miembro de cada par causa 

más dolor que la del último. 

                                                 

4
 Esta filosofía no implica ningún perfeccionamiento de los seres humanos sino solamente un 

arbitrio entre sus distintos intereses. 



El utilitarismo hedonista: Jeremy Bentham 11 

3.3.3 IGUALDAD Y PRINCIPIO DE LA UTILIDAD MARGINAL DECRECIENTE 

En la base de la promoción de la igualdad defendida por Bentham también hay 

supuestos psicológicos. Afirma que, en general, iguales incrementos de un bien no 

producen iguales incrementos de utilidad. Es decir, que hay una utilidad marginal 

decreciente. Por tanto, en general, la provisión de un bien particular proporcionará 

más utilidad a quienes antes tenían menos que a los que ya tenían más; y de ahí la 

tendencia general hacia la provisión de bienes entre los más necesitados, es decir, hacia 

la igualdad. 

3.3.4 EVOLUCIÓN DE SUS IDEAS POLÍTICAS 

La explicación general de la ley y el uso del principio de utilidad como medio para 

aportar razones para sus particulares códigos legales, es una constante en la vida de 

Bentham. Sin embargo, sus ideas sobre el sistema político particular que diera origen a 

estas leyes pasaron por un proceso de desarrollo. Al principio pensó Bentham que 

sólo necesitaba apelar a los gobiernos ilustrados para que éstos llevaran a efecto 

aquellas medidas tan obviamente beneficiosas. Cuando se percató de que no sucedía 

así (o que le bloqueaban sus propias propuestas, como la del panóptico), se convirtió en 

defensor de la democracia. No sólo había que cambiar la ley, sino también el sistema 

de gobierno. Y de acuerdo con ello tomó parte activa en el movimiento por la 

ampliación del sufragio parlamentario, que finalmente se hizo efectivo en el año en que 

él murió (aunque Bentham propugnaba algo más radical: la fórmula: "un hombre, un 

voto" y que la votación fuese secreta). 

En cualquier caso, estas propuestas democráticas estaban mucho más de acuerdo con 

sus teorías generales. Si, según su teoría psicológica, todo el mundo actúa guiado por 

sus propios intereses, igualmente harán los gobiernos y los gobernantes. Había que 

prescindir de la figura, clásica en el siglo XVIII, del legislador benevolente y 

semidivino. En los dictadores (ilustrados, o no), en los reyes y en las oligarquías no 

se puede confiar. El fin apropiado de un gobierno, convertido en popular eslogan por 

Bentham como "la mayor felicidad para el mayor número", sólo se halla a salvo en las 

manos de ese mayor número. Si se le otorga el poder político a la totalidad del 

pueblo, éste, con sólo seguir sus propios intereses, promoverá lo que también es el 

fin apropiado. Tal y como sucede en el sistema legal correcto, así también coincidirán 

la acción real con la apropiada en un sistema político o gubernamental que sea correcto. 

Sin embargo, aunque las metas de Bentham eran las mismas que las de muchos 

movimientos de su tiempo a favor del cambio, sus fundamentos no eran los 

mismos. Bentham no sólo se alineaba con los que meramente luchaban por la reforma 

del sufragio en Inglaterra, sino que apoyaba también las revoluciones americana y 

francesa. Ahora bien, la justificación contemporánea de esas revoluciones se expresaba 

principalmente en términos de derechos naturales. Pero, de acuerdo con su propio 

sistema, Bentham se opuso al uso de los derechos naturales y criticó, por tanto, la 

justificación retórica de una y otra revolución. 

3.3.5 SOBRE EL ORIGEN Y LA LEGITIMACIÓN DE LAS LEYES 

La ley no es expresión de unos derechos naturales ni encuentra su legitimación en 

un contrato original (contrato social), en el cual la gente aceptó, supuestamente, 

atenerse a las normas presentes. Más bien al contrario, la ley es la expresión de la 



El utilitarismo hedonista: Jeremy Bentham 12 

voluntad del legislador y encuentra su legitimación en la felicidad general que 

proporciona a la comunidad. 

Veamos a continuación cómo razona estas ideas en contraposición de los 

planteamientos utilizados por algunos contemporáneos suyos ideólogos de la revolución 

francesa y americana. 

3.3.5.1 Crítica al derecho natural o iusnaturalismo 

Bentham afirma que la experiencia nos demuestra que no es verdad que los seres 

humanos nazcan iguales y libres. Piensa que un "derecho natural" es una "contradicción 

en los términos", un "sinsentido", una entidad ficticia. La comparación de un derecho 

natural con un derecho legal revela su diferencia. Uno y otro pueden ser analizados en 

términos de sus correspondientes deberes. Bentham analiza un deber legal en términos 

de la ley (o de la amenaza de castigo) que crea ese deber. Y no hay una ley que se 

corresponda con esos supuestos deberes naturales. De ahí que mantenga que los 

derechos naturales son justamente derechos imaginarios, en contraste con los 

derechos reales que son los producidos por el sistema legal actualmente existente. Dicho 

con sus propias palabras: "de leyes reales surgen derechos reales [...] de leyes 

imaginarias surgen derechos imaginarios". Los llamados derechos del hombre no son 

realmente otra cosa que "falsos derechos". 

La tesis de Bentham es que el lenguaje, que aparentemente describe lo que los derechos 

son, en realidad, no hace más que sugerir lo que los derechos deberían ser. O sea, que, 

en lugar de citar derechos existentes, la “Declaración francesa de los Derechos del 

Hombre y del Ciudadano” está dando las razones de porqué deberían existir tales 

derechos. Bentham en su obra “Falacias Políticas” señala: "una razón para desear que 

un cierto derecho sea establecido, no es ese derecho; desear no es aportar, el hambre 

no es pan". Así, suponer que tales derechos existen realmente es un sinsentido. Y 

aún peor es suponer que podemos estar seguros de que han sido hallados los 

derechos corrientes para todo el tiempo. Bentham es un promotor de la 

experimentación: debemos mantenernos siempre alerta en el examen de la utilidad que 

producen los sistemas particulares de derechos. Por lo tanto, constituye un error 

adicional el pensar que cualesquiera derechos puedan ser inalterables (irrebatibles, 

imprescriptibles). Bentham resume así su crítica: "los derechos naturales son un simple 

sinsentido; los derechos naturales e imprescriptibles, un sinsentido retórico, un 

sinsentido que marcha sobre zancos". 

3.3.5.2 Crítica a la teoría del contrato social 

Los derechos naturales constituyeron una de las pretendidas respuestas a la cuestión de 

la fuente de la obediencia al Estado y a las condiciones para legitimar la 

Revolución. Otra respuesta, popular también en los tiempos de Bentham, fue la del 

contrato original o social. Este artificio, que fundamenta la obediencia en el acuerdo, 

fue ridiculizado por Bentham en su “Fragmento sobre el gobierno”. La justificación de 

la obediencia al gobierno se apoya, según él, en la utilidad, es decir, en el cálculo que 

asegure que "los probables daños de la obediencia sean menores que los probables 

daños de la resistencia". 

La teoría del contrato no sirve aquí, a juicio de Bentham, porque, al igual que 

sucede con los derechos, todos los contratos reales son contratos legales. De ahí que, 



El utilitarismo hedonista: Jeremy Bentham 13 

al ser producidos por la ley y el gobierno, no puedan ser, por tanto, usados los 

contratos para aducir una fundamentación de la ley y del gobierno. Incluso aunque 

se supusiera que su fuerza no es la de un contrato en regla, sino tan solo la de una 

promesa o de un acuerdo, tampoco nos servirían de ayuda para suministrar una 

justificación. Porque, según Bentham, aunque alguien, gobierno o pueblo, 

mantuviera sus acuerdos, éstos tendrían nuevamente que ser sometidos al cálculo 

de utilidad. 

3.3.5.3 Ley común versus ley estatutaria: consecuencialismo 

Tanto a ética como la política de Bentham son consecuencialistas. Para justificar la 

acción correcta dirige su mirada a los futuros estados de cosas actuales y posibles, 

no a lo que ha sucedido en el pasado. Por ejemplo, el castigo
5
 no es una retribución 

por una acción pasada, sino la prevención de daños futuros; la obediencia al Estado no 

está fundada en una pasada promesa, sino en la prevención de futuros males. Éste es 

para Bentham el modelo adecuado y, ciertamente, el único posible, de pensar 

correctamente sobre tales materias. Ello explica su radical actitud con respecto a la 

reforma de la ley. La ley que él encontró era la ley común, hecha por jueces, basada en 

el pasado y en la costumbre. Venía de la historia. En su lugar quiso implantar una ley 

estatutaria, hecha por el parlamento democrático y basada en la razón. Una ley cuyas 

razones serían independientes de la historia y estarían formuladas en términos de 

beneficio futuro. 

                                                 

5
 La teoría que propuso Bentham del castigo como mecanismo disuasorio es la siguiente: el objetivo 

propio del castigo es, como el de cualquier otra cosa, producir placer y prevenir el dolor. Ahora bien, todo 

castigo es en sí mismo un dolor. Por consiguiente, todo castigo es en sí mismo, a juicio de Bentham un 

daño. Y sólo puede ser justificado, por tanto, si este particular dolor que es el castigo resulta contrapesado 

por la reducción del dolor (o aumento del placer) que causa. Si mediante el castigo se disuade a la gente 

de hacer cosas que producirían más dolor (como, por ejemplo, secuestrar, robar o asesinar), entonces el 

castigo estará justificado. Mas no lo estará si no surte ese efecto: no hay sentido alguno en el castigo o la 

retribución por sí mismos. Esta defensa del castigo no solamente lo justifica, sino que además posibilita 

en principio calcular cuál es la cantidad de castigo apropiada. Es esta cantidad de dolor lo que queda 

contrapesado por los dolores que evita el castigo. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 14 

4 EL LIBERALISMO UTILITARISTA: JOHN STUART MILL (1806- 1873) 

4.1 Introducción 

4.1.1 DATOS BIOGRÁFICOS 

Nació en Londres el 20 de mayo de 1806 y era el mayor en una 

familia de nueve hermanos. Su padre James Mill, considerado 

un precursor del utilitarismo, era de origen escocés y fue 

economista, filósofo y discípulo de Bentham y Ricardo. Como 

su amigo Bentham, y siguiendo al ilustrado Helvetius, pensaba 

que todo lo que pudiera ser una persona se debía a la educación 

y se propuso demostrarlo con su hijo, al que convirtió en una 

especie de “máquina de razonar”, imponiéndole una disciplina 

atroz. 

Así, su educación hasta la adolescencia estuvo a cargo de su padre quien le sometió a un 

rígido programa de estudio. Se pasaban el día en el despacho paterno, el niño 

estudiando a su lado y con la licencia de preguntar cuantas cosas no comprendiese. John 

Stuart nos cuenta en su Autobiografía cómo se desarrolló su educación primaria y 

secundaria bajo la supervisión y la dirección paterna: empezó a estudiar griego a los tres 

años y latín a los siete, edad a la que leyó seis diálogos de Platón, aunque afirma que no 

comprendió bien el Teeteto; al mismo tiempo, aprendía aritmética y una gran cantidad 

de historia. Pocas veces se le consentía la lectura de libros de entretenimiento, como 

Robinson Crusoe, del que dice que le deleitó toda la infancia. Después de los ocho años 

John no sólo tenía que aprender sino que enseñar también a sus hermanos menores. En 

esa época se dedicaba ya a la lectura de la Ilíada y la Odisea, de tragedias de Esquilo, 

Sófocles y Eurípides, de los mejores autores latinos, de una gran cantidad de historia y 

del estudio minucioso del gobierno romano. Antes de los doce años llegó a dominar el 

algebra, la geometría, el cálculo diferencial y algunas otras ramas de las matemáticas 

superiores. Su mayor entretenimiento por entonces era leer libros donde se relataban 

ejercicios de ciencia experimental. A los doce años comenzó a estudiar lógica. Leyó 

todo lo que Aristóteles había escrito sobre el tema, a varios escolásticos y a Hobbes. 

Todo ello con un único profesor, su padre, y en contacto con los eminentes amigos de 

éste, como era J.Bentham. En las horas de descanso paseaba con su padre y discutían. 

Al cumplir los catorce años se juzgó que el muchacho había llegado al momento de ver 

algo del mundo y se le envió al extranjero durante dos años. A su regreso comenzaría 

sus estudios superiores fuera de casa, científicos en Francia y jurídicos en Inglaterra. 

En apariencia, Mill era la demostración del éxito del programa de educación urdido por 

su padre y por Bentham. La estricta instrucción que había desarrollado su inteligencia 

colosalmente también le había educado en el menosprecio de las emociones. 

Probablemente esto y el cansancio intelectual le costaron una crisis tremendamente 

grave a los veinte años (1826-1828) que narra detalladamente en su Autobiografía. La 

depresión sacudió su vida de máquina de razonar andante para abrirle a una 

comprensión más cualitativa de la realidad. Comprendió entonces el valor del 

sentimiento y de la poesía de manera que su utilitarismo se hizo más amplio que el de 

Bentham (puramente cuantitativo). 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 15 

La reacción y el rechazo ante la rigidez de su formación le llevan a reformular los 

principios del utilitarismo de forma que, manteniendo la alta consideración de la 

democracia, del respeto y de la igualdad, ahora introduce la positiva consideración de la 

diversidad, la espontaneidad, la imaginación y el valor irreductible de la singularidad 

humana. Paralelamente, critica el ahogo de las minorías por la opinión mayoritaria y 

denuncia la uniformidad, la opresión de la autoridad, o el peso de la costumbre y de los 

convencionalismos; también defiende el derecho a la crítica libre. 

En 1823 entró a trabajar en la East India Company llegando a ser uno de sus principales 

directivos en 1856. Cuando la Compañía se disolvió en 1858 obtuvo una confortable 

pensión vitalicia que le permitió establecerse cerca de Avignon, pasando sólo una parte 

del año en Gran Bretaña. 

En 1830 se enamoró de Harriet Taylor, con una pasión exaltada. Pero él era un hombre 

respetable y ella una mujer casada; de manera que, aunque mantuvieran unas relaciones 

básicamente intelectuales, que todo el mundo conocía, la pareja esperó a la muerte del 

marido para poder casarse, finalmente, en 1851. Hay una gran diversidad de opiniones 

sobre el papel que Harriet jugó en la obra de Mill. Sus contemporáneos no la tenían en 

gran estima ni como persona, ni intelectualmente, pero Mill la consideraba su fuente de 

inspiración y, ciertamente, de ella surge una gran parte de la reflexión socialista de Mill. 

Cuando ella murió en 1858 la hizo enterrar en Avignon y él se instaló en una casita en 

Saint Véran desde donde podía ver el cementerio. 

Durante tres años (1865-68) fue miembro de la Cámara de los Comunes de Inglaterra, 

desde donde presentó, entre otras, una propuesta a favor del sufragio femenino que fue 

derrotada. 

Desde 1868 permaneció en Saint Véran dedicado a la lectura, la escritura y la botánica. 

Allí falleció el 7 de mayo de 1873. Fue enterrado en Avignon junto a su esposa. 

4.1.2 OBRAS 

Escribió libros científicos, filosóficos y de economía que fueron decisivos en la 

evolución y desarrollo de todas esas disciplinas. 

Expuso su teoría ética por primera vez en un libro dedicado a la filosofía de la ciencia 

denominado Sistema de la Lógica demostrativa e inductiva (1834) cuyo libro VI, 

capítulo XII y último, se  titulaba Sobre la lógica de la práctica o del arte, incluyendo 

la moralidad y la prudencia. 

Impresionado por la miseria obrera se separa de las tesis de Ricardo y se acerca al 

socialismo utópico en su obra Principios de economía-política (1848). 

Expone las tesis centrales de su filosofía política en su obra Sobre la libertad (1859) y 

los principios éticos de su filosofía utilitarista en su obra El Utilitarismo (1861). 

Otras obras son: Consideraciones sobre el gobierno representativo (1861); Comte y el 

positivismo (1865); Sobre la esclavitud de las mujeres (1869), que le ha hecho ganar un 

lugar de honor dentro del feminismo moderno; su Autobiografía (1873); La utilidad de 

la religión (1874); y su obra póstuma Capítulos sobre el socialismo (1879). 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 16 

4.1.3 INFLUENCIAS 

Mill se considera representante filosófico-científico del empirismo inglés y del 

liberalismo político. 

Se opondrá tanto a las concepciones ascéticas del puritanismo inglés (estamos en la 

época victoriana) como a la aceptación resignada y pesimista de las duras condiciones 

sociales en las que vivía el proletariado durante la revolución industrial. 

Sus influencias son: 

1. El empirismo de Hume y el asociacionismo psicológico de su padre. 

2. El utilitarismo de su padre, James Mill y de Jeremy Bentham, de quien pronto 

superaría la estrecha concepción del liberalismo-mercantilista orientándose hacia un 

liberalismo-emancipatorio cercano al socialismo. Al final de su vida Stuart Mill 

estuvo cada vez más cerca del llamado socialismo utópico
6
. 

3. La teoría de la sociedad industrial de Saint-Simon. 

4. Su intención como pensador y político era la de reformar el mundo y hacer mejor la 

Humanidad, en la línea progresista abierta por el positivismo de Augusto Comte. 

5. La idea de una irresistible marcha de la historia hacia la democracia y el riesgo de 

tiranía de la mayoría proviene de Alexis de Tocqueville. 

4.2 La ética: eudemonismo social 

4.2.1 UTILITARISMO CUALITATIVO VERSUS UTILITARISMO CUANTITATIVO 

J. S. Mill se atribuye el mérito de haber sabido presentar una forma más elaborada y 

humanizada de utilitarismo. 

1. La definición de utilitarismo 

Si atendemos a cómo lo define en su obra El Utilitarismo (1861) se podría pensar que 

su teoría no se aparta demasiado de la de Bentham: 

“El credo que acepta como fundamento la moral de la utilidad, o el principio de la 

mayor felicidad, mantiene que las acciones son correctas en la medida que tienden a 

promover la felicidad, e incorrectas en la medida que tienden a producir aquello que es 

contrario a la felicidad. Por felicidad se entiende el placer y la ausencia de dolor; por 

infelicidad el dolor y la falta de placer” 

 John Stuart Mill: El Utilitarismo. Madrid: Alianza, 1997 

                                                 

6
 Comparado con su padre y con Bentham, con los economistas clásicos y con los modernos defensores 

del capitalismo Mill era un socialista, pero comparado con los socialistas contemporáneos suyos, esto es, 

con los marxistas clásicos, era un capitalista moderado; aunque él mismo terminó autocalificándose como 

socialista cualificado. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 17 

Como en Bentham su utilitarismo convierte a la utilidad (entendida como felicidad o 

bienestar) en el único criterio de felicidad. Y por “felicidad” se entiende el placer y la 

ausencia de dolor, mientras que la “infelicidad” es el dolor y la privación del placer. 

2. Como definir “la mayor felicidad para el mayor número” 

También Mill pone el énfasis en la noción de bien común y la identifica con la 

obtención efectiva de aquella suma más alta posible de satisfacción y de felicidad 

para el mayor número de personas. 

Se trata de orientar la acción a lograr “la mayor felicidad para el mayor número”. Pero: 

¿Cómo definir la “felicidad del mayor número”? En este punto las teorías de Mill y de 

Bentham divergen: 

a) Para Bentham la felicidad está vinculada a la cantidad de placer. Es, pues, una 

concepción aritmética, agregativa. 

b) Para Mill lo importante es la calidad de los placeres, donde los placeres del 

espíritu son más importantes que los del cuerpo. Es preferible ser “un Sócrates 

insatisfecho” antes que un cerdo satisfecho. 

3. Fundamento antropológico de la jerarquía de placeres 

Mill trata de conservar la ética hedonista de Bentham pero sustrayéndola al reproche 

que se le había formulado de ser “una moral de cerdos”. 

Hablamos de la felicidad humana y los seres humanos son seres que, además de las 

facultades inferiores que comparten con los animales, se caracterizan por tener unas 

facultades superiores específicas. La felicidad del ser humano es inseparable del 

ejercicio de estas facultades superiores: la inteligencia, la sensibilidad moral y la 

sensibilidad estética. El ejercicio de éstas reporta a la persona un placer diferente y 

superior del que le reporta el ejercicio de las facultades inferiores: 

“Es enteramente compatible con el principio de utilidad reconocer el hecho de que 

algunas clases de placer son más deseables y más valiosas que otras” 

John Stuart Mill: El Utilitarismo. Madrid: Alianza, 1997 

Se establece así una jerarquía de placeres que sitúa las satisfacciones intelectuales, el 

altruismo y los placeres emocionales por encima de los más vulgares. Y que permite 

que en los placeres no sólo podemos hablar de cantidad (más o menos cantidad, 

intensidad o duración) sino también, y sobretodo, de calidad. 

Esta es la forma en cómo trata de responder a aquél reproche: estableciendo una 

distinción entre los placeres bajos y los placeres nobles, entre los placeres del cuerpo y 

los que satisfacen el sentido moral y la inteligencia, entre la simple satisfacción y la 

felicidad. 

Es cierto que algunos seres humanos “buscan los placeres fáciles de los sentidos en 

detrimento de su salud, aunque ellos sepan que la salud es un bien mayor”. Pero, según 

Mill, es evidente la superioridad de los placeres del intelecto por encima de los placeres 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 18 

de la sensación. Él siempre se opuso a todo malentendido del utilitarismo ligado 

únicamente a los placeres “bajos”: 

“Más vale ser un hombre insatisfecho que no un cerdo satisfecho, más vale ser Sócrates 

insatisfecho que no un imbécil insatisfecho” 

John Stuart Mill: El Utilitarismo. Madrid: Alianza, 1997 

De igual manera que un sabio no deseará volverse ignorante un ser humano no querrá 

descender a la categoría de animal.  

4. Felicidad y satisfacción 

Ligado a la anterior distinción Mill establece que la felicidad no equivale a la mera 

satisfacción, ni tampoco es “un estado de euforia y de éxtasis constante”: 

a) La felicidad: supone un disfrute solidario. Sólo se puede llegar a ser plenamente 

feliz cuando se vive rodeado de gente que también lo es. 

b) La satisfacción: es el disfrute puramente personal, es “no moral”. Consiste en el 

simple “estar bien” que no es todavía “vivir bien”; pertenece a individuos que 

todavía no han alcanzado la autonomía moral. Se puede estar satisfecho en la 

desgracia y sin embargo no ser feliz. 

Los elementos principales de una vida feliz son la tranquilidad y la emoción cuando 

se complementan equilibradamente entre ellas. Por el contrario, los factores 

principales de infelicidad son el egoísmo y la “ausencia de una cultura intelectual”. 

5. Justificación de la superioridad de unos placeres sobre otros: empirismo 

Pero, ¿cómo sabemos que efectivamente un placer es superior a otro? Nos basamos 

en la experiencia de los más competentes: 

“De entre dos placeres, si uno de ellos es preferido de una manera clara por todos o casi 

todos aquellos que han tenido la experiencia de ambos, independientemente de cualquier 

sentimiento de obligación moral de preferirlo, este será el placer más deseable” 

John Stuart Mill: El Utilitarismo .Madrid: Alianza, 1997 

Quien determina la cualidad de los placeres y nos puede orientar sobre cuáles son los 

superiores es la gente competente que los ha experimentado. Su juicio es especialmente 

valioso porque ha conocido diversos modos de existencia y está acostumbrada a la 

reflexión y la autoobservación. No veremos a un sabio aceptar convertirse en ignorante, 

o a un ser inteligente en un imbécil. De acuerdo con esto, la experiencia de estos jueces 

competentes demuestra que el placer de leer poesía es diferente y superior al placer de 

jugar a las cartas. 

6. Consecuencialismo 

Para Mill sólo mediante el análisis de sus consecuencias podemos saber si una 

acción es buena o deseable. Si entre dos principios morales queremos saber cuál es el 

mejor, hay que tener en cuenta tanto la cantidad como la calidad de sus consecuencias. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 19 

4.2.2 UTILITARISMO INDIVIDUALISTA VERSUS UTILITARISMO UNIVERSALISTA 

Para Mill lo bueno es siempre lo cualitativamente deseable y pero a la vez lo 

socialmente útil. 

1. El individuo o la comunidad como horizonte en la búsqueda de la felicidad 

Otra diferencia básica entre Mill y Bentham se halla en qué se prioriza en la búsqueda 

de la felicidad, si el individuo o la comunidad: 

a) Bentham (utilitarismo individualista) considera que la felicidad del individuo 

se identifica con los intereses de la humanidad. Ir contra la satisfacción de un 

deseo individual es ir contra la humanidad de la que ese individuo forma parte 

porque toda satisfacción ha de ser considerada imparcialmente como dotada del 

mismo valor. 

b) Para Mill (utilitarismo universalista), en cambio, dado el estado actual de 

nuestras sociedades, debe distinguirse entre la satisfacción puramente privada y 

el bien público. Ciertamente debe trabajarse para reducir la diferencia entre 

ambos, pero entre tanto, el sacrificio de un individuo por el bien público debe 

considerarse la virtud más alta. 

De esta manera, maximizar la suma total de felicidad o de placer, considerando 

imparcialmente los intereses de todos aquellos que están concernidos por un acto en 

concreto, es el objetivo de cualquier decisión que un utilitarista consideraría justa. En 

todo caso hay que dejar claro que ningún sacrificio personal tiene valor por sí 

mismo, sino en la medida en que aumenta la suma total de felicidad. 

El utilitarismo no supone que cada uno haya de buscar su propia felicidad, sino 

que cada uno ha de buscar la felicidad de todos. No hay, pues, dos finalidades, una 

comunitaria (que sería el objeto de la legislación) y otra particular, propia del individuo 

privado, que sería el bienestar individual, sino tan solo una. 

La felicidad de los individuos, de cada uno, depende de la de los demás. En la 

medida en que logro la felicidad de los demás consigo también la propia, de manera que 

para un individuo resulta útil lograr la felicidad del conjunto en el que se encuentra 

inmerso. 

2. Hedonismo, egoísmo y bien colectivo 

Lo útil, lo bueno y lo placentero se identifican. El utilitarismo está emparentado con el 

hedonismo epicúreo, pero mientras que aquél busca el placer individual el utilitarismo 

persigue el bienestar colectivo, bajo la idea de que del bienestar colectivo es del que se 

puede derivar el individual
7
. El utilitarista piensa que el individuo es 

fundamentalmente egoísta, pero intenta hacerle ver que la mejor dirección que puede 

tomar su búsqueda de lo que le es útil para alcanzar la felicidad, individualmente, pasa 

                                                 

7
 Las ideas utilitaristas han sido malinterpretadas por el neoliberalismo que considera que del egoísmo 

particular se derivará el bienestar colectivo, porque se han olvidado de que sólo del egoísmo particular 

orientado hacia el bienestar general y sancionado por los resultados socialmente benéficos de sus 

acciones en la práctica, puede derivarse el bienestar colectivo que postula el utilitarismo. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 20 

por alcanzar el bienestar de los que le rodean; supeditando el bienestar individual al 

logro del bienestar colectivo. Lo útil para el ser humano, como ser social, es la mejora 

de la sociedad. De ahí que la mejora de la sociedad sea el camino que debe emprender 

quien sea egoísta y busque lo que le resulta más útil y placentero, es decir, lo que le 

pueda aportar la felicidad. La tesis de fondo es que yo no puedo ser realmente feliz si 

no lo son también todos los que me rodean
8
. 

 De todas formas, como lo bueno o malo no depende de los motivos de la 

acción, sino de sus consecuencias, poco importa para los utilitaristas que se 

obre por egoísmo o altruismo, siempre que el resultado sea socialmente 

beneficioso para la mayoría. 

Buscar el hedonismo universal es lo mejor que puede hacer si queremos procurarnos 

una felicidad profunda y duradera, más allá de la mera satisfacción momentánea de 

deseos particulares y superficiales, pues la felicidad sólo será duradera en un mundo 

donde sea mayoritaria. Los lemas de la Ilustración francesa resuenan continuamente 

en la ética de Mill, libertad, igualdad y fraternidad, ninguno de esos conceptos sociales 

puede realizarse en solitario. 

3. Universalismo 

Para poder valorar un criterio o una regla como efectivamente moral debe ser de 

valor universal, debe procederse a una valoración imparcial de los intereses afectados 

por un determinado criterio y las consecuencias derivadas de su aplicación han de 

incrementar la felicidad (bienestar) general. 

La felicidad y la utilidad no se encuentran, pues, en la consecución del cualquier 

tipo de felicidad o de placer sino del que mayor universalidad pueda tener, 

imparcialmente considerado. 

El criterio utilitarista de buscar el máximo bienestar del mayor número de individuos, 

la felicidad general (General Happiness) es el criterio y el fin de la moralidad. Mill 

apela al sentido común de los seres humanos para que sea tenido como principio y guía 

de la acción. 

4. Pragmatismo: la utilidad (bien) de una cosa o acción viene determinada por el 

uso que se haga de ella. 

Buscar lo útil consiste en ser práctico, valorar las cosas de manera distinta según el uso 

que se haga de ellas. Un cuchillo en sí mismo no es ni bueno ni malo, resultará bueno si 

le sirve al conjunto de los individuos para cortar pan o tallar madera y malo si lo utilizan 

                                                 

8
 El bien social quedará en entredicho por el mero hecho de que se consienta la desgracia ajena y los 

demás no podrán sentir verdadero goce mientras subsista la miserable condición de un semejante, que 

repercutirá en el malestar social y será finalmente experimentada como malestar propio. Rodeado de la 

peste, la pobreza, la violencia, la superstición y la intolerancia, del malestar de la mayoría, el príncipe de 

la Edad Media sólo podía ser falsamente feliz, tanto más falsamente feliz cuanto mayor fuese su 

inhumanidad, su ceguera, su embrutecimiento y su ignorancia. La suerte de los otros no puede sernos 

indiferente, es más, en ella nos jugamos también la nuestra. Aquél que sólo piensa en su felicidad 

individual tira piedras contra su propio tejado, porque al obstaculizar o no promocionar la felicidad 

general limita y pervierte su felicidad particular. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 21 

para matarse. Por tanto, lo malo es lo inútil para conseguir la felicidad y lo bueno es lo 

útil para lograrla. No es correcto decir que un cuchillo puede ser útil para matar, ya que 

el utilitarista, reserva el calificativo de útil, tan sólo para aquello que, manejado de 

determinada manera, proporciona bienestar al mayor número. 

El utilitarismo obliga a repetir constantemente los juicios éticos, que serán 

relativos al uso que se haga de las cosas, es decir, a las prácticas o conductas que se 

desarrollen con ellas. La religión o la energía atómica no son ni buenas ni malas, no 

puede establecerse para siempre la bondad o maldad de algo, sino que depende, en 

cada caso, de los resultados prácticos. 

Resultará, las más de las veces, que el utilitarista calificará a las cosas, vinculadas 

siempre a conductas, de buenas si resultan beneficiosas y malas si resultan 

perjudiciales; resultando algunas de ellas buenas y malas a un mismo tiempo, al 

depender de la utilización que se haga de ellas. Así, la energía atómica es buena (útil, 

benéfica) en la medida en que proporciona iluminación a las grandes ciudades y mala 

(perjudicial) en la medida en que permite fabricar bombas atómicas o verter residuos 

radiactivos al mar. 

4.2.3 LA INDIVIDUALIDAD COMO UNO DE LOS ELEMENTOS DEL BIENESTAR 

1. Utilitarismo y dignidad humana.  

Para Mill, la fundamentación del utilitarismo es la dignidad humana. La felicidad 

implica, como primera condición, la dignidad o autorespeto (selfrespect). Para que los 

seres humanos podamos ser felices es imprescindible que haya: 

a) Autodesarrollo. Es decir, “capacidad de crecer”, capacidad de conocer y, por lo 

tanto, de modificar nuestras opiniones. 

b) Individualidad. Si la presión de la sociedad (y especialmente de la clase media) 

sobre los individuos es muy fuerte, nos encontraremos ante una coacción y, por 

lo tanto, no puede haber libertad. 

Estos dos elementos forman la dignidad humana, sin la cual no puede haber felicidad. 

La parte más valiosa de la felicidad es, precisamente, el sentido de la propia dignidad. 

2. La individualidad como uno de los elementos del bienestar 

Como dice el título del capítulo III de Sobre la libertad, la individualidad es uno de los 

elementos del bienestar. Una individualidad vigorosa e inconformista movida por la 

imparcialidad en sus juicios y por la racionalidad lógica en el pensamiento, es más útil 

a la sociedad que una personalidad sumisa. Un mundo de seres pasivos y satisfechos 

en su obediencia no puede ser un mundo feliz, porque para Mill, la felicidad es una 

función de la diversidad. Incluso cuando alguien oprime a otro (en el caso del 

machismo, por ejemplo) de hecho se degrada a sí mismo, porque se acostumbra a vivir 

en un mundo de sumisiones meramente bovinas y se pierde la ganancia intelectual que 

significa la diversidad. 

La individualidad que Mill propugna ha de tener su contrapeso en la lealtad a la norma 

como regla de juego aceptada por todos. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 22 

4.2.4 DE LOS LÍMITES DE LA AUTORIDAD DE LA SOCIEDAD SOBRE EL INDIVIDUO 

Mill se queja de lo “pesado del yugo de la opinión” en la Inglaterra victoriana. En una 

democracia puede la mayoría ejercer una tiranía sobre las minorías, por lo que la 

cuestión de la libertad individual es fundamental. 

Su concepción de la libertad le hace entender que no puede exigir que los demás dejen 

de expresar su disgusto ante determinadas conductas siempre que no impongan su 

opinión por la fuerza. 

4.2.4.1 Los dos principios de la libertad 

Como todos los liberales John Stuart Mill pretende delimitar claramente un dominio 

en el que los individuos puedan “hacer lo que quieran”, un dominio en el que la 

sociedad no emplee la coacción, ni a través de leyes, ni de forma más sutil a través de 

la opinión pública. 

Desde un punto de vista teórico, la cuestión de la libertad consiste en encontrar la mejor 

línea de demarcación para promover “la felicidad de todos”. Para poder establecer esta 

frontera, Mill recurre a dos principios que se aplican uno después del otro: 

a) El “principio de la libertad individual”. Identifica un ámbito extenso de 

acciones en las que el individuo “tiene todo el derecho” de hacer lo que quiere 

(o lo que no quiere, que vendría a ser lo mismo). Así, por ejemplo, la sociedad 

no tendría derecho a prohibir el consumo de alcohol para uso privado. 

b) El “principio de las circunstancias específicas de cada caso”. Determina, 

dentro de las circunstancias en que la sociedad tiene el derecho a coaccionar, 

campos específicos de actividad en los que es mejor no actuar porque se 

consigue mejor la finalidad propia de este tipo de actividad dejando hacer 

libremente a los individuos, antes que no obligándolos. Este sería, por ejemplo, 

el campo de la economía: el Estado podría actuar en él, y quizás en algún caso lo 

ha de hacer, pero si no lo hace las cosas van mejor. 

4.2.4.2 El principio de la libertad individual 

1. La concepción de la libertad en John Stuart Mill. 

Mill define la libertad como la esfera de nuestra existencia que abarca las acciones 

que no repercuten nocivamente sobre otros. 

Sobre este tipo de acciones, la libertad de los individuos ha de ser absoluta. En 

Sobre la libertad afirma: 

“Por lo que hace a él [el ser humano] su independencia es, de derecho, absoluta. Sobre él 

mismo, sobre su cuerpo y su espíritu, el individuo es soberano. Por lo tanto, la libertad 

humana (de conciencia, de expresión, de asociación,…) es integral e incondicional; 

ningún Estado puede limitarla ni poner ninguna traba legítima. Tampoco la opinión 

pública – ni la mayoría- puede impedir la libre iniciativa individual.” 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edad, 2004 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 23 

Esto no significa que la libertad no tenga límites, sino que la sociedad no tiene nada 

que decir sobre las decisiones particulares de los individuos mientras no afecte a la vida 

de los otros ciudadanos. 

Tenemos pues que, para Mill, la libertad se convierte en el espacio de la propia 

individualidad (privacity), expresamente reivindicada. 

Se le ha criticado que es una definición muy estrecha y que casi no deja lugar para la 

libertad -en la medida que difícilmente habrá ninguna acción que no repercuta sobre los 

demás-. Ahora bien, incluso para que haya esta libertad "privada", es preciso que se 

den una serie de condiciones sociales
9
 y específicamente un régimen de libertades 

públicas (de pensamiento, de asociación, de prensa...). La existencia de la libertad 

social o civil es la garantía de que la sociedad y el Estado respetarán la separación entre 

la esfera pública y la esfera privada.  

2. Ámbitos de la esfera individual en los que la libertad es fundamental. 

Según Mill la esfera individual, que determina aquellos ámbitos en los que la libertad 

es fundamental, incluye: 

“el dominio interno de la conciencia [...] la libertad de expresar y publicar las opiniones 

[...], la libertad de nuestros gustos y la determinación de nuestros propios fines [...] [y] la 

libertad de asociación entre individuos”. 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edad, 2004 

3. Límites al principio de la libertad individual. 

En el capítulo IV de Sobre la libertad (“De los límites de la autoridad de la sociedad 

sobre el individuo”), Mill analiza con sumo cuidado las legítimas formas de presión 

social sobre los individuos en materia de lo que atañe a su persona o concierne a 

los demás. 

a) «Principio del daño»: la sociedad sólo puede limitar la libertad de una persona 

si ésta amenaza con hacer daño a otra. La única razón legítima que puede tener 

una comunidad para usar la fuerza contra alguno de sus miembros es impedir 

que haga daño a otros individuos, pero en este caso, el problema corresponde al 

ámbito jurídico. 

"El único propósito por el cual puede ser ejercido con pleno derecho el poder sobre 

cualquier miembro de una comunidad civilizada, contra la voluntad de éste, es el de 

prevenir el daño a otros. Su propio bien, sea físico o moral, no es justificación 

suficiente" 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edad, 2004 

Por lo tanto el individuo no tiene porqué dar cuenta a la sociedad de sus 

actos mientras éstos no afecten a nadie más que a sí mismo. Como es obvio si 

                                                 

9
 El ser humano sin medios, sin cultura, sin sanidad, nunca podrá ser libre y feliz, estará abocado a la 

infelicidad, incapacitado, imposibilitado y esclavizado.  



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 24 

este principio se plantea así aparecen serios problemas: tal vez resulte difícil 

encontrar un acto cuyas consecuencias sólo me afecten a mí mismo (incluso el 

hecho de vestir de una u otra manera puede afectar a la gente con la que me 

encuentro, o a mis amigos). Para evitar esta crítica, no está de más observar 

cómo usa Mill, y en general el utilitarismo, la palabra “intereses”. El “principio 

del daño” se aplica porque resulta útil cuando se produce efectivamente  -o 

podría producirse con gran seguridad - algún mal “a los intereses de otra 

persona”: es obvio que mis intereses no quedan perturbados si algún individuo 

va vestido de un horrible color verde o si predica el amor libre, aunque ni lo uno 

ni lo otro me gusten en absoluto. 

En consonancia con esta misma filosofía tenemos que nadie debe ser defendido 

contra sí mismo. Como dice en Sobre la libertad: 

"coaccionar un individuo por su propio bien, físico o moral, no constituye una 

justificación suficiente (...) Pueden existir razones para hacerle reproches, razonar sobre 

ello, persuadirle o suplicarle; pero no para coaccionarlo, ni para hacerle daño” 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edad, 2004 

Por lo tanto, la sociedad no puede legislar sobre la vida privada. Más bien al 

contrario, la libertad es el derecho a la no-interferencia del Estado (a través 

de las leyes) y la sociedad (a través de la presión de la opinión pública).  

b) El principio de libertad individual, sin embargo, tan solo es válido para las 

sociedades que Mill denomina "civilizadas"; es decir, las que toman la libre 

discusión como medio de mejora. No se aplicaría, pues, a los estadios de la 

sociedad en que la libre discusión sólo inflama las pasiones y conduce al 

desorden o a la guerra civil. Y por último, 

c) No todos los individuos pueden gozar de total libertad: los niños no han de 

ser libres, por ejemplo, para decidir si quieren, o no, aprender a leer y lo mismo 

podría decirse de algunas deficiencias psíquicas. 

4. Ventajas. 

La libertad individual permite aumentar la felicitad de los individuos, hace posible 

experimentar tipos de vida más placenteros, protege la diversidad contra toda opresión 

al evitar que interfieran a la vida privada de los individuos el Estado o la opinión 

pública que pretenda imponer sus creencias o costumbres vulgares. 

5. Observaciones finales. 

Hemos de tener en cuenta que: 

a) El sistema de la libertad individual no está basado en la indiferencia, en la 

mera tolerancia de las creencias y las formas de vida de los demás, sino en las 

firmes convicciones éticas de cada uno, unidas al respeto legal de la esfera 

de cada individuo. 

b) La libertad se entiende como un instrumento al servicio de la felicidad. La 

cuestión de la libertad debe ser entendida en el contexto de la efectividad y de la 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 25 

utilidad de la libertad para la felicidad. La libertad es instrumentalmente 

valiosa, pero no “intrínsecamente” valiosa: lo intrínsecamente valioso es la 

felicidad. Sería un error considerar que Mill habla de la libertad natural cuando 

su criterio implica que los humanos participan de una sociedad política, la única 

que en definitiva puede evaluar las consecuencias de la libertad como criterio. 

c) La defensa de la libertad individual implica la defensa de la libertad 

colectiva. La defensa de la libertad individual resulta indispensable para lograr 

una sociedad libre. La libertad no entra aquí en contradicción con la solidaridad 

compartida, también el grado de la individual depende de la general y viceversa, 

equilibrándose y limitándose ambas. Los individuos al defender su libertad 

individual, cosa que no pueden hacer sin defender también la de los demás, 

participan en la creación de la libertad colectiva. La defensa de una libertad 

individualista es un fraude no sólo a la comunidad, sino un fraude que comete 

también hacia sí mismo el propio individuo, que se condena al aislamiento y la 

incomunicación, condenando a la sociedad a la violencia. 

4.2.4.3 El principio de las circunstancias específicas de cada caso 

Hace referencia a la jurisdicción de la sociedad, que tiene derecho a intervenir y 

sancionar cuando las cosas no funcionan. Por ejemplo, la forma como los padres 

educan o alimentan los hijos es cosa suya; pero, llegados a un cierto extremo, no 

constituye un problema particular de los padres, sino que el Estado puede intervenir, 

cuando se va más allá de la libertad individual y se entra en la jurisdicción de la 

sociedad. Es por eso, por ejemplo, que no atenta a la libertad que los gobiernos 

establezcan un control sanitario sobre los alimentos.  

Esta distinción es especialmente pertinente hoy, en el debate entre liberalismo y 

neoliberalismo. Para Mill, el comercio es una actividad social. Por lo tanto, desde el 

punto de vista de los principios, pertenece al ámbito que puede ser regulado. Si la 

actividad comercial, como regla general, ha de ser "libre", eso no significa que sea un 

derecho natural, sino que depende de las circunstancias específicas.  

En el contexto de un Estado mínimo, que garantice efectivamente el acceso de todos al 

mercado en igualdad de condiciones, el Estado no ha de intervenir en la actividad 

económica. En determinadas circunstancias, sin embargo, el Estado ha de intervenir en 

la economía para preservar el libre juego de la competencia y los derechos de los 

consumidores: el Estado tiene el deber de hacer todo lo que es susceptible de aumentar 

la felicidad general. 

4.2.5 LA LIBERTAD DEL INDIVIDUO DE PERSEGUIR SUS PROPIAS METAS EN SU 

DOMINIO PRIVADO 

En este ámbito de aplicación de la libertad encontramos nuevamente el liberalismo de 

Mill asentado sobre una base utilitarista, apela a "la utilidad en su sentido más amplio, 

fundada en los permanentes intereses del ser humano como ser progresivo". 

Mill pretende salvaguardar la libertad que tiene el individuo de perseguir sus propias 

metas en su dominio privado apoyándose en dos razones: 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 26 

 permite a los individuos desarrollar su propio potencial a su propio aire; 

y 

 al liberar los talentos genera creatividad y dinamismo, y así establece las 

condiciones previas del progreso intelectual y moral. 

Así la libertad se convierte en la capacidad para poder desarrollar un carácter vivo, 

espontáneo, multilateral, sin temores, libre y, a la vez, racional y dirigido por uno 

mismo. En definitiva, John Stuart Mill, que conocía suficientemente bien el utilitarismo 

primitivo de su padre y de Bentham, quiso salvar siempre el aspecto creador de la 

personalidad y el derecho a la diferencia. 

Es útil aquello que ayuda a crecer y desarrollarse al ser humano como creador de 

diversidad: no lo que le convierte en una máquina de sumar y restar placeres. 

Su objetivo principal es el cambio progresivo de la sociedad a través de la acción de los 

individuos libres. La capacidad de cambiar el propio carácter es una prefiguración o un 

modelo del cambio global. Si yo puedo cambiar como humano, entonces toda sociedad, 

la suma de los seres humanos, también lo puede hacer. 

4.2.6 LA LIBERTAD DE PENSAMIENTO Y DISCUSIÓN 

También de acuerdo con la tradición liberal el segundo capítulo de Sobre la libertad 

(“De la libertad de pensamiento y discusión”) afirma que no es aceptable que una 

sociedad silencie una opinión: 

“Si la opinión es verdadera se priva [a la raza humana] de la oportunidad de cambiar el 

error por la verdad; y si es errónea, pierden lo que es un beneficio no menos importante: 

la más clara percepción y la impresión más viva de la verdad, producida por su colisión 

con el error”. 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edaf. 2004 

La conducta racional sólo es posible si el ser humano es capaz de rectificar sus 

equivocaciones por la discusión y por la experiencia. E incluso si todas las opiniones 

son verdaderas: 

“¿Quién puede computar lo que el mundo pierde en la multitud de inteligencias 

prometedoras unidas a caracteres tímidos, las cuales no osan seguir caminos mentales 

audaces, vigorosos e independientes, por temor a caer en algo que pudiera ser 

considerado irreligioso o inmoral?”. 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edaf. 2004 

Mill llega más lejos, defiende la verdad por sí misma. Rechaza una postura muy 

difundida entre quienes se consideran superiores a la gran masa. Son muchos los que 

buscan poner trabas a la discusión pública porque sostienen que determinadas doctrinas, 

incluso si son falsas, resultan útiles porque disciplinan y encauzan los peores instintos 

de la humanidad y consideran una temeridad ponerlas en cuestión. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 27 

“Hay, se alega, ciertas creencias tan útiles por no decir indispensables, al bienestar, que 

el Gobierno está tan obligado a mantenerlas como a proteger cualquiera de los otros 

intereses de la sociedad”. 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edaf. 2004 

Muy al contrario, propone Mill que 

“la verdad de una opinión es parte de su utilidad. Cuando pretendemos saber si es o no 

deseable que una proposición sea creída, ¿cómo es posible excluir la consideración de si 

es o no verdadera? [...] ninguna creencia que no sea verdadera puede ser útil”. 

John Stuart Mill: Sobre la libertad. Madrid: Edaf. 2004 

4.3 La política: liberalismo utilitarista 

En ética y en política la filosofía de Mill comparte las siguientes premisas: 

a) El humanismo ilustrado. Se considera que lo fundamental para la extensión 

de una sociedad “abierta” (liberal, utilitarista) es mantener una determinada 

concepción antropológica: la que nos presenta al ser humano como un ser 

autónomo -en la estela de la Ilustración-, a la vez imperfecto y perfectible, 

capaz de evolucionar aprendiendo de sus propios errores. 

b) El valor consiste en el bienestar conseguido en la vida de los individuos. 

c) Los intereses de todos tienen el mismo peso en la consideración de todos. 

d) La felicidad se alcanza con más efectividad cuando la sociedad deja a la 

gente libre para perseguir sus propios fines siempre que se sujeten a las 

reglas establecidas para el bien general. 

4.3.1 EL REFORMISMO ECONÓMICO Y SOCIAL 

4.3.1.1 Las desigualdades creadas por la sociedad industrial. 

Mill considera inaceptable el embrutecimiento humano derivado del 

industrialismo y de la economía capitalista característicos de la Inglaterra de su 

tiempo. 

Hombres, mujeres y niños –a menudo a partir de los siete años- sufrían jornadas 

laborales de doce a catorce horas en fábricas y minas insalubres y peligrosas. Sin 

protección legal (inexistencia de contratos fijos, sueldos inestables, despido libre), ni 

ningún tipo de cobertura social (como invalidez, accidente, enfermedad o jubilación) y 

con unos salarios fijados por los empresarios. La mecanización hacía crecer 

exponencialmente la producción mientras los artesanos se arruinaban porque no podían 

competir con el nuevo mercado industrial. Los agricultores empobrecidos emigraban a 

las ciudades a la búsqueda de trabajo y subsistencia. Unos y otros constituían la fuerza 

de trabajo que necesitaba la industria. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 28 

El nacimiento de la sociedad industrial comporta una fuerte desigualdad entre las 

dos clases sociales que la caracterizan, la burguesía capitalista y el proletariado, 

desigualdad que el liberalismo inicial considera inevitable. 

4.3.1.2 El papel del Estado 

Con el principio utilitarista del bien común Mill quiere mitigar la desigualdad 

mediante la intervención  del Estado haciendo que éste limite por ley la jornada 

laboral, prohíba el trabajo infantil, promueva la salud y la educación, equipare a los 

hombres y las mujeres. Por otro lado, no cuestiona radicalmente el capitalismo, los 

valores burgueses o el principio de no intervención directa del Estado en materia 

económica. 

El bien común impone una legislación social y laboral humanizadoras y tiene el 

valor de una reacción lúcida y crítica, dentro del mismo ámbito liberal, contra las 

primeras concepciones de este liberalismo que equiparaban la libertad a la total 

inexistencia de leyes e intervención estatal. 

Mill, en colaboración de su esposa, es el autor de una nueva formulación de la economía 

liberal que defiende la distribución más justa de la riqueza derivada de la 

cooperación social. Así, profundizando en el principio utilitarista de la máxima 

felicidad para el máximo de gente, se separa de la tesis del liberalismo de Ricardo y se 

aproxima al socialismo. 

Mill es un liberal con objetivos sociales. De ahí su defensa, a la vez, de la economía 

liberal y de las organizaciones obreras, que le llevó a defender una especie de 

socialización más o menos libertaria del trabajo. 

La pieza clave de una buena sociedad consiste en coordinar los intereses 

individuales. De hecho, el comercio es un buen ejemplo de tarea individual en que se 

logra coordinar intereses individuales y servir al interés general. Eso no significa que el 

Estado deba renunciar a intervenir aunque procure ser mínimo para no dar 

demasiado poder a nadie. Más que en el Estado, la utilidad mayor (y la eficiencia) se 

encuentra en los municipios y en las pequeñas comunidades. 

En política, el Estado debe garantizar la igualdad de oportunidades. Algunas cosas 

(la educación, la sanidad, etc.) deben ser legisladas precisamente para conseguir la 

mayor utilidad general. La desregulación no puede, pues, ser una norma general e 

invariable. Un ejemplo muy típico es el del horario de trabajo que, según Mill, (que en 

eso sigue a Smith) debe ser legislado y limitado porque individuos aislados no podrían 

defender el interés general. 

4.3.1.3 El papel de la mujer 

Mill reconoció a los socialistas utópicos de su época (Saint-Simon, Owen, Fourier) el 

mérito de haber sido los primeros en la defensa de la emancipación de la mujer. De 

hecho, una de sus condiciones para ser candidato a Westminister fue la de poder batallar 

por el derecho al voto femenino. Su feminismo tiene que ver profundamente con su idea 

de que la libertad es cualitativa, no divisible y que debe conducir a una sociedad 

equilibrada. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 29 

4.3.2 LA DEMOCRACIA REPRESENTATIVA COMO INSTRUMENTO AL SERVICIO DE LA 

LIBERTAD 

4.3.2.1 Crítica al despotismo ilustrado 

En sus Consideraciones sobre el gobierno representativo Mill nos explicará la no 

utilidad del dictador benévolo, dispuesto a promover la felicidad de la mayoría, 

porque su cometido sería inalcanzable. No puede un hombre lograr la felicidad de los 

demás ya que la felicidad es una conquista humana que requiere el concurso de, al 

menos, una mayoría de la humanidad; siendo asimismo un fruto del desarrollo de las 

capacidades de autogobierno y de participación en la vida pública. La sociedad es 

tanto más feliz cuanto mayor es el número de individuos involucrados en el 

gobierno de sí mismos y orientados hacia el bienestar general, cuanto mayor es el 

número de sujetos activos que despliegan y desarrollan sus capacidades aportándose 

satisfacciones mutuamente, y viceversa, el hombre individual será tanto más feliz 

cuanto mayor bienestar haya en la sociedad en la que vive. 

4.3.2.2 Una democracia al servicio de la libertad y del respeto a las minorías 

La libertad política implica la participación en el poder y Mill es un demócrata 

convencido, pero pone por delante la libertad a la democracia (que es, en definitiva, 

un instrumento). 

Mill es sensible a los peligros que este sistema político supone, teme especialmente que 

la democracia pueda justificar una forma de tiranía tanto o más despreciable que 

cualquier otra forma de gobierno autoritario: la tiranía de la mayoría sobre las minorías 

y sobre los individuos que muestren su desacuerdo con ella. La mayoría puede ejercer 

este poder, advierte Mill, por medio del poder coercitivo del Estado, como por medio de 

la opinión mayoritaria. 

Defiende, así, una democracia representativa en la que estén reconocidos todos los 

pareceres y no sólo las mayorías. En una democracia las minorías deben poder hacerse 

oír y tener la posibilidad de triunfar mediante la fuerza de sus argumentos si son 

conformes a la razón. 

La única solución que ve a este problema es la educación moral e intelectual de los 

individuos en el ideal de persona como ser progresivo. 

4.3.2.3 El papel de la educación: ilustrar y preparar para la democracia 

Las instituciones sociales y políticas han de trabajar para que los individuos puedan 

cultivar adecuadamente sus facultades superiores y puedan desarrollarse libremente. 

Esto, de hecho, es lo único que las justifica, ya que la calidad de un Estado no se 

determina sino según la calidad moral de los miembros que lo componen. 

El Estado debe hacer obligatoria la educación precisamente porque la democracia 

necesita de la fuerza del conocimiento y de la argumentación para poder aumentar su 

diversidad. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 30 

Una sociedad educada es más libre aunque Mill es contrario a la escuela pública por 

miedo a la uniformización y al adoctrinamiento. La uniformización constituye para él 

un despotismo de la clase dirigente. 

Su pedagogía, por ejemplo, defiende que los exámenes sean optativos y que en ellos no 

se pueda obligar a adherirse a ninguna opinión sino que se incite al alumno a pensar por 

sí mismo. Por ello mismo era contrario a que para entrar en ciertas profesiones fuese 

obligatorio un título oficial, con lo que se evitaría que ciertos individuos -los 

funcionarios- tuviesen un poder despótico en tanto que examinadores. 

4.3.2.4 Propuestas para esquivar los peligros de la democracia 

Propone que el voto de las personas educadas pese más que el de otras personas 

(propuesta del voto plural), instaurar un sistema de representación proporcional que 

favorezca la representación de las minorías, eliminar el voto secreto (él creía que 

favorecía la expresión de intereses mezquinos) y la creación de una comisión de 

expertos que se encargue de elaborar las leyes que después los parlamentarios habrán de 

aprobar o rechazar. 

4.3.2.5 Liberalismo y democracia 

El concepto de “liberalismo” y el de “democracia” no son estricta ni necesariamente 

sinónimos en la obra de Mill. La libertad es el ideal moral que rige las acciones de 

los individuos, en vistas a su felicidad -en la medida que la libertad crea diversidad- 

y el liberalismo es la teoría política y económica que favorece esa diversidad; en 

cambio la democracia es sólo un instrumento, una herramienta de la libertad. 

En condiciones ideales, liberalismo y democracia convergen; pero conceptualmente 

podrían existir gobiernos democráticos (con elecciones, con constitución) sin derechos 

liberales, sin garantías para la oposición e incluso sin partidos políticos
10

. 

El liberalismo y el utilitarismo necesitan, para poder desarrollarse, de una extensa serie 

de condiciones económicas (propiedad privada), jurídicas (partidos políticos, libertad de 

expresión) e incluso religiosas (libertad de conciencia) por no decir éticas (tolerancia). 

4.3.3 UTILITARISMO Y LIBERALISMO 

El liberalismo es el marco general del utilitarismo aunque existen otras formulaciones 

liberales no utilitaristas partidarias de considerar la vida, la libertad y la propiedad 

privada como derechos naturales. 

John Stuart Mill no fue estrictamente un liberal sino más bien un radical demócrata o 

un reformista que en sus últimas obras expresa gran simpatía por las formulaciones del 

socialismo utópico. 

                                                 

10
 Las democracias asamblearias, o las llamadas “democracias populares” de los antiguos países 

comunistas, eran tal vez “democracias” etimológicamente hablando (en el sentido de gobiernos del 

pueblo) pero no eran liberales, en la medida en que no respetaban los supuestos de individualidad y de 

derechos civiles del marco liberal. 



El liberalismo utilitarista: John Stuart Mill 31 

Era partidario de superar la antítesis entre capitalismo y socialismo a través de sistemas 

de cooperativas. Para Mill el cooperativismo (libre y no obligado) era un concepto 

nuclear a la hora de regular las relaciones sociales. 

Aún así se ha querido identificar a Mill con el liberalismo por su aspecto antiestatista y 

por su reivindicación de la iniciativa individual. 

4.4 Bibliografía 

Utilitarismo. Madrid: Alianza 1984. (Traducción de Esperanza Guisán) 

Sobre la llibertat. Barcelona: Laia, 1983. (Traducción y edición de Lluís Flaquer) 

Sobre la libertad. Madrid: Edaf, 2004. (Traducción de Gregorio Cantera) 

Autobiografía. Madrid: Alianza, 1986. (Traducción de Carlos Mellizo) 

Diario. Madrid, Alianza: 1996. (Edición de Carlos Mellizo) 

Principios de economía política. México: Fondo de Cultura Económica, 1951. 

(Traducción de Teodoro Ortiz) 

Sistema de lógica inductiva y deductiva. Madrid: Jorro, 1917. (Traducción de Eduardo 

Ovejero) 

 



La crítica de la filosofía especulativa alemana 32 

5 LA CRÍTICA DE LA FILOSOFÍA ESPECULATIVA ALEMANA 

5.1 La filosofía alemana después de Hegel 

La filosofía de Hegel se extiende por toda Europa es el momento del idealismo alemán: 

éste propone un nuevo concepto de racionalidad: la razón infinita, absoluta y creadora -

frente a la limitada kantiana-. Con él la filosofía vuelve a ser sistemática y metafísica y 

descubre un nuevo método: la dialéctica. 

La obra de Hegel era monumental porque, no sólo había integrado todos los 

acontecimientos históricos incluyendo los negativos como necesarios -dentro de su 

concepción dialéctica de la realidad-, sino que además también lo había hecho 

conectándolo con todas las disciplinas del saber. Pero un sistema tan complejo era a la vez 

muy ambiguo y se prestaba a diversas interpretaciones. Se podía ver en su sistema la 

justificación del orden social y político injusto que se vivía (interpretándolo como el punto 

de llegada de la historia) o se podía ver en la dialéctica misma un instrumento para 

superar ese mismo estado de cosas. 

Los seguidores de Hegel se escinden en dos bandos: 

a) La derecha hegeliana. Hacen una interpretación conservadora centrándose en el 

uso del sistema hegeliano en el que ven el orden de lo absoluto ya definitivo. Es 

una postura inmovilista. La filosofía de Hegel es para ellos la consolidación y la 

conservación de la Religión y de la Teología -no olvidemos que lo Absoluto es 

también Dios-, y la justificación "ideológica" de un Poder autoritario -que regía su 

tiempo-. El estado actual de cosas es el fin de la historia, y de ese modo está 

justificado. 

b) La izquierda hegeliana. Tienen una actitud crítica ante la filosofía de Hegel y 

hacen una interpretación progresista centrándose en el uso de la dialéctica como 

método. Ven en la filosofía de Hegel la disolución y la negación de la Religión y 

de Dios. Además, el carácter dialéctico de la realidad nos ofrece, según su 

interpretación, un motor de trasformación del orden político y social dado. Entre 

ellos cabe destacar: 

a. Ludwig Feuerbach que se centra en la crítica del idealismo y la religión 

hegelianos. 

b. Karl Marx que hace un análisis teórico más a fondo de la teoría 

hegeliana y se centrará más en la crítica política. 

5.2 Ludwig Feuerbach (1804-1872) 

Influirá en Marx aunque éste posteriormente también le criticará. 

Feuerbach propondrá una reforma radical de la filosofía: ésta no 

puede estar mirando al pasado ni ser una cuestión de "escuela", 

sino que debe de estar de lado de las necesidades verdaderas y 

operando en la transformación del presente desde las 

 



La crítica de la filosofía especulativa alemana 33 

necesidades del futuro. 

Puesto que la dialéctica avanza negándose hay que ser valientes, atreverse a ser negativos 

para poder pensar el presente desde el futuro: la nueva reforma de la filosofía requiere 

como paso previo e ineludible la crítica de la filosofía hegeliana. Esta crítica se hace 

fundamentalmente en dos sentidos: 

5.2.1 CRÍTICA AL IDEALISMO HEGELIANO 

La filosofía de Hegel es abstracta parte de la Idea, el Espíritu y su historia -la 

fenomenología- es la historia de la evolución del pensamiento, las ideas. Recordar que en 

Hegel lo sensible, el fenómeno era al final reducido a una mera manifestación del Espíritu, 

del sujeto -de ahí que esa un idealismo absoluto-. Para Feuerbach la filosofía debe partir 

de la vida con sus necesidades y sus insuficiencias, y donde Hegel pone el Espíritu, las 

ideas, Feuerbach pone la materia, lo sensible (hace una inversión materialista de la 

filosofía de Hegel). 

5.2.2 CRÍTICA DE LA TEOLOGÍA Y LA RELIGIÓN: LA ALIENACIÓN RELIGIOSA 

Derivada de su crítica al idealismo. La filosofía de Hegel no es otra cosa que una 

Teología racionalizada. La concepción de que la materia se deriva de la Idea -es una 

manifestación de ésta- no es nada más que la racionalización de la idea teológica de que 

Dios creó la Naturaleza. 

La crítica que Feuerbach hace de la religión no tiene por objetivo negar la religión como 

si fuese una "ilusión", hasta el punto de excluir de la naturaleza del ser humano cualquier 

dimensión religiosa. Antes al contrario, la religión constituye, según Feuerbach, "la 

esencia inmediata del ser humano". 

El sentido de la crítica radica en mostrar como falsa la esencia teológica de la religión y 

en reducir la religión íntegramente a la esencia del ser humano. 

Esencia teológica de la religión quiere decir que ésta se piensa como la relación del ser 

humano con Dios, entendido éste como un ser separado y distinto de él y que posee de 

un modo infinito y absoluto todas las perfecciones que el ser humano, por su parte, sólo 

tiene de un modo finito. Pero esta idea de "Dios" no es sino un producto de la mente 

del ser humano. 

La génesis de esta idea se realiza a partir de la proyección que el ser humano hace de 

sí mismo y de su esencia. El proceso es el siguiente: el ser humano pone fuera de sí sus 

cualidades "objetivándolas", las magnifica y perfecciona de forma ilimitada. Pone esas 

cualidades en otro ser ajeno y extraño a él mismo: crea la idea de Dios. No es Dios quien 

ha creado al ser humano sino éste quien ha creado a Dios. 

En este proceso se produce la alienación religiosa: el auténtico creador, el ser humano, 

termina subordinándose y adorando su propia criatura, Dios, que acepta como Ser 

absoluto.  

La alienación tiene dos sentidos: 



La crítica de la filosofía especulativa alemana 34 

1. La expropiación a la realidad sensible que es el ser humano de su propia 

naturaleza o sustancia y ponerla fuera de él. 

2. La servidumbre, sometimiento y veneración a algo extraño, erigido 

contra la realidad sensible y el ser humano. 

La crítica de la religión "teológica" es por consiguiente la reducción de la religión a la 

esencia del ser humano: reducción de la teología a la antropología. Se niega la religión 

de Dios y se afirma la religión del ser humano, la religión de la humanidad. El ser humano 

debe liberarse mediante la educación y la ilustración de este mecanismo alienante y 

ocupar el lugar que Dios le ha usurpado en una nueva religión de la humanidad, en 

un nuevo humanismo. 

 



El Materialismo Histórico: K. Marx 35 

6 EL MATERIALISMO HISTÓRICO: KARL MARX (1818- 1842) 

6.1 Datos bio-bibliográficos 

Dentro de la obra y la vida de Marx se destacan tres etapas: 

6.1.1 PERÍODO DE FORMACIÓN: 1818-1842 

Nace en Tréveris (Renania), región de Prusia, cercana a 

Francia. Nieto y sobrino de rabinos judíos. Se tiene que 

bautizar en el protestantismo para poder ejercer la carrera de 

abogado. Se educa en un ambiente liberal y democrático 

opuesto al régimen prusiano. 

Estudia en Bonn y en Berlín, donde su interés por la Filosofía 

le lleva a dedicarse a ella y abandonar el Derecho. Se 

apasiona por Hegel, filósofo "oficial" en Prusia, pero adopta 

una postura crítica. Entra en contacto con la izquierda hegeliana y se hace seguidor de 

Feuerbach de quien le interesa su postura materialista y su crítica de la religión. Realiza 

su tesis doctoral en la Universidad de Jena sobre: Diferencias en la Filosofía de la 

naturaleza en Demócrito y Epicuro. Marx es todavía un demócrata liberal preocupado 

por los problemas sociales pero no se declara comunista. 

6.1.2 PERÍODO ESPECULATIVO: 1.842-1.848 

Forma parte de la redacción de la Gaceta Renana, periódico diario de la oposición liberal 

en la zona más industrializada de Alemania. A causa de la censura, le obligan a 

abandonar el periódico. Se casa y emigra a París, donde entra en contacto con grupos 

revolucionarios socialistas y comunistas. Inicia su amistad con F. Engels quien será su 

colaborador inseparable y mecenas. En este período critica sus fuentes (Hegel y 

Feuerbach) y desarrolla su propia teoría, siempre en colaboración con Engels. 

Desarrolla sus primeras formulaciones sobre la sociedad y la historia: las ideas 

fundamentales del materialismo histórico. Muy comprometido con la acción, rechaza sus 

primeras ideas liberales y reformistas y, se enfrenta a los planteamientos del socialismo 

utópico (Proudhon) y el anarquismo (Bakunin). Propugna un socialismo "científico" 

como vía de transformación revolucionaria. 

Obras de esta época [En negrita las más importantes]: Manuscritos de Economía y 

Filosofía (1844) donde realiza la primera crítica de la filosofía hegeliana y desarrolla su 

teoría de la alienación, en ellos se nota todavía la influencia de Feuerbach; La Sagrada 

Familia (1.845); La ideología alemana (1.846) donde expone el materialismo histórico; 

Once tesis sobre Feuerbach, (1.845) donde critica la izquierda hegeliana, La miseria de 

la filosofía (1.847) donde critica el socialismo utópico; Manifiesto del Partido 

Comunista (1.848) 



El Materialismo Histórico: K. Marx 36 

6.1.3 PERÍODO REVOLUCIONARIO: 1.848-1.883 

Al producirse la revolución de 1848, Marx es expulsado de Bruselas. Va a París, Colonia 

y Viena, donde conoce la "Liga de los Justos", que pasará después a ser la "Liga de los 

Comunistas". Se establece definitivamente en Londres, donde vivirá hasta su muerte. 

Allí en Londres toma contacto directo con la miseria y humillación de los trabajadores: 

jornada laboral de 14 horas o más; mala situación de las mujeres y los niños que trabajan 

esas horas; se trabaja los domingos y no existen vacaciones; la enfermedad y los 

accidentes les dejan sin empleo; no hay jubilación; el despido es totalmente libre; el 

sueldo es el más pequeño posible para que el trabajador no muera de hambre. 

Su situación familiar estuvo amenazada constantemente por la enfermedad y por la 

penuria económica, puede salir adelante gracias a la ayuda de su amigo Federico Engels. 

Son años consagrados a la investigación (Se centra en el estudio de la economía 

capitalista y realiza un análisis histórico de los grandes movimientos sociales desde la 

perspectiva del materialismo histórico) y a la actividad política en la dirección del 

movimiento comunista internacional. 

Obras de esta época [En negrita las más importantes]: La Lucha de clases en Francia; 

El 18 Brumario de Luis Bonaparte (1.852) ensayo sobre el golpe de Estado en Francia; 

La guerra civil en Francia (1.871); Contribución a la crítica de la Economía política 

(1.859); El capital (1.867, el primer volumen), que es su obra principal. 

6.2 Teoría de la alienación 

6.2.1 CRÍTICA A FEUERBACH: SU "MATERIALISMO" ES UN IDEALISMO 

ENMASCARADO 

Para comprender la forma de entender la alienación en Marx es preciso revisar este 

concepto en Hegel y Feuerbach. Se ha de hacer con relación a sus respectivas formas de 

entender el devenir histórico. 

6.2.1.1 Hegel 

En la Fenomenología del Espíritu se describe la historia como la historia del pensamiento, 

de las ideas en un idealismo absoluto (ya que al final el objeto queda reducido al sujeto 

siendo la realidad material -la Naturaleza- una expresión del Espíritu) 

La alienación surge como la necesidad que tiene el Espíritu (sujeto) de enajenarse, 

escindirse en la Naturaleza (objeto) para poder conocerse y llegar a la Autoconciencia 

(conocimiento de lo Absoluto) 

6.2.1.2 Feuerbach 

 a) Crítica a Hegel. 

Para este autor la filosofía hegeliana es una teología racionalizada, no es más que la 

trasposición de la idea cristiana de que Dios (Espíritu) creó el mundo (Naturaleza) para 

poder conocerse (Autoconciencia) No olvidemos que lo Absoluto es Dios. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 37 

La crítica de Feuerbach se centra en dos aspectos: 

1. Es necesaria una inversión materialista. Donde Hegel pone el Espíritu se ha de 

poner lo sensible, lo material, la Naturaleza. 

2. Se ha de sustituir la religión de Dios por la religión del Ser humano. Es la crítica 

a la alienación religiosa: En Feuerbach la alienación surge de la enajenación que 

el ser humano hace de su propia esencia, que proyecta y objetiva dotándola de las 

máximas perfecciones a través de la idea de Dios, para después someterse a ella 

como algo superior y real a lo que debe veneración. 

 b) La propuesta de Feuerbach. 

Para Feuerbach se ha de sustituir la teología por la antropología, a través de la educación y 

la ilustración mostrar la irrealidad de la idea de Dios y sustituirla por la del ser humano, 

esto supone un nuevo Humanismo. 

La Historia tiene así un nuevo sentido y es la búsqueda del ser humano de su propia 

esencia. El Espíritu (que ahora es el ser humano) se aliena en Naturaleza para conocerse: 

para descubrir y recuperar su propia esencia. 

6.2.1.3 La crítica de Marx 

El materialismo de Feuerbach es un idealismo enmascarado porque sustituye la Idea 

hegeliana (el Espíritu) por la esencia del ser humano: algo abstracto, irreal y ahistórico. 

Es un nuevo idealismo porque de esta manera la historia es el devenir de los seres humanos 

a la busca de una idea: la esencia genérica y abstracta del ser humano. 

Feuerbach prima el ser humano teórico (contemplativo y pasivo), y no es éste, según 

Marx, el protagonista de la historia, la historia no es la evolución abstracta de las ideas de 

los seres humanos (en abstracto) a la búsqueda de su propia esencia. 

Para Marx el protagonista de la historia es el ser humano práctico, los seres humanos y 

grupos sociales concretos, situados en la historia, en el marco de unas determinadas 

relaciones sociales y económicas. 

Ésta sí es una visión materialista: el devenir histórico acontece como el resultado de la 

praxis de los distintos grupos humanos que en cada época se han enfrentado al dominio de 

la Naturaleza -para lo cual han establecido entre ellos unas relaciones sociales y 

económicas-. 

  Por lo tanto, se han de buscar las causas de la alienación humana no en el 

plano ideal sino en el plano material y práctico. 

Tesis sobre Feuerbach 

Crítica a la alienación en la doctrina de Feuerbach. 

Tesis I: La falla fundamental de todo el materialismo precedente (incluyendo el de 

Feuerbach) reside en que sólo capta la cosa, la realidad, lo sensible, bajo la forma del 

objeto o de la contemplación, no como actividad humana sensorial, como práctica; no 

de un modo subjetivo. De ahí que el lado activo fuese desarrollado de un modo 



El Materialismo Histórico: K. Marx 38 

abstracto, en contraposición al materialismo, por el idealismo, el cual, naturalmente, no 

conoce la actividad real, sensorial, en cuanto tal. Feuerbach aspira a objetos sensibles, 

realmente distintos de los objetos conceptuales, pero no concibe la actividad humana 

misma como una actividad objetiva. Por eso, en La esencia del cristianismo, sólo se 

considera como auténticamente humano el comportamiento teórico, y en cambio la 

práctica sólo se capta y se plasma bajo su sucia forma judía de manifestarse. De ahí que 

Feuerbach no comprenda la importancia de la actividad «revolucionaria», de la actividad 

«crítico-práctica» 

Tesis II: El problema de si puede atribuirse al pensamiento humano una verdad objetiva 

no es un problema teórico, sino un problema práctico. Es en la práctica donde el hombre 

debe demostrar la verdad, es decir, la realidad y el poder, la terrenalidad de su 

pensamiento. La disputa en torno a la realidad o irrealidad del pensamiento -aislado de 

la práctica- es un problema puramente escolástico. 

Tesis III: La teoría materialista del cambio de las circunstancias y de la educación 

olvida que las circunstancias las hacen cambiar los hombres y que el educador necesita, 

a su vez, ser educado. Tiene, pues, que distinguir en la sociedad dos partes, una de las 

cuales se halla colocada por encima de ella (es el caso de Robert Owen, por ejemplo). 

La coincidencia del cambio de las circunstancias con el de la actividad humana o 

cambio de los hombres mismos, sólo puede concebirse y entenderse racionalmente 

como práctica revolucionaria. 

Tesis IV: Feuerbach parte del hecho de la autoenajenación religiosa, del desdoblamiento 

del mundo en un mundo religioso y otro terrenal. Su labor consiste en reducir el mundo 

religioso a su fundamento terrenal. Pero el hecho de que el fundamento terrenal se 

separe de sí mismo para plasmarse como un reino independiente que flota en las nubes, 

es algo que sólo puede explicarse por el propio desgarramiento y la contradicción de 

este fundamento terrenal consigo mismo. Por ende, es necesario tanto comprenderlo en 

su propia contradicción como revolucionarIo prácticamente. Así, pues, por ejemplo, 

después de descubrir la familia terrenal como el secreto de la familia sagrada, hay que 

aniquilar teórica y prácticamente la primera. 

Tesis V: Feuerbach no se da por satisfecho con el pensamiento abstracto y recurre a la 

contemplación; pero no concibe lo sensorial como actividad sensorial-humana práctica. 

Tesis VI: Feuerbach resuelve la esencia religiosa en la esencia humana. Pero la esencia 

humana no es algo abstracto e inmanente a cada individuo. Es, en su realidad, el 

conjunto de las relaciones sociales. 

Feuerbach, quien no entra en la crítica de esta esencia real, se ve, por tanto, obligado: 

1º. A prescindir del proceso histórico, plasmando el sentimiento religioso de por sí y 

presuponiendo un individuo humano abstracto, aislado. 

2º. La esencia sólo puede concebirse, por tanto, de un modo «genérico», como una 

generalidad interna, muda, que une de un modo natural a los muchos individuos. 

Tesis VII: Feuerbach no ve, por tanto, que el «sentimiento religioso» es, a su vez, un 

producto social y que el individuo abstracto que él analiza pertenece a una determinada 

forma de sociedad. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 39 

Tesis VIII: Toda vida social es esencialmente práctica. Todos los misterios que inducen 

a la teoría al misticismo encuentran su solución racional en la práctica humana y en la 

comprensión de esta práctica. 

Tesis IX: Lo más a que puede llegar el materialismo contemplativo, es decir, el que no 

concibe lo sensorial como una actividad práctica, es a contemplar a los diversos 

individuos sueltos y a la sociedad civil. 

Tesis X: El punto de vista del materialismo antiguo es la sociedad civil; el del 

materialismo moderno, la sociedad humana o la humanidad social. 

Tesis XI: Los filósofos se han limitado a interpretar el mundo de distintos modos; de lo 

que se trata es de transformarlo. 

Karl Marx: La ideología alemana, I. Feuerbach 

6.2.2 LA ALIENACIÓN EN MARX 

6.2.2.1 El concepto de trabajo como praxis: actividad productiva 

Partimos, pues, del ser humano práctico. Hay en Marx una cierta mística del trabajo ya 

que afirma que la actividad productiva es el rasgo que diferencia al ser humano del 

resto de los animales, ¿Cómo? 

 Mediante el trabajo el ser humano comprueba sus límites y posibilidades, crea 

e imagina, es libre. Es el medio para: 

1. Realizar su esencia: Plasma en lo que hace lo que de humano tiene. 

2. Conocerse: Se reconoce en lo que hace. 

3. Objetivarse: deja su huella en la naturaleza. 

Por ejemplo: si uno ordena su habitación decorándola a su gusto. 

6.2.2.2 El trabajo en el modo de producción capitalista 

Nos situamos ahora en el plano material, un modelo de actividad productiva (trabajo) 

desarrollado en una época y una sociedad concreta, aquélla donde se sigue el modelo 

económico del capitalismo. 

 En este modo de producción el trabajo es una alienación porque impide la 

realización del ser humano, lo deshumaniza, lo enajena de sí mismo. 

Esto sucede tanto en relación con: 

a) El proceso: No lo controla ni lo domina él sino al revés, y por tanto lo "cosifica" lo 

convierte en un mero instrumento (cosa) más en el proceso. Anula lo que de 

humano tiene: Le niega la libertad de crear o conocerse. 

b) El producto: Cuanto más produce más se empobrece al enriquecer al empresario. 

De tal forma que el producto que debiera ser su realización pasa a ser su enemigo 

al perder la propiedad y el control de su obra. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 40 

La alienación 

Dos manifestaciones de la enajenación: en el objeto del trabajo y en la actividad 

productiva. 

Cuanto más se vuelca el trabajador en su trabajo, tanto más poderoso es el mundo 

extraño, objetivo que crea frente a sí y tanto más pobres son él mismo y su mundo 

interior, tanto menos dueño de sí mismo es. Lo mismo sucede en la religión. Cuanto más 

pone el hombre en Dios, tanto menos guarda en sí mismo. El trabajador pone su vida en 

el objeto, pero a partir de entonces ya no le pertenece a él, sino al objeto. Cuanto mayor 

es la actividad, tanto más carece de objetos el trabajador. Lo que es el producto de su 

trabajo, no lo es él. Cuanto mayor es, pues, este producto, tanto más insignificante es el 

trabajador. La enajenación del trabajador en su producto significa no solamente que su 

trabajo se convierte en un objeto, en una existencia exterior, sino que existe fuera de él, 

independiente, extraño, que se convierte en un poder independiente frente a él; que la 

vida que ha prestado al objeto se le enfrenta como cosa extraña y hostil. (...) 

Pero el extrañamiento no se muestra sólo en el resultado, sino en el acto de la 

producción, dentro de la actividad productiva misma... 

¿En qué consiste, entonces, la enajenación del trabajo? Primeramente en que el trabajo 

es externo al trabajador, es decir, no pertenece a su ser; en que en su trabajo, el 

trabajador no se afirma, sino que se niega; no se siente feliz, sino desgraciado; no 

desarrolla una libre energía física y espiritual, sino que mortifica su cuerpo y arruina su 

espíritu. Por eso el trabajador sólo se siente en sí fuera del trabajo, y en el trabajo fuera 

de sí. Está en lo suyo cuando no trabaja y cuando trabaja no está en lo suyo. Su trabajo 

no es, así, voluntario, sino forzado, trabajo forzado. Por eso no es la satisfacción de una 

necesidad, sino solamente un medio para satisfacer las necesidades fuera del trabajo. Su 

carácter extraño se evidencia claramente en el hecho de que tan pronto como no existe 

una coacción física o de cualquier otro tipo se huye del trabajo como de la peste. El 

trabajo externo, el trabajo en que el hombre se enajena, es un trabajo de autosacrificio, 

de ascetismo. En último término, para el trabajador se muestra la exterioridad del trabajo 

en que éste no es suyo, sino de otro, en que no le pertenece; en que cuando está en él no 

se pertenece a sí mismo, sino a otro. 

Así como en la religión la actividad propia de la fantasía humana, de la mente y del 

corazón humanos, actúa sobre el individuo independientemente de él, es decir, como 

una actividad extraña, divina o diabólica, así también la actividad del trabajador no es su 

propia actividad. Pertenece a otro, es la pérdida de sí mismo. 

Karl Marx: Manuscritos de Economía y Filosofía 

6.2.3 CONSECUENCIAS DE LA FORMA DE DARSE EL TRABAJO EN EL MODO DE 

PRODUCCIÓN CAPITALISTA 

La causa de la alienación se encuentra en el modo de producción y trabajo del sistema 

capitalista. Lo vamos a analizar sacando las consecuencias: 

6.2.3.1 Alienación del ser humano: negación de su propia naturaleza 

Se concreta de la manera siguiente: 



El Materialismo Histórico: K. Marx 41 

1. El ser humano queda deshumanizado. Marx afirma: "El hombre se siente 

actuando libremente en sus funciones animales tales como comer, beber, etc.; 

mientras que en sus funciones humanas no es nada más que un animal" 

2. Se convierte en una simple mercancía, en un objeto, ya que se convierte en un 

instrumento para otro ser humano, al tener que vender su "fuerza de trabajo", y 

por tanto: 

3. Convierte las relaciones personales entre los seres humanos en relaciones 

entre cosas (reificación) Un trabajador para un empresario no es un ser humano 

sino un "elemento productivo" con un coste. 

4. Imposibilita su realización. El ser humano es libre si puede reconocerse a sí 

mismo en el mundo que él mismo ha hecho, eso es ahora imposible, no se 

reconoce (no ha dominado el proceso) ni es dueño de ello (se ha expropiado su 

obra) 

6.2.3.2 Pone a la economía como un fin en sí mismo y no como un instrumento al 

servicio de la realización del ser humano 

Se concreta de la manera siguiente: 

1. Pone el ser humano al servicio de la economía y no al revés: no tiene  en 

cuenta la realización personal, ni las facultades, posibilidades o necesidades de 

cada ser humano. 

2. En vez de liberarnos nos esclaviza: inversión de los términos. La producción 

de bienes que nos podría liberar aumentando nuestra calidad de vida (vivir 

mejor) nos esclaviza y degrada, porque no es un instrumento para nuestro 

bienestar sino que nos convierte en instrumentos de su propio desarrollo. 

3. La división social del trabajo se realiza al servicio de la ley del máximo 

beneficio no en razón del interés general o las potencialidades de las 

personas. 

6.2.3.3 Genera una superestructura (ideología) que pretende enmascarar ese 

proceso de alienación 

1. La pobreza no es el resultado de circunstancias adversas externas sino el modo 

de trabajo predominante (trabajo basura) 

2. La totalidad de las instituciones, leyes y relaciones económicas no son un 

conjunto de hechos aislados sino un conjunto interrelacionado configurado 

históricamente (sistema) que genera en el orden ideológico su propia 

justificación y legitimación. 

3. ¿Cómo lo hacen? : Presentando las relaciones económicas como relaciones 

objetivas (naturales) y ocultando su origen, sus mecanismos de perpetuación y 

la posibilidad de transformarlos. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 42 

4. Según Marx el orden económico no es un orden natural e inmutable, las 

relaciones económicas son relaciones existenciales entre los seres humanos y 

por lo tanto se pueden y se deben cambiar. 

5. La ideología es el fruto de la realidad material, no la aprehensión del orden 

material: es lo que se denomina inversión materialista. 

6. Según la realidad socioeconómica concreta pueden coexistir diversas 

ideologías pero siempre habrá una que será la dominante: aquella que es fruto 

del modo de producción imperante. 

 

Superestructura 

La ideología y las formas de conciencia son la emanación (superestructura) del 

comportamiento material de los hombres (infraestructura) 

La producción de las ideas y representaciones, de la conciencia, aparece al principio 

directamente entrelazada con la actividad material y el comercio material de los 

hombres, como el lenguaje de la vida real. Las representaciones, los pensamientos, el 

comercio espiritual de los hombres se presentan todavía, aquí, como emanación directa 

de su comportamiento material. Y lo mismo ocurre con la producción espiritual, tal y 

como se manifiesta en el lenguaje de la política, de las leyes, de la moral, de la religión, 

de la metafísica, etc., de un pueblo. Los hombres son los productores de sus 

representaciones, de sus ideas, etc.; pero los hombres reales y actuantes, tal y como se 

hallan condicionados por un determinado desarrollo de sus fuerzas productivas y por el 

intercambio que a él corresponde, hasta llegar a sus formaciones más amplias. La 

conciencia no puede ser nunca otra cosa que el ser consciente, y el ser de los hombres es 

su proceso de vida real. Y si en toda la ideología los hombres y sus relaciones aparecen 

invertidos como en una cámara oscura, este fenómeno responde a su proceso histórico 

de vida, como la inversión de los objetos al proyectarse sobre la retina responde a su 

proceso de vida directamente físico. 

Totalmente al contrario de lo que ocurre en la filosofía alemana, que desciende del cielo 

sobre la tierra, aquí se asciende de la tierra al cielo. Es decir, no se parte de lo que los 

hombres dicen, se representan o se imaginan, ni tampoco del hombre predicado, 

pensado, representado o imaginado, para llegar, arrancando de aquí, al hombre de carne 

y hueso; se parte del hombre que realmente actúa y, arrancando de su proceso de vida 

real, se expone también el desarrollo de los reflejos ideológicos y de los ecos de este 

proceso de vida. También las formaciones nebulosas que se condensan en el cerebro de 

los hombres son sublimaciones necesarias de su proceso material de vida, proceso 

empíricamente registrable y sujeto a condiciones materiales. La moral, la religión, la 

metafísica y cualquier otra ideología y las formas de conciencia que a ellas corresponden 

pierden, así, la apariencia de su propia sustantividad. No tienen su propia historia ni su 

propio desarrollo, sino que los hombres que desarrollan su producción material y su 

intercambio material cambian también, al cambiar esta realidad, su pensamiento y los 

productos de su pensamiento. No es la conciencia la que determina la vida, sino la vida 

la que determina la conciencia. Desde el primer punto de vista, se parte de la conciencia 

como del individuo viviente; desde el segundo punto de vista, que es el que corresponde 

a la vida real, se parte del mismo individuo real viviente y se considera la conciencia 

solamente como su conciencia. 

Karl Marx: La ideología alemana, A,2: De la producción de la conciencia 



El Materialismo Histórico: K. Marx 43 

6.2.4 OTRAS FORMAS DE ALIENACIÓN DERIVADAS DE LA ALIENACIÓN EN EL 

TRABAJO 

 La alienación en el trabajo genera otros tipos de alienación en el plano ideológico: 

6.2.4.1 La alienación religiosa 

Para Marx "La religión es el opio para el pueblo". La religión es un producto humano, 

más concretamente del Estado y la sociedad que invierten el mundo para justificarse y 

consolidarse. Se trata de una fantástica realización de la esencia humana porque ésta 

no tiene verdadera realidad. Justifica el sufrimiento y la negación del presente a 

través de una esperanza en el futuro. La misión de la filosofía es desenmascararla a 

través de la crítica política. 

6.2.4.2 La alienación política 

Es una crítica a Hegel, el cual diferenciaba entre: 

1. Sociedad civil. Que es donde se produce la lucha de intereses privados y refleja 

la lucha de los distintos grupos. 

2. El Estado. Encarna el interés general, es la razón de Estado. Esta razón 

suponía una síntesis y reconciliación de esa lucha de intereses privados. 

Según Marx esta distinción es un producto ideológico, una alienación, no existe tal 

separación: el Estado no está regido por una razón objetiva sino por los intereses de 

la propiedad privada e intenta justificar con la igualdad (teórica) de todos ante la 

ley la desigualdad (real y práctica) producto de la propiedad privada. El Estado en 

el modo de producción capitalista es el instrumento de dominación de la clase opresora. 

6.2.5 CÓMO SUPERAR LA ALIENACIÓN EN TODAS SUS FORMAS 

Se han de dar dos pasos: 

1. Hacer una crítica de la ideología dominante y un análisis del orden social 

existente desde el materialismo histórico. Se requiere un análisis del modo de 

producción para mostrar que no es un orden natural u objetivo sino una 

situación histórica y social concreta fruto de las relaciones de poder entre los 

grupos sociales (clases) que se pueden y deben cambiar. 

2. Destrucción del orden social existente (revolución), que es el que provoca las 

condiciones de vida que genera esa ideología. Esto exige la abolición del modo 

de trabajo existente y su fundamento: la existencia de la propiedad privada. 

La abolición de la propiedad privada no es un fin en sí mismo sino un medio 

para poder eliminar el trabajo alienado. 

El nuevo orden social comportará, pues, la socialización de los medios de 

producción, ahora todo dependerá de qué se haga con los medios de producción 

socializados: 



El Materialismo Histórico: K. Marx 44 

a) Si no son utilizados para la satisfacción del individuo libre y su 

desarrollo sería simplemente un nuevo modo de subyugar a los 

individuos a una universalidad hipostasiada. Peligro que subyace en 

Feuerbach y que se dio en el comunismo real. 

b) Ha de procurar una sociedad y una economía al servicio del ser humano 

y de su realización (calidad de vida) Es su idea del comunismo. 

6.3 El Materialismo Histórico 

Es como se denomina su filosofía y sirve de instrumento de análisis de la realidad y 

de la historia. 

6.3.1 CATEGORÍAS FUNDAMENTALES 

El ser humano extrae de la naturaleza sus bienes para subsistir pero no es autosuficiente 

por lo que se asocia con otros individuos (sociedad) para satisfacer sus necesidades 

vitales. Esto genera un modelo de relaciones económicas: una división social del 

trabajo y una forma de reparto de la riqueza producida. 

Veamos cuáles son las categorías que Marx elabora para poder comprender este 

proceso: 

1. Factores de producción. Son aquellos que intervienen en la producción o 

proceso de trabajo y mediante los cuales se transforma un objeto en un producto 

útil. Son: 

a. La materia prima. Es el objeto sobre el que se trabaja. 

b. Los medios de producción. Es el conjunto de cosas, instrumentos, 

útiles, maquinaria, etc. junto con la tecnología o técnica (como saber) 

c. La fuerza de trabajo. Es la energía humana empleada. La constituyen 

los sujetos de la actividad productiva. En la historia, cronológicamente, 

han sido: esclavos, siervos y trabajadores. 

2. Fuerzas productivas. Son el resultado o la combinación de los dos factores 

anteriores: la fuerza de trabajo (energía humana) y los medios que tienen los 

trabajadores para desarrollar su trabajo. Este concepto resume la capacidad 

tecnológica (fuerza humana de trabajo y formación técnica, instrumentos y 

medios de trabajo…) de la que dispone una determinada formación social en un 

momento histórico concreto para resolver las necesidades de producción. Indica 

el nivel de desarrollo de cada época. 

En la historia se observa un largo proceso de desarrollo de las fuerzas 

productivas y una progresiva división social del trabajo (son dos constantes 

del desarrollo histórico), proceso que se incrementa y acelera de forma 

especial con la revolución industrial y el modo de producción capitalista. 

3. Relaciones de producción. Son las relaciones que se establecen entre los 

miembros de una sociedad histórica concreta en la realización de las 



El Materialismo Histórico: K. Marx 45 

actividades que aseguran, en un sentido amplio, la producción social de la vida 

(la satisfacción de sus necesidades) según un determinado modo de producción. 

Estas relaciones vienen determinadas por el lugar que se ocupa en la división 

social del trabajo (que es lo que a cada uno le toca hacer en ese concreto modo 

de producción) y en el intercambio, la distribución y la apropiación del 

beneficio social (la parte que se lleva cada cual del producto global) obtenido 

para satisfacer las necesidades de los distintos miembros de la sociedad. Las 

relaciones de producción tienen su expresión jurídica en las relaciones de 

propiedad. 

Marx atribuyó una importancia decisiva a las transformaciones en el desarrollo 

de las fuerzas productivas de las que hacía depender en gran medida los 

cambios en el orden de las relaciones de producción. 

La desigual distribución del trabajo y del beneficio, que caracteriza las 

relaciones de producción de las sociedades donde existe la propiedad privada 

de los medios de producción comporta la existencia de clases antagónicas 
(esclavo / hombre libre; siervo / señor; proletario / capitalista) y la lucha de 

clases como fuente permanente de conflictos sociales y motor de la historia 

con sus correspondientes efectos en otras manifestaciones de la vida social. 

Las relaciones de producción expresan las relaciones que se establecen entre los 

propietarios de los medios de producción y los productores directos de un modo 

de producción determinado siendo estas relaciones: 

a. Conflictivas. El trabajador vende su fuerza de trabajo al precio y 

condiciones que establezca el propietario de los medios de producción: 

relación explotador / explotado. 

b. Antagónicas. Unos defienden la propiedad de los medios de producción 

como algo exclusivo y otros como algo colectivo. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 46 

 



El Materialismo Histórico: K. Marx 47 

6.3.2 COMPARACIÓN CON LA FILOSOFÍA DE HEGEL 

Comparamos la concepción que de la historia y la realidad tienen Hegel (idealismo 

absoluto) y Marx (materialismo histórico) 

6.3.2.1 Similitudes 

Ambos comparten la idea de que la realidad y la historia son dialécticas 

concibiéndolas como un proceso, como una totalidad dinámica de elementos 

interrelacionados. Pero Marx invierte esa concepción dialéctica pasando del 

idealismo al materialismo. 

6.3.2.2 Diferencias 

Concepción de la realidad y de la historia 

Aspectos Según Hegel: Según Marx: 

Su clave Las Ideas: Es la historia del 

pensamiento (idealismo) 

La materia: Es la historia de las 

relaciones económicas que se plasman 

en una sucesión de distintos modos de 

producción (materialismo) 

Su motor El desajuste existente (contradicción) 

entre el sujeto y el objeto, la verdad y 

el saber. Lo que sabemos de las cosas 

y lo que realmente puedan ser. 

La lucha de clases: el desajuste 

existente entre las relaciones de 

producción y las fuerzas productivas 

(propietarios de los medios de 

producción y fuerza de trabajo). 

Su base La lógica (el conocimiento) La economía. 

Su final La autoconciencia: todo se resuelve 

en el Espíritu: Idealismo absoluto. 

La socialización de los medios de 

producción. 

6.3.2.3 Inversión materialista 

La base de toda dialéctica (realidad e historia) se halla en la búsqueda del ser 

humano por satisfacer sus necesidades elementales enfrentándose a la naturaleza y 

mediante la actividad práctica. De esa manera se van desarrollando los distintos 

modos de producción, distribución, intercambio y consumo de bienes. Son éstos (la 

realidad económica, plano material) los que determinan que los seres humanos 

tengan ésta o aquella mentalidad, elaboren éstas o aquellas leyes y se dé éste o 

aquel modo de gobernar. Según Marx no son las ideas lo que mueven la historia 

sino que son las relaciones económicas de producción, la vida material, la que 

condiciona el proceso de la vida social, política y espiritual. De forma que el sistema 

de producción condiciona (pero no determina) toda la historia humana. 

El materialismo histórico 

Toda la historia, también la de las ideas, ha de entenderse a partir de la práctica 

material de los seres humanos. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 48 

Esta concepción de la historia consiste, pues, en exponer el proceso real de producción, 

partiendo para ello de la producción material de la vida inmediata, y en concebir la 

forma de intercambio correspondiente a este modo de producción y engendrada por él, 

es decir, la sociedad civil en sus diferentes fases, como el fundamento de toda la historia, 

presentándola en su acción en cuanto Estado y explicando en base a ella todos los 

diversos productos teóricos y formas de la conciencia, la religión, la filosofía, la moral, 

etc., así como estudiando a partir de esas premisas su proceso de nacimiento, lo que, 

naturalmente, permitirá exponer las cosas en su totalidad (y también, por ello mismo, la 

acción recíproca entre estos diversos aspectos). No se trata de buscar una categoría en 

cada período, como hace la concepción idealista de la historia, sino de mantenerse 

siempre sobre el terreno histórico real, de no explicar la práctica partiendo de la idea, de 

explicar las formaciones ideológicas sobre la base de la práctica material. (...) Esta 

concepción revela que la historia no termina disolviéndose en la «autoconciencia», 

como el «espíritu del espíritu», sino que en cada una de sus fases se encuentra un 

resultado material, una suma de fuerzas de producción, una relación históricamente 

creada con la naturaleza y entre unos y otros individuos, que cada generación transfiere 

a la que le sigue, una masa de fuerzas productivas, capitales y circunstancias, que, 

aunque de una parte sean modificados por la nueva generación, dictan a ésta, de otra 

parte, sus propias condiciones de vida y le imprimen un determinado desarrollo, un 

carácter especial; que, por tanto, las circunstancias hacen al hombre en la misma medida 

en que éste hace a las circunstancias.(...) 

Toda la concepción histórica, hasta ahora, ha hecho caso omiso de esta base real de la 

historia, o la ha considerado simplemente como algo accesorio, que nada tiene que ver 

con el desarrollo histórico. Esto hace que la historia deba escribirse siempre con arreglo 

a una pauta situada fuera de ella; la producción real de la vida se revela como algo 

protohistórico, mientras que la historicidad se manifiesta como algo separado de la vida 

usual, como algo extra y supraterrenal. De este modo, se excluye de la historia el 

comportamiento de los hombres hacia la naturaleza, lo que engendra la antítesis de 

naturaleza e historia. Por eso, esta concepción sólo acierta a ver en la historia las 

acciones políticas de los caudillos y del Estado, las luchas religiosas y las luchas teóricas 

en general, y se ve obligada a compartir, especialmente, en cada época histórica, las 

ilusiones de esta época. Por ejemplo, una época se imagina que se mueve por motivos 

puramente «políticos» o «religiosos», a pesar de que la «religión» o la «política» son 

simplemente las formas de sus motivos reales: pues bien, el historiador de la época de 

que se trata acepta sin más tales opiniones. Lo que estos determinados hombres se 

«figuraron», se «imaginaron» acerca de su práctica real se convierte en la única potencia 

determinante y activa que dominaba y determinaba la práctica de estos hombres. Y así, 

cuando la forma tosca con que se presenta la división del trabajo entre lo hindúes y los 

egipcios provoca en estos pueblos el régimen de castas propio de su Estado y de su reli-

gión, el historiador cree que el régimen de castas fue la potencia que engendró aquella 

tosca forma social. 

Karl Marx: La ideología alemana, A,2: De la producción de la conciencia 

6.3.3 CONCLUSIONES. MATERIALISMO HISTÓRICO Y FILOSOFÍA DE LA HISTORIA: 
EL SENTIDO DE LA HISTORIA 

Marx contempla la historia como un proceso de maduración progresiva (que no excluye 

accidentes, retrocesos, catástrofes, etc.) de la capacidad económica de la especie 

humana para dominar la naturaleza y producir medios con que satisfacer sus 

crecientes necesidades. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 49 

Este desarrollo se produce a partir de la dialéctica que se establece entre el desarrollo de 

las fuerzas productivas y las relaciones de producción que arrastra tras de sí las 

restantes manifestaciones de la vida social (aspectos superestructurales: estructuras 

jurídico-políticas y estructuras ideológicas), en un proceso de mutuo condicionamiento. 

El motor de la historia se concreta así en la "lucha de clases". 

De ahí que la historia sea también para Marx el escenario de la alienación creciente del 

ser humano por fuerzas que él crea pero que acaban dominándolo, y de la 

explotación de unas clases por otras. 

La sucesión en la historia de los diferentes modos de producción había llevado hasta el 

modo de producción burgués o capitalista que es el que domina en la época que vive 

Marx. Éste, en una afirmación llena de optimismo progresista, esperaba la próxima 

superación de este modelo. La auténtica historia humana comenzaría cuando el ser 

humano fuera capaz de adueñarse de su propio destino y realizar todas sus ricas 

potencialidades una vez superadas la explotación y la alienación que habían 

acompañado hasta entonces todo el proceso civilizatorio. De esta manera todo el 

desarrollo histórico anterior se podría calificar como prehistoria. 

El materialismo histórico 

El resultat general a què vaig arribar... pot formular-se breument d’aquesta manera: en la 

producció social de la seva existència, els homes entren en relacions determinades, 

necessàries, independents de la seva voluntat; aquestes relacions de producció 

corresponen a un grau determinat de desenvolupament de les seves forces productives 

materials. 

El conjunt d’aquestes relacions de producció constitueix l’estructura econòmica de la 

societat, la base real, sobre la qual s’aixeca una superestructura jurídica i política i a la 

qual corresponen formes socials determinades de consciència. El mode de producció de 

la vida material condiciona el procés de vida social, política i intel·lectual en general. No 

és la consciència dels homes la que determina la realitat; al contrari, la realitat social és 

la que determina la seva consciència. Durant el curs del seu desenvolupament, les forces 

productives de la societat entren en contradicció amb les relacions de producció 

existents, o, la qual cosa no és més que la seva expressió jurídica, amb les relacions de 

propietat en d’interior de les quals s’havien mogut fins aleshores. De formes de 

desenvolupament de les forces productives que eren, aquestes relacions es converteixen 

en traves d’aquestes forces. Aleshores s’obre un període de revolució social. El canvi 

que s’ha produït en la base econòmica trastorna més o  menys lentament o ràpidament 

tota la colossal superestructura. 

Karl Marx: Prefaci a la Contribució a la crítica de l’economia política 

6.4 Análisis del modo de producción burgués o capitalista 

Por ser la realidad dialéctica este modo de producción lleva en su mismo modo de ser 

los elementos contradictorios que causarán su propia desaparición o superación. Por 

ello es preciso un análisis a fondo de su funcionamiento para poder buscar sus 

contradicciones y acelerarlas para poder superarlo. 

Elementos característicos de la dinámica de este modo de producción son: 



El Materialismo Histórico: K. Marx 50 

6.4.1 EL CAPITAL 

Como todos los modos de producción anteriores, el capitalista, está fundado en la 

existencia de la propiedad privada pero en este modo ésta se concreta en el capital. 

Se debe distinguir, entre: 

a) Capital constante o bienes de producción: compuesto por edificios, 

instalaciones, maquinaria, herramientas y materiales. 

b) Capital variable: formado por el dinero con el que se adquiere la fuerza de 

trabajo de obreros y técnicos que sirve producir mercancías. Es la parte que 

arroja beneficio ya que paga una parte del valor que el tiempo de trabajo añade 

al producto: la necesaria para que el trabajador restaure sus fuerzas. El resto 

(plusvalía) se lo apropia el capitalista para reponer y ampliar su capital y elevar 

su consumo personal. 

6.4.2 CONSECUENCIAS DEL GRAN DESARROLLO DE LAS FUERZAS PRODUCTIVAS 

1. La revolución industrial y el maquinismo provocan: 

a) Subordinación esclavizante de la fuerza de trabajo humana a la máquina y 

una mayor especialización  (división social del trabajo) 

b) Un aumento en la capacidad productiva (desarrollo de las fuerzas productivas) y 

por lo tanto un excedente de productos que hay que colocar en nuevos 

mercados. Siendo la obtención del máximo beneficio económico el supuesto 

fundamental sobre el que se establece la existencia y el desarrollo del modo de 

producción capitalista, se produce en consecuencia un fuerte crecimiento de las 

fuerzas productivas, por el que el sistema, rompiendo cualquier tipo de barreras 

nacionales e invadiendo todo tipo de mercados se universaliza. Esto lleva a una 

globalización y universalización de los mercados. Esa expansión económica se 

controla políticamente a través del colonialismo. 

2. Desarrollo de los medios de comunicación y transporte que comporta mayor 

competencia entre trabajadores pero también más facilidades de comunicación 

entre ellos para su organización. 

3. Crisis cíclicas del capitalismo. Producidas por la descompensación entre la 

capacidad productiva y la capacidad de consumo. Generan excedentes que se han de 

destruir o recolocar en nuevos mercados. Producen el hundimiento de empresas y la 

aparición de procesos de fusión entre ellas en grupos cada vez más grandes: 

progresiva acumulación del capital cada vez en menos manos. Esta es una de las 

contradicciones que según Marx llevaría al fin del capitalismo. 

6.4.3 CONSECUENCIAS DE LAS NUEVAS RELACIONES DE PRODUCCIÓN 

1. División creciente entre dos clases principales y directamente enfrentadas: la 

burguesía y el proletariado. El resto de clases tienden a desaparecer, tanto la 

aristocracia que ha sido substituida por la burguesía en el poder, como la pequeña 



El Materialismo Histórico: K. Marx 51 

burguesía (pequeños industriales, comerciantes, artesanos y campesinos) que tiende a 

proletarizarse. 

Recordemos que las clases se definen como grupos humanos que se distinguen entre sí 

por el lugar que ocupan en el sistema de producción social, por las relaciones que 

guardan con los medios de producción (relaciones que suelen fijar las leyes) y por su 

papel en la organización del trabajo. De todo ello se deriva un modo peculiar de 

cada clase de acceder a la riqueza social y la cuantía en que participan en ella. 

2. Las relaciones entre burgueses y proletarios son relaciones de explotación: 

a) Los burgueses son los propietarios del capital (dinero de inversión) y de los 

medios de producción (edificios, maquinaria, etc.) 

b) Los trabajadores tienen únicamente su fuerza de trabajo que venden en el 

mercado de trabajo a cambio de un salario, destinado a reponer la fuerza de trabajo 

invertida en la producción. Son los productores directos de la riqueza social 

(incluidos los bienes de capital) y los que menos reciben. 

3. Generación de la plusvalía. Es la diferencia entre el valor producido por el obrero 

y el de su propia fuerza de trabajo que es pagado con el salario. De ella se apropia 

el capitalista y es el fundamento de su enriquecimiento. 

El tiempo de trabajo del productor es superior al que se requiere para generar la 

riqueza que le revierte en forma de salario. Marx distingue entre: 

a. Trabajo necesario: es el tiempo dedicado a producir el valor de sus medios de 

subsistencia (de su fuerza de trabajo), es decir, de su salario. En el sistema 

capitalista sirve para reponer el valor del capital variable desembolsado por el 

empresario. 

b. Trabajo excedente: es el tiempo dedicado a producir que no crea valor 

alguno para el trabajador pero sí para el capitalista en forma de plusvalía: el 

valor de todos los productos que durante ese tiempo produce el trabajador. 

 

 

 

 

Origen de la plusvalía 

Cuando el obrero trabaja más de lo que es necesario para su subsistencia, produce 

plusvalía para el capitalista. 

Veíamos más arriba que, durante una etapa del proceso de trabajo, el obrero se limita a 

producir el valor de su fuerza de trabajo, es decir, el valor de sus medios de subsistencia. 

Pero, como se desenvuelve en un régimen basado en la división social del trabajo, no 

produce sus medios de subsistencia directamente, sino en forma de una mercancía 

especial, hilo por ejemplo, es decir en forma de un valor igual al valor de sus medios de 

Tiempo de trabajo 

Trabajo necesario................. Salario 

Trabajo excedente.............. Plusvalía 



El Materialismo Histórico: K. Marx 52 

subsistencia o al dinero con que los compra. La parte de la jornada de trabajo dedicada 

a esto será mayor o menor según el valor normal de sus medios diarios de subsistencia, 

o, lo que es lo mismo, según el tiempo de trabajo que necesite, un día con otro, para su 

producción. Si el valor de sus medios diarios de subsistencia viene a representar una 

media de 6 horas de trabajo materializadas, el obrero deberá trabajar un promedio de 6 

horas diarias para producir ese valor. Si no trabajase para el capitalista sino para sí, 

como productor independiente, tendría forzosamente que trabajar, suponiendo que las 

demás condiciones no variasen, la misma parte alícuota de la jornada, por término 

medio, para producir el valor de su fuerza de trabajo, y obteniendo con él los medios de 

subsistencia necesarios para su propia conservación y reproducción. Pero, como durante 

la parte de la jornada en que produce el valor diario de su fuerza de trabajo, digamos 3 

chelines, no hace más que producir un equivalente del valor ya abonado a cambio de ella 

por el capitalista; como por tanto, al crear este nuevo valor, no hace más que reponer el 

valor del capital variable desembolsado, esta producción de valor presenta el carácter de 

una mera reproducción. La parte de la jornada de trabajo en que se opera esta 

reproducción es la que yo llamo tiempo de trabajo necesario, dando el nombre de 

trabajo necesario al desplegado durante ella. Necesario para el obrero, puesto que es 

independiente de la forma social de su trabajo. Y necesario para el capital y su mundo, 

que no podría existir sin la existencia constante del obrero. 

La segunda etapa del proceso de trabajo, en que el obrero rebasa las fronteras del trabajo 

necesario, le cuesta, evidentemente, trabajo, supone fuerza de trabajo desplegada, pero 

no crea valor alguno para él. Crea la plusvalía, que sonríe al capitalista con todo el 

encanto de algo que brotase de la nada. Esta parte de la jornada de trabajo es la que yo 

llamo tiempo de trabajo excedente, dando el nombre de trabajo excedente (surplus 

labour) al trabajo desplegado en ella. Y, del mismo modo que para tener conciencia de 

lo que es el valor en general hay que concebirlo como una simple materialización de 

tiempo de trabajo, como trabajo materializado pura y simplemente, para tener 

conciencia de lo que es la plusvalía, se la ha de concebir como una simple 

materialización de tiempo de trabajo excedente, como trabajo excedente materializado 

pura y simplemente. Lo único que distingue unos de otros los tipos económicos de 

sociedad, v. gr. la sociedad de la esclavitud de la del trabajo asalariado, es la forma en 

que este trabajo excedente le es arrancado al productor inmediato, al obrero. 

Karl Marx: El capital, libro I sección III, cap. VII, 1 

4. Aumento de la "conciencia de clase" de los trabajadores. Debida sobretodo a la 

diferencia entre un número cada vez menor de propietarios de los medios de 

producción y otro progresivamente mayor de obreros explotados y empobrecidos. Esta 

es la principal contradicción del sistema capitalista según Marx. 

6.5 El proceso revolucionario: socialismo y comunismo 

Hasta ahora hemos interpretado la realidad, a través del materialismo histórico, pero 

ello se hace con la finalidad de transformarla. 

6.5.1 INICIO DE UN PROCESO REVOLUCIONARIO: OBJETIVOS 

Los proletarios a través de sus organizaciones políticas conseguirán apoderarse del 

poder político y arrebatar despóticamente (dictadura del proletariado) los medios de 

producción, en nombre de la inmensa mayoría, consiguiendo progresivamente, a través de 

un período de transición en el que aún perdurarían rasgos de la sociedad anterior, la 

desaparición de las clases y del poder político que encarna esta dominación (el Estado) y 



El Materialismo Histórico: K. Marx 53 

el paso a un nuevo modo de producción: la sociedad socialista donde "el poder sobre las 

personas" será sustituido por la "administración de las cosas". 

6.5.2 PASOS A SEGUIR 

1. Hemos de adquirir conciencia de clase e incidir en el curso de los acontecimientos. 

La propia evolución histórica acabará produciendo los cambios que lleven al final del 

modo de producción capitalista pero al adquirir conciencia de su funcionamiento 

nosotros tenemos la obligación ética de avanzar y acelerar ese proceso para 

establecer un orden más justo. 

2. Estará protagonizado por la clase trabajadora: el proletariado. Este cambio no se 

da, sin embargo, por simple evolución, sino que exige la intervención de la clase 

explotada e implica un cambio en las instituciones sociales, políticas (es decir, la 

superestructura) y económicas (es decir, la infraestructura). 

3. No es sólo una revolución política sino que es esencialmente social. Para Marx las 

anteriores revoluciones han sido "políticas" sólo han cambiado la clase dirigente, pero 

no han sido "sociales". Sólo lo es la revolución proletaria, puesto que sólo con ella 

termina la sociedad clasista. No se puede llamar revolución a un cambio de régimen 

político, cambiando una clase dominante por un partido, puesto que seguirá 

existiendo la explotación. La revolución implica ese cambio radical en el sistema 

económico y político.  

4. Supone la socialización de los medios de producción y la sociedad sin clases. La 

revolución se podría definir como un cambio brusco, rápido, de una formación 

social a otra formación social. En una se daba un modo de producir bienes que está 

basado en la propiedad privada de los medios de producción, en la otra, se cambia el 

modo de producción: Los medios de producción pasan a ser propiedad de la 

colectividad, de la sociedad. Este cambio lo realiza la clase proletaria, la clase 

explotada, que ha quitado la propiedad de esos medios a la burguesía y los ha puesto en 

manos de la comunidad. Se llega así a la sociedad sin clases, sin antagonismos ni 

enfrentamientos. La producción está destinada al progreso de todos, no de unos 

pocos; no habría progreso si solamente unos satisfacen sus necesidades a costa de los 

demás. 

5. ¿Tiene que ser necesariamente violenta la revolución?. La violencia será o no 

necesaria, según Marx, en función de las circunstancias del país determinado, si la 

burguesía se empeña en oponerse. En un principio pensó que sería violenta en los 

países capitalistas. Más tarde pensó que la creciente potencia del proletariado haría 

posible la revolución pacífica en los países más avanzados. 

6. Internacionalismo. Se debe realizar en cada país pero con la solidaridad entre ellos, el 

único vínculo es el vínculo de clase no el de nacionalidad: "¡Proletarios del mundo 

unios!". 

6.5.3 EL SOCIALISMO 

Encontramos que la revolución tiene dos fases. Desde el punto de vista marxista estricto 

el socialismo es la fase previa del comunismo. Se caracteriza porque: 



El Materialismo Histórico: K. Marx 54 

1. La clase obrera ejerce su dictadura (dictadura del proletariado) sobre las antiguas 

clases explotadoras mediante su dominio del Estado, en alianza con los campesinos 

y otras capas sociales asalariadas. 

2. Nadie tiene otro medio de apropiarse de los bienes sociales sino el del trabajo, ya 

que se ha suprimido la propiedad privada de los medios de producción. 

3. La distribución de bienes materiales y culturales se realiza en proporción a la 

cantidad y la calidad del trabajo con que cada uno ha contribuido: "Cada cual 

[aporta] según sus capacidades. A cada cual [recibe] según lo aportado mediante su 

trabajo". 

En esta fase previa al comunismo, el socialismo pretende: 

1. Eliminación de la división y las diferencias entre trabajo manual e intelectual. 

2. Eliminación de la discriminación de la mujer. 

3. Educación del pueblo para que aporte sus esfuerzos sobre la base de los principios 

de cooperación y solidaridad desechando las motivaciones del egoísmo y la 

acumulación privada. 

6.5.4 EL COMUNISMO 

Es la fase final y más desarrollada de la organización social que presupone el socialismo 

como fase preparatoria. Se distingue de éste porque en él las clases han desaparecido 

del todo y, al no haber antagonismos de clases, el Estado se convierte en un organismo 

más de la administración de la riqueza social y no un en instrumento al servicio del 

dominio político de una clase social. 

Al haber desaparecido también, como resultado de la educación en el socialismo, el 

egoísmo y la rivalidad como fuerzas motrices de la economía, la distribución de la 

riqueza se puede efectuar ya según el principio de "Cada uno (aporta) según sus 

capacidades. A cada uno (se le da), según sus necesidades". 

La revolución comunista 

Medidas generales para transformar la forma de producción capitalista. 

La revolución comunista viene a romper de la manera más radical con el régimen 

tradicional de la propiedad; nada tiene, pues, de extraño que se vea obligada a romper, 

en su desarrollo, de la manera también más radical, con las ideas tradicionales. (...) 

El proletariado se valdrá del Poder para ir despojando paulatinamente a la burguesía de 

todo el capital, de todos los instrumentos de la producción, centralizándolos en manos 

del Estado, es decir, del proletariado organizado como clase gobernante, y procurando 

fomentar por todos los medios y con la mayor rapidez posible las energías productivas. 

Claro está que, al principio, esto sólo podrá llevarse a cabo mediante una acción 

despótica sobre la propiedad y el régimen burgués de producción, por medio de medidas 

que, aunque de momento parezcan económicamente insuficientes e insostenibles, en el 

transcurso del movimiento serán un giran resorte propulsor y de las que no puede 

prescindirse como medio para transformar todo el régimen de producción vigente. 



El Materialismo Histórico: K. Marx 55 

Estas medidas no podrán ser las mismas, naturalmente, en todos los países. 

Para los más progresivos mencionaremos unas cuantas, susceptibles, sin duda, de ser 

aplicadas con carácter más o menos general, según los casos. 

1. Expropiación de la propiedad inmueble y aplicación de la renta del suelo a los gastos 

públicos. 

2. Fuerte impuesto progresivo. 

3. Abolición del derecho de herencia. 

4. Confiscación de la fortuna de los emigrados y rebeldes. 

5. Centralización del crédito en el Estado por medio de un Banco nacional con capital 

del Estado y régimen de monopolio. 

6. Nacionalización de los transportes. 

7. Multiplicación de las fábricas nacionales y de los medios de producción, roturación y 

mejora de terrenos con arreglo a un plan colectivo. 

8. Proclamación del deber general de trabajar; creación de ejércitos industriales, 

principalmente en el campo. 

9. Articulación de las explotaciones agrícolas e industriales; tendencia a ir borrando 

gradualmente las diferencias entre el campo y la ciudad. 

10. Educación pública y gratuita de todos los niños. Prohibición del trabajo infantil en 

las fábricas bajo su forma actual. Régimen combinado de la educación con la 

producción material, etc. 

Tan pronto como, en el transcurso del tiempo, hayan desaparecido las diferencias de 

clase y toda la producción esté concentrada en manos de la sociedad, el Estado perderá 

todo carácter político. El Poder político no es, en rigor, más que el poder organizado de 

una clase para la opresión de la otra. El proletariado se ve forzado a organizarse como 

clase para luchar contra la burguesía; la revolución le lleva al Poder; mas tan pronto 

como desde él, como clase gobernante, derribe por la fuerza el régimen vigente de 

producción, con éste hará desaparecer las condiciones que determinan el antagonismo de 

clases, las clases mismas, y, por tanto, su propia soberanía como tal clase. 

Y a la vieja sociedad burguesa, con sus clases y sus antagonismos de clase, sustituirá 

una asociación en que el libre desarrollo de cada uno condicione el libre desarrollo de 

todos. 

Karl Marx: Manifiesto del Partido Comunista, II 

 


