
FILOSOFÍA II: HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

CRÉDITO I: PENSAMIENTO ANTIGUO Y MEDIEVAL 

 

CUARTA PARTE 
PENSAMIENTO MEDIEVAL: 

RELIGIÓN Y FILOSOFÍA 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Índice 

 

2 

1 FILOSOFÍA Y CRISTIANISMO. ................................................................................................... 3 

1.1 INTRODUCCIÓN. ......................................................................................................................... 3 
1.2 DIFERENCIAS ENTRE FILOSOFÍA Y CRISTIANISMO. ...................................................................... 3 

1.2.1 En sus objetivos. ................................................................................................................... 3 
1.2.2 En sus modos de conocimiento: debate entorno a la fe y la razón. ...................................... 3 
1.2.3 En sus contenidos. ................................................................................................................ 4 

1.2.3.1 La imagen de la divinidad. ........................................................................................................ 4 
1.2.3.2 La concepción de la historia. ..................................................................................................... 4 
1.2.3.3 La imagen del ser humano......................................................................................................... 5 
1.2.3.4 La moral y el pecado. ................................................................................................................ 5 
1.2.3.5 La concepción de la verdad. ...................................................................................................... 5 

1.3 PLATONISMO Y CRISTIANISMO. .................................................................................................. 6 
1.4 CONCLUSIONES. ......................................................................................................................... 6 
1.5 TEMAS CENTRALES DE LA FILOSOFÍA MEDIEVAL. ....................................................................... 6 

2 ETAPAS DE FORMACIÓN DEL PENSAMIENTO CRISTIANO. ............................................ 7 

3 APOLOGÉTICA. ............................................................................................................................. 8 

3.1 CONTEXTO HISTÓRICO. .............................................................................................................. 8 
3.2 SITUACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LA CULTURA ANTIGUA............................................................... 8 
3.3 RASGOS GENERALES. ................................................................................................................. 8 
3.4 PROBLEMAS FUNDAMENTALES. .................................................................................................. 8 

3.4.1 Postura del cristianismo ante la filosofía. ............................................................................ 8 
3.4.2 Teoría del conocimiento: conflicto entre fe y razón. ............................................................ 9 

4 LA PATRÍSTICA ........................................................................................................................... 10 

4.1 CONTEXTO HISTÓRICO. ............................................................................................................ 10 
4.2 SITUACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LA CULTURA ANTIGUA............................................................. 10 
4.3 RASGOS GENERALES. ............................................................................................................... 10 
4.4 PROBLEMAS FUNDAMENTALES. ................................................................................................ 11 

4.4.1 Teoría del conocimiento: conflicto entre fe y razón. .......................................................... 11 

5 LA ESCOLÁSTICA . ..................................................................................................................... 12 

5.1 FORMACIÓN (SIGLOS IX-X). .................................................................................................... 12 
5.1.1 Contexto histórico............................................................................................................... 12 
5.1.2 Situación y transmisión de la cultura antigua. ................................................................... 12 
5.1.3 Rasgos generales. ............................................................................................................... 12 
5.1.4 Problemas fundamentales. .................................................................................................. 12 

5.1.4.1 Teoría del conocimiento: conflicto entre fe y razón. ............................................................... 12 
5.1.4.2 Metafísica: los universales. ..................................................................................................... 12 

5.2 ASCENSO (AÑOS 1.000-1.150). ................................................................................................ 12 
5.2.1 Rasgos generales. ............................................................................................................... 12 

5.3 APOGEO (AÑOS 1.150-1.350). .................................................................................................. 13 
5.3.1 Contexto histórico............................................................................................................... 13 
5.3.2 Situación y transmisión de la cultura antigua. ................................................................... 13 
5.3.3 Rasgos generales. ............................................................................................................... 13 
5.3.4 Tendencias filosóficas. ........................................................................................................ 14 

5.3.4.1 Los franciscanos. ..................................................................................................................... 14 
5.3.4.2 El averroísmo latino. ............................................................................................................... 14 
5.3.4.3 Tomás de Aquino. ................................................................................................................... 14 

5.4 CRISIS (AÑOS 1.300-1.460). ..................................................................................................... 15 
5.4.1 Contexto histórico............................................................................................................... 15 
5.4.2 Rasgos generales. ............................................................................................................... 15 
5.4.3 El Nominalismo: Guillermo de Ockham (1.295-1.349). ..................................................... 16 

 

 



Filosofía y Cristianismo 

 

3 

1 FILOSOFÍA Y CRISTIANISMO. 

1.1 Introducción. 

La filosofía había estado en contacto y había sido influenciada por distintas religiones con 

anterioridad, pero nunca hasta este momento en occidente una religión había 

monopolizado tanto -absolutamente- el ámbito cultural, político y filosófico como con la 

extensión del cristianismo (no es algo instantáneo sino progresivo). 

No encontramos con dos modelos fundamentalmente distintos de aprehender y 

explicar la realidad, uno religioso y otro filosófico. 

1.2 Diferencias entre filosofía y cristianismo. 

1.2.1 EN SUS OBJETIVOS. 

Según E. Gilson: 

1. La filosofía es un saber que se dirige a la inteligencia y le dice lo que son las 

cosas. 

2. La religión se dirige al ser humano y le habla de su destino, ya sea para que se 

someta a él (religión griega) o para que lo realice (como la cristiana). 

1.2.2 EN SUS MODOS DE CONOCIMIENTO: DEBATE ENTORNO A LA FE Y LA RAZÓN. 

Son dos tipos de saber distintos: 

1. La filosofía, que utiliza un discurso sometido a la razón. 

2. El cristianismo que se basa en un mensaje revelado. 

 

No olvidemos que la filosofía griega elaboró su saber sobre dos supuestos fundamentales: 

1. La inteligibilidad natural del mundo (naturalismo), y 

2. La afirmación de la razón como facultad suprema de conocimiento de ese mundo 

(racionalismo) 

El cristianismo pese a tener una cierta cosmovisión y un especial saber sobre la realidad tiene 

supuestos diferentes ya que: 

1. Se basa en una autoridad extrarracional que es la revelación que el ser humano recibe 

merced al auxilio "sobrenatural" del amor y la fe. 

2. Pero además, es un saber de salvación que exige un continuo compromiso vital por 

parte del ser humano. 



Filosofía y Cristianismo 

 

4 

El análisis de las relaciones entre fe y razón atraviesa todo el desarrollo del pensamiento 

medieval entorno a una cuestión que, en esa época, se hace tradicional: 

¿Es suficiente la fe o por el contrario los contenidos de esa revelación son 

explicables por medio de la razón? 

A lo largo del medievo se dan distintas posturas que podemos resumir en tres que se 

irán sucediendo en este mismo orden: 

1. La fe basta: "Creo porque es absurdo" (Tertuliano) Es lo que se denomina también 

la Sancta Simplicitas. 

2. Son elementos complementarios: hay una única verdad y ésta se manifiesta al ser 

humano tanto por la fe como por la razón. 

3. Pertenecen a dominios diferentes: cada una tiene su propio campo de actuación, 

son dos tipos de saber utilizados cada uno para delimitar la verdad en distintos 

temas. 

1.2.3 EN SUS CONTENIDOS. 

Hay una concepción de la divinidad, el ser humano, la historia, la verdad, el pecado y la 

moral diferentes en cada una de ellas. Contrastamos las ideas predominantes en el 

mundo griego con las que impondrá el cristianismo. 

1.2.3.1 La imagen de la divinidad. 

1. El cristianismo defiende el monoteísmo frente al politeísmo de los griegos -o su 

monoteísmo vacilante-. 

2. En el cristianismo Dios crea el mundo partiendo de la nada, idea que desde 

Parménides había sido rechazada por el pensamiento griego. La imposibilidad de 

que algo surja de la nada absoluta era considerada por ellos como un principio 

racional incuestionable. 

3. La idea de creación acentuaba el poder ilimitado de dios, se dice que Dios es 

omnipotente. Esto posibilitará, a su vez, la explicación de los milagros. 

1.2.3.2 La concepción de la historia. 

La afirmación de que Dios creo el mundo es una idea extraña a la filosofía griega y 

tiene unas consecuencias manifiestas puesto que supone que: 

1. Hay un origen del mundo. 

2. Hay un desarrollo lineal del tiempo histórico dirigido por Dios. Éste le da sentido 

en el momento en el que se hace hombre. La historia es, primero, la espera del 

Mesías, del redentor, y después la espera del juicio final. Como consecuencia de 

esto tenemos que: 

3.  Hay un final en la historia. 



Filosofía y Cristianismo 

 

5 

4. Así pues, el fin y el sentido de la historia es la salvación de los seres humanos y 

su juicio. 

Esto está en contraposición con la concepción de la historia que tenían los griegos para 

los cuales: 

1. Todo existe desde siempre. 

2. La historia es un proceso cíclico que se repite. 

3. Este proceso esta dominado por la necesidad. 

1.2.3.3 La imagen del ser humano. 

Hay tres elementos nuevos importantes: 

1. El ser humano está hecho a imagen y semejanza de Dios. 

2. El alma es inmortal, pero no es el cuerpo una cárcel para el alma. 

3. Al final de los tiempos los cuerpos resucitarán. 

1.2.3.4 La moral y el pecado. 

La filosofía griega es básicamente intelectualista: el pecado, el obrar mal, no es más que 

ignorancia. 

Para el cristianismo el pecado es el fruto de dos factores: la maldad humana que inclina 

al pecado, y la libertad del individuo (libre albedrío) que cede a tal inclinación. Cobran 

así sentido pleno y dramático las ideas de pecado, culpa, arrepentimiento y 

redención. 

1.2.3.5 La concepción de la verdad. 

La filosofía griega se había caracterizado por insistir en los límites del conocimiento 

humano: nadie había pretendido alcanzar la verdad absoluta y total: relativismo, 

escepticismo y eclecticismo. La filosofía griega en los tiempos del Imperio romano se 

había acostumbrado a la pluralidad de escuelas filosóficas. El diálogo entre las distintas 

escuelas sólo es posible cuando se acepta un doble supuesto: que ninguna de ellas posee 

la verdad absoluta y que todas ellas se encuentran en un plano de igualdad por lo que a 

fundamentos y criterios de justificación se refiere. 

El cristianismo negaba ambos supuestos: al proclamar que poseía la verdad revelada por 

Dios mismo venía a chocar con la actitud moderada de los filósofos respecto del 

conocimiento, además, por la misma razón se presentaba como la Verdad a secas y, por 

tanto, situaba su fundamento y criterios de justificación en un plano superior al de las 

doctrinas filosóficas con las que había de dialogar. 



Filosofía y Cristianismo 

 

6 

1.3 Platonismo y cristianismo. 

El platonismo, de todas las corrientes filosóficas griegas, era la que más posibilidades 

ofrecía a los primeros pensadores cristianos. No debemos olvidar que el platonismo 

tenía una fuerte inspiración, en muchos de sus aspectos, en otra religión: el orfismo. Era la 

filosofía que ofrecía más puntos de contacto con la doctrina cristiana: 

1. Existencia de otro mundo, 

2. Inmortalidad del alma, 

3. Juicio post-mortem, 

4. Doctrina de la participación y el Demiurgo ordenador -que pasará a ser 

interpretado como creador-, 

5. El modo de conocimiento -las ideas innatas, la reminiscencia- será reinterpretado 

como la iluminación divina,... 

El cristianismo se formulará en un cuerpo doctrinal cuyos conceptos fueron 

básicamente platónicos  pues ésta era la corriente filosófica más afín y con más prestigio. 

Nietzsche afirmará que el cristianismo no es otra cosa que un platonismo vulgarizado para 

las masas. 

1.4 Conclusiones. 

Las consecuencias fundamentales de este encuentro entre filosofía y cristianismo son: 

a) El abandono de la observación natural y de la razón como medio para explicarnos 

el mundo, y 

b) el dominio de la autoridad de la fe y la lectura de un libro (la Biblia) como clave 

explicativa. 

1.5 Temas centrales de la filosofía medieval. 

Se han de destacar los siguientes: 

1. Pérdida y posterior recuperación de la cultura antigua. 

2. Progresivas síntesis entre pensamiento griego y cristiano. Primero con Platón y 

posteriormente con Aristóteles. 

3. Relación entre fe y razón, filosofía y religión. 

4. El problema de los universales. Qué es y qué realidad se le asigna a lo que en 

Platón eran las Ideas y en Aristóteles las esencias o substancias segundas. 

5. Conflicto entre el poder temporal y el religioso. Conflicto de las investiduras. 

 



Etapas de formación del pensamiento cristiano 

 

7 

2 ETAPAS DE FORMACIÓN DEL PENSAMIENTO CRISTIANO. 

Hasta el siglo II d. C. los cristianos sólo contaban con una serie de escritos de carácter 

interno, destinados a los fieles, conocidos con el nombre de Nuevo Testamento. La 

finalidad de estos escritos era, primeramente, la de dar un mayor conocimiento de la 

figura de Cristo y de los apóstoles, y posteriormente la de exponer o aclarar las 

diversas cuestiones doctrinales. Para redactarlos se utilizan los mismos términos y 

géneros utilizados por las diversas escuelas filosóficas. 

A lo largo de los tres siglos finales del Imperio Romano el cristianismo se va convirtiendo 

en una fuerza fundamental. Este desarrollo tendrá diversas fases, que van desde los escritos 

de defensa del cristianismo hasta la elaboración de un pensamiento, a partir de los 

elementos o temas tomados del pensamiento anterior como de aportaciones propias del 

cristianismo. 

La llamada filosofía cristiana, por lo tanto, no es un corpus que aparezca dado sino el 

resultado de un largo proceso de formación que se describe en lo que se denominan 

Etapas de formación del pensamiento cristiano. 

Éstas son: 

1. La Apologética. 

2. La Patrística. 

3. La Escolástica. 

Las describimos a continuación. 

 

 

 

 



Apologética 

 

8 

3 APOLOGÉTICA. 

Se desarrolla a lo largo del siglo II d. C. Se denomina Apológética  porque en ella se 

intenta defender y justificar el nuevo punto de vista cristiano. 

3.1 Contexto histórico. 

Desfondamiento del orden social romano. Fin del mundo antiguo. 

3.2 Situación y transmisión de la cultura antigua. 

Hay una fragmentación del saber que se recorta bajo el patrón del credo cristiano (la 

Biblia) Se inicia una represión sobre la ciencia y todo lo clásico considerado como 

pagano. 

3.3 Rasgos generales. 

A partir del siglo II se constata un cambio en la literatura cristiana por el influjo de las 

nuevas condiciones históricas, como consecuencia de las persecuciones y los 

enfrentamientos ideológicos surgen las apologías que son alegatos jurídicos en defensa 

del cristianismo, defender en un imperio pagano el reconocimiento de la fe cristiana. 

Características: 

1. Se reivindica el cristianismo como filosofía. 

2. Se distingue entre la prueba racional y el recurso a la fe. Pese a la decadencia 

cultural, tiene que enfrentarse con el prestigio superior de la cultura antigua, al 

menos cuando se dirige a las capas cultas. 

3. No se construyen sistemas sólo se justifica el cambio de perspectiva. 

4. Critican la herencia pagana: la inmoralidad de los dioses, el politeísmo, la 

pluralidad de escuelas a la que contraponen la unidad del cristianismo, la fatalidad 

que contraponen al libre albedrío -esto último le proporciona seguidores entre los 

esclavos-. 

5. Toda apologética tiene dos fases: primero se refutan de los argumentos que ponen 

en duda la fe, y después se realiza una justificación racional directa de las 

verdades que afirman como posibles. 

3.4 Problemas fundamentales. 

3.4.1 POSTURA DEL CRISTIANISMO ANTE LA FILOSOFÍA. 

Intentamos describir el encuentro que entre pensamiento griego y cristianismo se produjo 

durante el Imperio Romano y hasta que el cristianismo fija la base de su corpus doctrinal. 

La tensión entre las dos corrientes, griega y cristiana, es el centro del problema, pues 

hay que reinterpretar y asumir, dentro de la originalidad del cristianismo, el 



Apologética 

 

9 

pensamiento precedente. Se han de hacer compatibles, no se ha de olvidar que si bien en 

este período el pensamiento filosófico griego está en decadencia es todavía mucho más 

reputado que el nuevo cristiano. 

De la relación entre ellas hay un origen en la influencia de la cultura griega sobre la judía 

reflejada en el Nuevo Testamento y en el cuarto evangelio. Pero el contacto directo surge 

en el siglo II d. C. con los  primeros conversos de cultura griega al cristianismo era 

"pasar de una filosofía animada por un espíritu religioso a una religión capaz de 

consideraciones filosóficas" -éstas impuestas en parte por el prestigio del modo de hacer 

de la cultura griega, en parte para tener mayor difusión y en parte porque era el modo de 

hacer del mundo helenístico-. 

Hay dos formas de justificar su asunción: 

1. Teoría de la culminación del pensamiento anterior: La filosofía era una 

preparación de los seres humanos para la recepción del cristianismo. Teoría 

defendida por  San Pablo. 

2. Teoría del latrocinio: Lo que hay de útil en el pensamiento griego se debe a que 

los filósofos lo robaron de los libros sagrados judíos. Teoría defendida por  

Tertuliano. 

3.4.2 TEORÍA DEL CONOCIMIENTO: CONFLICTO ENTRE FE Y RAZÓN. 

Los primeros conversos al cristianismo formados en la cultura griega estaban inclinados a 

racionalizar sus creencias. Crean nuevos conceptos cristianos a partir de la terminología 

griega pero éstos cobran un nuevo sentido lo que supone una redefinición metafísica. 

Por otro lado, había la necesidad de defender y difundir la nueva fe, frente a la 

incredulidad y la hostilidad de los paganos y frente a las herejías de algunos cristianos. Se 

intenta justificar el valor de la fe frente al de la razón. 

 



Patrística 

 

10 

4 LA PATRÍSTICA  

Se desarrolla hasta siglo IV en la parte griega y siglo VIII en la parte latina 

aproximadamente. En ella se constituye la base del corpus doctrinal del cristianismo. 

4.1 Contexto histórico. 

"Edad de las tinieblas": transición al feudalismo. 

4.2 Situación y transmisión de la cultura antigua. 

Decadencia cultural y científica absoluta. La cultura griega se recorta y recorta 

reinterpretándose. Se escriben los textos básicos que servirán de base para las 

discusiones del siglo XII y XIII en las universidades (comentarios y enciclopedias) 

Desplazamiento de la actividad cultural y científica a Oriente. En el 529 el emperador 

Justiniano clausura las escuelas filosóficas de Atenas y los filósofos se marchan llevándose 

las obras clásicas a Oriente. Allí se traducen al sirio, después del sirio al árabe, y más tarde, 

por los árabes, directamente del griego. En estos textos la filosofía de Platón y Aristóteles 

se fusionan cosa que provocará equívocos en su interpretación cuando en el siglo XIII sean 

recuperados en Occidente. 

4.3 Rasgos generales. 

La necesidad de exponer la doctrina cristiana que sigue al reconocimiento del 

cristianismo (Edicto de Milán del 313) y la lucha contra las herejías (gnosticismo, 

arrianismo, maniqueísmo,...) dará lugar a la producción de una extensa literatura de 

escritos doctrinales que se conoce con el nombre de la patrística. Sus autores son 

llamados los Padres de la Iglesia. 

Su tarea fundamental será redactar obras exponiendo el cristianismo. Inicia un 

pensamiento cristiano a partir de uno pagano al que consideran como una propedéutica 

para el cristianismo. 

Al cristianismo llegan espíritus de culturas muy diferentes, 

cada uno de ellos trae sus ideas personales y las conserva una 

vez convertido. Hay una labor sincrética -sin criterio- y ecléctica 

-con criterio- muy grande y no muy coherente. 

Su representante más destacado, Agustín de Hipona (354-430 

d.C.), elabora un pensamiento cristiano de fuerte raíz 

platónica y neoplatónica que predominará y dará la pauta 

hasta el siglo XIII, alargándose más allá su pervivencia pero ya 

no de forma monolítica. 



Patrística 

 

11 

4.4 Problemas fundamentales. 

4.4.1 TEORÍA DEL CONOCIMIENTO: CONFLICTO ENTRE FE Y RAZÓN. 

Hay dos posturas: 

i) La fe basta: "Creo porque es absurdo" afirma Tertuliano. Implica un rechazo total de 

la razón. Es lo que se denomina también la Sancta Simplicitas. 

ii) Subordinación de la razón a la fe: "Hay que creer lo que Dios revela para llegar a 

comprender" Agustín de Hipona. La fe no está reñida con la  razón, pero se le impone. 

 



La Escolástica 

 

12 

5 LA ESCOLÁSTICA . 

Se desarrolla de los siglos IX al XIV. Se busca proteger y transmitir el credo cristiano 

para más adelante debatirlo. Hay distintas etapas: 

5.1 Formación (Siglos IX-X). 

5.1.1 CONTEXTO HISTÓRICO. 

Feudalismo. 

5.1.2 SITUACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LA CULTURA ANTIGUA. 

En el 910 se realiza la Reforma de Cluny: la orden religiosa más poderosa de la época 

mutila la cultura clásica y la censura de forma implacable e inflexible. 

5.1.3 RASGOS GENERALES. 

Para contrarrestar las ideas paganas y heréticas, y difundir su doctrina se fundan, 

por parte de las distintas órdenes religiosas, las escuelas monacales y catedralicias. 

5.1.4 PROBLEMAS FUNDAMENTALES. 

5.1.4.1 Teoría del conocimiento: conflicto entre fe y razón. 

Subordinación de la razón a la fe. 

5.1.4.2 Metafísica: los universales. 

Realismo platónico: las ideas o esencias son interpretadas al modo platónico con 

existencia independiente y separada. Ahora son el modelo que sigue Dios en el momento 

de la creación, las Ideas en la mente divina. 

5.2 Ascenso (Años 1.000-1.150). 

5.2.1 RASGOS GENERALES. 

Creación de las primeras Universidades. Desarrollo en ellas de las Disputatio: se da a los 

alumnos textos seleccionados de distintos autores sobre un mismo tema para ser 

debatidos. Se toman como base las compilaciones y enciclopedias ya citadas. Significa un 

desarrollo de la retórica y la dialéctica. 

Reyes y Papas se enfrentan a la búsqueda de prestigio fomentando sus respectivas 

universidades. Los reyes se centran en los estudios más prácticos -artes, política, 

derecho...- y los Papas en temas teológicos. 



La Escolástica 

 

13 

5.3 Apogeo (Años 1.150-1.350). 

5.3.1 CONTEXTO HISTÓRICO. 

Se produce un cambio en la sociedad provocado por el auge de las ciudades y el inicio de 

la crisis del feudalismo. Aparecen más escuelas; orientan sus estudios hacia temas más 

pragmáticos -formar comerciantes y políticos- y menos contemplativos -aunque éstos 

siguen siendo los más importantes-. 

5.3.2 SITUACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LA CULTURA ANTIGUA. 

El pensamiento en occidente hasta el siglo XIII estaba dominado absolutamente por la 

filosofía cristiana de inspiración platónica, debida, básicamente, a la influencia del 

agustinismo. Había un casi total desconocimiento de Aristóteles - sólo algo de su lógica, 

pero nada de su metafísica, física, antropología o teología-. 

No ocurría lo mismo en oriente o en el mundo árabe, en esas culturas había un momento 

de gran esplendor cultural. En ellas se había conservado y recuperado la cultura antigua. 

Los árabes habían traducido del sirio a Aristóteles así como los comentarios que a sus 

obras habían hecho los comentaristas griegos, en su mayoría platónicos. Averroes, un 

filósofo hispano-musulmán, intentará recuperar el Aristóteles original depurándolo de las 

contaminaciones neoplatonizantes que tenía. A través de la Escuela de traductores de 

Toledo toda esta filosofía llegará a las universidades causando un gran impacto. 

5.3.3 RASGOS GENERALES. 

La Iglesia, más sólida que nunca permite -y en parte se le va de las manos- el debate en las 

universidades, comienza una época de florecimiento y recuperación. 

La Universidad de París, capital intelectual de Europa en estos momentos, se conmociona 

por la llegada de los comentarios de Aristóteles. En un ambiente cultural dominado por las 

explicaciones teológicas -el ser humano de la época tiene una cosmovisión esencialmente 

religiosa- se encuentran con una explicación racional completa y coherente de la realidad 

a cuyos atractivos es difícil substraerse. 

Se lee a Aristóteles desde una nueva perspectiva, desde una nueva sociedad -ni la de su 

tiempo, ni la romana-. Del orden bio-cósmico helénico se ha pasado a una concepción 

teológica de la realidad. 

Hay una reinterpretación de Aristóteles por los cristianos, que pasará de un enfrentamiento 

inicial, en 1.210 se prohíben sus libros por heréticos, a una asimilación realizada por 

Tomás de Aquino (síntesis aristotélico-tomista) que en 1.366 es de aprendizaje obligatorio 

en todas las escuelas y universidades, y se convertirá en el libro de texto de los siglos XV 

al XVII, y en el nuevo dogma cristiano que se enfrentará al pensamiento de los filósofos 

que protagonizan la revolución científica. 

La intención de esta cristianización de Aristóteles era la de dotar de un apoyo filosófico-

racional al pensamiento cristiano para adaptarlo a las nuevas circunstancias socio-

culturales (empezaba a ser insuficiente el recurso exclusivo a la fe). 



La Escolástica 

 

14 

5.3.4 TENDENCIAS FILOSÓFICAS. 

El florecimiento escolástico ofrece una extremada variedad y diversidad de puntos de 

vista y tiene sus raíces en los dos siglos que le preceden -se debe tanto a los cambios 

sociales citados como al uso cada vez mayor de la retórica y la dialéctica que se realizaba a 

través de las disputatio-. Nosotros vamos a destacar tres tendencias fundamentales: 

5.3.4.1 Los franciscanos. 

Son el grupo más conservador en estos momentos. Reciben la influencia mística e 

idealista de Francisco de Asís. Seguidores del agustinismo recelan de todo lo que suene 

a intelectual y racional defendiendo la iluminación como modo único de conocimiento. 

5.3.4.2 El averroísmo latino. 

Son los más polémicos y progresistas, y por ello los más 

perseguidos por los que vigilan la ortodoxia en la Iglesia. Sus 

tesis serán condenadas y prohibidas. Se basan en la filosofía 

de Aristóteles que obtienen de las traducciones de Averroes. Se 

distinguen por tres afirmaciones, dos de las cuales son de 

inspiración aristotélica y contrarias al credo cristiano: 

1. El mundo es eterno. Contraponen a la idea de creación la idea del motor inmóvil 

que mueve al mundo desde siempre pero que ni lo ha hecho ni lo conoce. 

2. El alma individual, el alma de cada ser humano no es inmortal, sino perecedera 

y corruptible. Solamente es inmortal el Entendimiento agente que está presente en 

todos los seres humanos y que es único para toda la humanidad. 

3. Teoría de la doble verdad. Hay una verdad teológica o de fe y otra filosófica o de 

razón. Las ideas anteriores -a y b- son verdaderas o falsas según el tipo de verdad a 

la que hagamos referencia. Esta teoría era un intento desesperado por defender la 

autonomía de la razón frente a la fe. 

5.3.4.3 Tomás de Aquino. 

Defiende una postura intermedia y ecléctica. Realiza una 

imaginativa síntesis entre el pensamiento de Aristóteles y el 

pensamiento cristiano. 

Su objetivo: era elaborar un sistema teológico-filosófico que 

conciliara la autoridad del filósofo con la teología cristiana. 

Según Tomás de Aquino las incompatibilidades que habían 

surgido entre estos dos pensamientos se debían a errores 

provocados por las interpretaciones de Aristóteles realizadas 

por Averroes y sus seguidores. 

a) Conflicto entre fe y razón: búsqueda del equilibrio. 

El objetivo final de todo conocimiento es Dios: a él llegamos a 

través de la revelación, pero también mediante la razón, que por 



La Escolástica 

 

15 

su propio esfuerzo puede acercarse, sobre todo a través del conocimiento de las cosas, 

hasta dios como fuente de esos seres. 

No hay dos verdades sino una única verdad a la que se puede acceder por caminos 

distintos pero convergentes. La teología sirve de norma negativa a la filosofía. O bien 

le advierte que el método racional ha sido mal usado puesto que ha llegado a falsas 

afirmaciones, o bien, que ha entrado en un campo -reservado a la teología- en el que no 

es posible el argumento racional y sólo la revelación proporciona un conocimiento 

adecuado -hace referencia a los misterios-. 

Si bien se busca un equilibrio, éste sigue decantándose hacia la fe: la verdad racional no 

contraría a la verdad de la fe cristiana. 

b) El problema de los universales y del conocimiento. 

En ambos defiende posturas similares a las de Aristóteles: 

a. Frente al método de conocimiento interior agustino de inspiración 

platónica, Tomás de Aquino afirma que el conocimiento se inicia y tiene 

su origen en los sentidos. Con los datos que éstos nos proporcionan, el 

Entendimiento elabora los conceptos (universales) mediante la abstracción. 

b. Los universales, obtenidos en el proceso de abstracción, son un reflejo 

real de la esencia de las cosas pero no se hallan en un mundo aparte, 

sino en las cosas mismas.  Es lo que se denomina realismo moderado. 

5.4 Crisis (Años 1.300-1.460). 

5.4.1 CONTEXTO HISTÓRICO. 

Se viven situaciones históricas terribles: la peste, la guerra de los cien años,... Se 

desmoronan las estructuras político-religiosas del medievo cristiano. De una parte el 

imperio se desmiembra en multitud de Estados y principados que reclaman su propia 

soberanía; por otra parte también se divide la Iglesia con lo que se denomina el Cisma de 

Occidente, y en los concilios se inicia la pugna entre quienes defienden la soberanía del 

Papa sobre el concilio o al revés. Estos dos poderes no solamente entran en crisis y se 

disgregan sino que además se enfrentan entre sí. Se acentúa el conflicto entre el poder 

político y el religioso. 

5.4.2 RASGOS GENERALES. 

Se inicia un proceso de secularización de la cultura, se abandona todo intento de 

racionalizar la fe, es decir, se reconoce que la razón es una vía diferente de 

conocimiento que la fe. Muchos teólogos llegan al convencimiento de que la fe se 

degrada al quererse apoyar en la filosofía, y por ello se abandonan los intentos de síntesis 

entre filosofía y teología como el de Tomás de Aquino. 

La ruptura entre teología y filosofía dejará libertad a ésta para ocuparse de otros temas 

seculares más próximos. 



La Escolástica 

 

16 

La experiencia como modo de conocimiento va obteniendo cada vez más importancia 

en detrimento del valor tradicionalmente atribuido a la deducción y a la autoridad, 

hecho que contribuirá decisivamente al avance logrado por la ciencia moderna. 

El siglo XIV se caracterizará por el misticismo en lo religioso y el criticismo en lo 

filosófico. 

5.4.3 EL NOMINALISMO: GUILLERMO DE OCKHAM (1.295-1.349). 

De entre todas las corrientes filosóficas de este siglo XIV es la 

más innovadora, significa un cambio de perspectiva. Se 

autodenominan modernos para marcar su diferencia y separación con 

los filósofos de su tiempo. 

a) Concepción de los universales. 

El nombre de Nominalismo viene de su forma de entender los 

universales, para Ockham simplemente son el resultado de una 

invención humana,  son sólo signos, nombres, fórmulas de economía mental que 

utilizamos para designar: no tiene otra realidad, ni independiente de las cosas ni en las 

cosas mismas. De esta concepción se derivan las siguientes consecuencias: 

1. Individualismo: todo ser real es necesariamente individual. 

2. Empirismo: sólo la experiencia es forma de conocimiento. 

3. Relativismo e historicismo: el conocimiento humano se acrecienta con la 

experiencia personal e histórica de cada ser humano concreto, por lo que su 

interpretación correcta sólo podrá hacerse a partir de las circunstancias que 

condicionaban la actividad intelectual de quién la elaboró. 

b) Crítica a la metafísica.  

Se denomina la "Navaja de Ockham" la afirmación que pretende atacar la 

complejidad de los filósofos antiguos en su explicación de la realidad, explicación que 

se hacía todavía más compleja al incorporarle las categorías del pensamiento cristiano. 

Esta afirmación es la siguiente: "En vano expliques con muchas ideas o categorías lo 

que puedas decir y explicar en pocas". Es un principio de simplicidad y economía 

conceptual que atacaba el barroquismo conceptual del tomismo.. 

c) Relación entre fe y razón. 

Defienden la supremacía de la razón separando definitivamente la teología de la 

filosofía. La idea de que la filosofía y la razón eran autónomas fue favorecida por la 

recuperación de Aristóteles. Este había ofrecido un sistema que nada debía al cristianismo, 

ni a la Biblia, que no dependía en absoluto de la revelación judeo-cristiana, sino que 

aparecía como el resultado de la Razón funcionando por sí misma al margen de la fe. 

d) El criticismo. 

La concepción de la filosofía como disciplina autónoma favoreció la idea de que la 

filosofía es esencialmente crítica, es decir, revisa sus presupuestos y sus conclusiones. 


