HISTORIA DE LA FILOSOFIA

PENSAMIENTO HELENISTICO Y GRECORROMANO:
SABIDURIA PRACTICA Y CIENCIA EMPIRICA.



indice



indice 3

1

EL HELENISMO 4
1.1 CONTEXTO HISTORICO, CULTURAL Y FILOSOFICO........uvieeeteeeeiueeeeeueeeeeseeeeisseeeesseeeeseseeessseenssnaeeaens 4
1.1.1  Acotacion del periodo RISIOVICO...........c...ccueecueevieeiieiiiesie ettt eeeaaee e 4
1.1.2  El plano politico: El 0¢aso de la POLIS..................cccccoooueiiiiiiiiieieee et 4
1.1.3  El plano cultural y filosofico: Las escuelas atenienses y Alejandria.................ccccoceen.. 5
1.2 LA FILOSOFIA HELENISTICA: CARACTERES GENERALES.......ccccuvtteeeeiitrreeeeeeiitneeeeeeennnreeeeesinneeseseseees 5
1.2.1  Elpapel central de la GiCa.....................c.occvioieiciiiiiiiieee ettt 5
1.2.2  Relacion entre Etica P POIHICA. ..ot 5
1.2.3  La busqueda de la salvacion individual y el cosmopolitismo..................c.ccocvevcuieevueeninnan, 6
1.2.4  La moral paradigmatiCa....................c.cccoiueiiiiiiiiiieei et 6
1.2.5  La busqueda de la felicidad, el intelectualismo y el ideal de sabio......................c....c........ 7
1.2.6  Las escuelas del periodo ReleniStiCo. ..............ccocceuiicieiiieieiieieee et 7
EPICURO 8
2.1 INTRODUCCION.......eeiiiieeeiiite ettt e et teeeieeesttee ettt e estteeesabaeeestbeeesssaeesssseessssaeasssasensssaesssssssasaaaaeessnnnes 8
2.1.1  EDPICUFO Y €] @DICUFCISIIO. ...........oecueeeeeieiee ettt e e 8
2.1.2  EPICUFO Y @l JATAIN............c.oocveeieeiieeeii ettt 8
2013 FUGHEIES. ... et ettt 9
2.14 Contexto historicO-CUITUFAL...................ccccceiiiieieiieeeeee e 9
2.2 LA PROPUESTA EPICUREA: EL HEDONISMO..........ccoiiiiiiiiiiiiiitiiieereeee e eeeeee e eeeeeeeeeeeee e e e e e e eeeeaees 9
2.3 TEORIA DEL PLACER: APROXIMACION NEGATIVA......ccceturureeeeeerrreeeeeeinreeeeeesisseeeeessissssssssssnsssnnnnes 11
2.4 LA PROPEDEUTICA. ....ccoutiieeteeeeeteeeeeieeeeeetee e et e e et e e eaeeeeeaaeeeeateeeeaee e eeaeeeeeateeeeaeeeeeeeeeeensannesaaeeens 12
2.4.1  Lavision del mundo: Fundamentacion QtOMiSta...................cccocuueeeeeeeiceieeeeeeieeeenn 12
24.1.1 La Ontologia ¥ 18 FISICA......ccuiiiirieieeieeiesieee ettt sttt et e enaesneeenraee e 12
24.1.2 La Teoria del Conocimiento: €l SENSISMO. ........ccuvievvererrieeirieeieeereeeereeereeereeereeeeiareeeeeeeeeennes 12
2413 CONSECUETICIAS. ...vevveeeeeeeeereeeeteeetteeeteeeetteeeateeeaeeeeaeeeeseeeeseeeeseeeseeeseeaseeesesesaeensseenseeanseeanseeanns 13

2.4.2  Critica a la religion SUPEFTICIOSA. ..............c.cocueoiiiiiiieeeeee ettt 13
24.2.1 L0S dioSes de EPICUIO...c..eiitiiiiiiiiieiieieetet ettt st e e 13
2422 La religion de EPICUTO. ....ccouiiiiiiiiieieeietetee ettt sttt st 14

2.4.3 Critica al temor G La MUETLE. ....................oooeeiiiiiiieiee et 14
2.4.4  Critica ala idea de fatalidad........................cccocoviiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiii e 15
2.4.5 CONCIUSIONES..........occeieeeeeeeeeeeeee e ettt 16
2.5 TEORIA DEL PLACER: APROXIMACION POSITIVA.......cuvvveeeeeiirreeeeeesireeeeeesessreseseenissreesessssssssssnnsnes 16
2.5 1 ElcAlculo ReAONISIA. ..............c.c...cccoe oo 16
2.5.2  TIPOS d@ PLACEEES..........c.ooeeeeieeieeeiie ettt sttt et tae e e teesntaeee s 17
2.5.3  TIDOS d@ AESCOS.........ccveeeeesiieeeeeie ettt ettt sttt ettt sbeeaee s 18
2.6 LA FELICIDAD Y LA SABIDURIA: EL MODELO DE VIDA EPICUREO.........cveveieeiiiieeeeeeeiireeeeeeeeianreeeeeenns 19
2.6.1  La sabiduria auténtica es la Sabiduria practiCa.................c.ccocuiveioieoeioiesiianieseeeee, 19
2.6.2  Elideal de autarquia: autodominio e independencia del sabio.................c..ccccccoveeecnc.. 19
2.6.3  La comunidad epicurea y la GMISTAA. ..................c.cccooveiciiiiiiiiiiiee e 20
LOS ESTOICOS 21
3.1 CARACTERES GENERALES......uutiiiittteeittteeetteesisseeesisesessesesssesasssssssssesssssssessssssssssesesssssesnsssssssseeens 21
311  Elorigen de la @SCUIA. .................ccooieiiiiiiiieee et 21
31,2 PeFIOAOS P AULOTES.......ccuveeeieiieeeeeiie ettt tee et et e e e stae s e e saaeeabeeeenssseeeenssaaeeens 21
3.2 ETICA Y PARTICIPACION POLITICA ... eveveeeeveeeeseseeeeeeeseseseeseseesessesesessesessasssseeseseseseessseesesesseseseenens 21
3.2.1  DIMENSION SOCIAL.........c..oooeeoeiiiiieeecie et 21
32,2 COSMOPOLILISMO. ...ttt ettt sttt 22
33 LA COSMOVISION ESTOICA........cccuureeeeeeiirrereeeeeeitueeeeeeesisseeeeeeaiisseseeeeesssseeseeeisssesseeesissseeeesesssseaeeens 22
3.3 1 ELURIVE SO 22
3.3.2  El ser humano: GntrOPOIOQIQ.................c.cceeveviieieiieiesieieee et 23
34 EL EUDEMONISMO Y EL IDEAL DE SABIO ESTOICO........0ccceittieeiteeeeiueeeeteeeeesseeeeseeeeseseenssesensssseens 24
3.4.1  Los obstaculos para alcanzar 1a felicidad......................c..ccovvivivvieniiieiiiiiiiecie e, 24
3.4.2  EIMOdo de SUPETATIOS.............ccoooiiieiieieeee ettt 24
34.2.1 Como NO ir CONTA €1 AESTINO.......uvviiieiiiieieieee ettt eee e e e e et e e e eeaaaeaaaanae 24
3422 Como no dejarse arrastrar POr 1aS PASIONES. .......ccuevueeruierieeieeiieniieie et steeie et see st e e seeeeseeeeeas 24

304.3 LA VIAQ fOIZ....c..oooeoeeee e e 25
LOS CINICOS 26

4.1 LLA SECTA DEL PERRO......0eieiieiuirieeeeeiiureeeeeeeeiteeeeeeeestsseeseessssesseseesseseeessssssseseseesissessseesnsssssssnssnns 26



indice 4

4. 1.1 ARGSENes (445-305 @. C.).cuooovveeeiiieiiieiieeeee ettt 26
4.1.2  Didgenes de Sinope (413-324 . C.).ccueeeeiuieiiiieiieeee et 26
4.2 LA SOCIEDAD COMO PROBLEMA.......cutiiiiiiiiiiiitiitiiie st st st s sb s s eaae s 27
4.2.1  Comparacion con otras escuelas ReleniStiCas................c.ccocuevceioievciioenieieiieeeeeeeeee 28
4.2.2  La critica de la cultura y 1a CiviliZACION. ...............ccccoeceiiiiiiiei it 28
4.3 LA BUSQUEDA DE LA FELICIDAD Y LA VUELTA A LA NATURALEZA........cceoeeeeeeuuneaeeeeieeeeanneeeeeennns 30
4.3.1  La naturaleza como Simplicidad........................ccocoiioimiiiiiiiiieieiieeet et 30
4.3.2  La naturaleza como eQUILIDIIO. .................c..c.c.ccoociecieeiiacieeiieeeeeeee et iae e 31
4.4 EL IDEAL DE SABIO.....ccutiiiiiiiiiitiieitistete ettt ettt st et 32
4.4.1  El @SCOPLICISIMO CIMICO. .....c..eeeeeieiet ettt 32
4.4.2  Elsabery la virtud: El ideal de SAbDio...................ccoccueveieiiiiiiiiiiesiiiiiesie e 32
4.4.3 LA VIAQ fOLIZ.......oooieeee et 33

5 EL ESCEPTICISMO 35
5.1 INTRODUCCION. ..ottt et 35
S.1.1  Significado etimOIOQICO. ...........cocoviiiriiiiiiiiicieetct e 35
5.1.2  Dimension teOFiCA Y PFACHICA. ............cueeeeeeeieeieeeieesiee et esiee st esiee st essaesaseestaeannsreeeennsseeeeas 35
5.1.3  E1ADAS Y VEPTESCHIANLES. .......c..veeee ettt et eie ettt et e st e et e sttt e enteeseesneeenneas 35
5104 FUGIEES. ..ottt ettt 36
52 LA BUSQUEDA DE LA FELICIDAD.....uuuuututieitteeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesasssssseseesesesesesssesesssssssssssessessesssssnns 36
5.2.1 LA URION de 1eOTIA Y PFAXIS.......ceeie ettt ettt 36
5.2.2  La suspension del juicio (epojé ) y la ataraxiau..................cc.ccoocevveioieoiioiccianieaeeee 37
5.2.3  Diferencias Con Otras @SCUCLAS. .............ccocouceveoiioiiciiiiititetee sttt 37
524 LA PFAXIS @SCEOPLICA. ..ottt ettt ettt e e 37
53 ARGUMENTACIONES ESCEPTICAS: LOS TROPOS......cuviuviuiiuienienieiienieieeneeiesieeieesessesiesseesieesneesneesneenns 38
54 CONSECUENCIAS Y VALORACION......ciiuiiiiiiiiiiiiiiiiiiietiete st sttt sttt sbe e 38
6 LA FILOSOFiA ROMANA 40
6.1 LA RoOMA REPUBLICANA (DEL SIGLO III AL T A. C.)oviiiiiiiiieiiecieeeece et 40
0. 1.1 REIIGIOM. ..ottt n 40

(o3 O O T el 2 TSRS 40
0.1.3  FIlOSOfTG....c..oeeeiicie ettt ettt 40
6.2 EL ALTO IMPERIO ROMANO (SIGLOS T Y II D. C.).eoiiiiiiiiiiiiicicricsiceccscccec e 41
0.2.1  REIIGIOM. ...ttt ettt s 41
0.2.2  CUOHCIA. ..ottt 41
0.2.3  FUIOSOSIQu. ..o e 42
6.3 BAJO IMPERIO ROMANO (SIGLOS IT Y IIL D. C.)utiieiiiiiieeieceecteteet et 42
0.3.1  CONIEXIO RISTOFICO. .....c..eeeeeeeeeeeee ettt ettt et e aee e ns 42
0.3.2  REIIGIOM. ..ottt 42
6.3.3 CUOICIA. ... oottt ettt e et e e e ate e e e as e e e tbeeessseeesasaeentseeennes 42

0.3.4  FILOSOSIQu. ..ottt 43



El Helenismo S

1 EL HELENISMO.

1.1 Contexto histérico, cultural y filoséfico.

1.1.1 ACOTACION DEL PERIODO HISTORICO.

Se conoce con este nombre el periodo histoérico que comienza con la muerte de
Alejandro Magno y acaba con la ocupacién de Grecia por el Imperio Romano
(siglo I a. C. aproximadamente)

Con la muerte de Alejandro (323 a. C.) los jefes militares tomaron el poder y
mantuvieron al frente a su hermano ilegitimo Filipo III Arrideo repartiéndose los
territorios del imperio. Durante la guerra desatada entre ellos, los militares mataron a la
familia de Alejandro y surgieron tres dinastias (280 a. C.) dividiéndose el imperio en
tres grandes estados con tres ciudades como centros culturales en cada uno de ellos:
Egipto (Alejandria), Persia (Antioquia) y Macedonia (Pérgamo).

Después de sucesivas sublevaciones las ligas etolia (Grecia continental) y aquea
consiguieron liberar a Atenas del yugo maceddnico. Los estados griegos debilitados
politicamente vieron crecer los conflictos sociales provocados por la depresion
economica que afecto principalmente a las clases bajas.

En el 146 a. C. Roma conquista Grecia y la convierte en un protectorado.

El vasto imperio que habia forjado Alejandro Magno y las monarquias a que
inmediatamente dio lugar su fragmentacion habia acarreado, entre otras, dos notables
consecuencias:

1. En el plano politico: Habia terminado con la estructura politica de los estados
griegos.

2. En el plano cultural y filosofico: Habia abierto grandes dreas geogrdficas a la
cultura helenistica.

1.1.2 EL rLANO poLiTICO: EL OCASO DE LA POLIS.

La ciudad como ambito vital e ideal se descompone. Un ideal de vida ligado a la polis
con todo lo que ésta supone (instituciones democraticas, proximidad y participacion de
todos los ciudadanos en la vida social, compenetracion del individuo con los ideales
comunitarios) desaparece. Este es el cambio mas descorazonador para los griegos.

Desaparece la Polis como comunidad de personas con un proyecto en comun y aparece
la burocracia, el Estado, los gobernantes funcionarios.

Las pequenas ciudades estado habian constituido la comunidad politica fundamental, el
unico ambito en que la vida politica y la integracion ciudadana eran posibles y
racionales para un griego.

Para los griegos en general la participacion activa en la organizacion y destino de
su propia Polis era una dimension esencial de su vida y cuando la marcha implacable



El Helenismo 6

de la historia acabo con la independencia de las ciudades, y por tanto la organizacion y
el destino de las mismas dejo de estar en sus manos, muchos griegos debieron
comprender que el sentido de su vida quedaba definitivamente mutilado y que no tenian
mas remedio que buscar a ésta nuevo sentido y unos nuevos ideales.

El ideal de la polis es sustituido por una idea de imperio, de monarquia universal,
en la que los subditos participan idealmente y sélo una exigua minoria dirigente lo
hace de modo efectivo. La vida politica languidece en la ciudad, las decisiones se
toman en lugares alejados por una burocracia de funcionarios reales. Esta situacion
deja al ahora subdito sin sus lazos politicos y solo frente al destino. El individuo
reacciona limitandose a sus ocupaciones cotidianas y se recluye a su ambito
privado.

Las doctrinas filosoficas (y las religiones mistéricas mas tarde) por su parte, tratan de
ofrecer, mas que un modelo conceptual con el que entender la nueva situacién, una
solucion practica al individuo aislado, una propuesta de eudemonia.

1.1.3 EL PLANO CULTURAL Y FILOSOFICO: LAS ESCUELAS ATENIENSES Y ALEJANDRIA.

La extension de la cultura griega a otras areas geograficas hizo que en algunas de
ellas floreciera y superara el nivel alcanzado en Atenas:

1. Alejandria y Rodas. Son los nuevos centros culturales. La primera sera el mayor
centro de saber cientifico hasta el siglo 11 d. C. y en sus hallazgos se inspirardn, en
parte, los filosofos y cientificos que realizan la revolucion cientifica del siglo XVI-
XVII.

2. Atenas. Queda como centro mds especializado en la retorica y la filosofia. Ademas
de pervivir La Academia platonica y El Liceo aristotélico (parte de sus miembros
marchardn a Alejandria) se abren dos nuevas escuelas: El Jardin de Epicuro y La
Stoa de Zenon.

1.2 La filosofia Helenistica: caracteres generales.

1.2.1 EL PAPEL CENTRAL DE LA ETICA.

El ocaso de la polis y sus consecuencias son las que llevan a la filosofia de nuevo
hacia las cuestiones morales hasta el punto que en estos autores la Metafisica y la
Teoria del conocimiento estan al servicio de sus teorias éticas.

1.2.2 RELACION ENTRE ETICA Y POLITICA.

Hasta ahora todos los autores elaboraban su ética siempre con un trasfondo politico.
A través del bien obrar de los individuos conseguiriamos una Polis mejor, mads
armoniosa y en paz. Veamos como asi lo entendian los principales autores que hemos
visto:

1. Socrates. Los asuntos del individuo se identifican con los asuntos de la Polis. De
igual manera obrar con virtud no sélo tiene una dimension individual (la paz
consigo mismo) sino también social (la armonia y la ausencia de conflictos
sociales)



El Helenismo 7

ii. Platén. Un ser humano sélo puede ser feliz si vive en una sociedad justa. Sabemos
que esto sucede cuando cada uno de los ciudadanos hace aquello que le
corresponde y aporta el ejercicio de la virtud que caracteriza el aspecto del alma
que en ¢l domina.

iii. Aristoteles. El fin de hacer los ciudadanos justos no es otro que conseguir un
estado justo.

Las nuevas escuelas pretenden responder a esta necesidad que surge de no poderse
ya identificar con la Polis aunque cada una lo va a hacer de forma diferente:

a) Cinicos y epicureos. Su ética no serd una ética social en la medida en que no se
cree posible la solucion de los problemas de la Polis. Separaran ética de politica:

1. La ética epicurea recomienda a sus discipulos una vida apartada del contacto
con la sociedad. Renuncia al ideal de justicia social, la justicia es algo
puramente convencional que cambia de un pais a otro, y de un tiempo a otro. EI
sabio epicureo no interviene en politica, sustituye la comunidad politica por la
comunidad de amigos de caracter apolitico.

2. Los cinicos no optan por el retiro apolitico sino por una presencia activa
dedicada a la provocacion y la denuncia de lo social como perversion de la
naturaleza en una actitud claramente antisocial.

b) Los estoicos defenderdan la actuacion politica. El estoicismo preparaba a sus
discipulos para ser politicos austeros y rigidos funcionarios. Sera la ideologia del
imperio romano hasta el triunfo del cristianismo.

La libertad social, politica, ciudadana, irremisiblemente perdida, sera sustituida
por otro tipo de libertad individual de la persona que se basta a si misma
(autarquia)

1.2.3 LA BUSQUEDA DE LA SALVACION INDIVIDUAL Y EL COSMOPOLITISMO.

Asi aparece en la ética una nueva bipolaridad. Por un lado es individualista, busca la
salvacion del individuo al/ margen de la sociedad (separacion de ética y politica) pero
por el otro aparece una nueva dimension el cosmopolitismo, por encima de las
fronteras se sienten solidarios por lo que de en comun tenemos: somos todos humanos.

1.2.4 LA MORAL PARADIGMATICA.

Hay dos formas de proponer doctrinas morales:

a) Moral tedrica. Expone sus normas deduciéndolas a partir de ciertos principios. En
general en la época anterior se deducen de una determinada manera de concebir la
naturaleza humana.

b) Moral paradigmatica. Consiste en proponer ejemplos o modelos a seguir.

Ambas forman pueden darse combinadas (por ejemplo en Soécrates) pero en el
helenismo predominan las segundas.



El Helenismo 8

1.2.5 LA BUSQUEDA DE LA FELICIDAD, EL INTELECTUALISMO Y EL IDEAL DE SABIO.

Tanto epicureos, estoicos como cinicos nos han dejado prototipos, modelos ideales de
cual seria la actitud y el comportamiento a seguir por el ser humano. Cada uno de ellos
es diferente pero poseen unos rasgos en comun:

1. Su fin ultimo u objetivo es plantear un modelo de vida que nos permita ser felices.
Son, por lo tanto, morales eudemonistas.

2. La felicidad, como la virtud, solo se alcanzan a través del saber. Son, por lo tanto,
morales intelectualistas (como ocurria con la socratica)

3. Solamente el sabio es feliz. El ideal humano es, por lo tanto, el sabio.

4. El sabio se caracteriza por el autodominio (autarquia), su constancia y su sencillez.

1.2.6 LAS ESCUELAS DEL PERIODO HELEN{STICO.

Las corrientes filosoficas que se desarrollan son:
1. El epicureismo de Epicuro de Samos.
2. El estoicismo de Zenon de Citio.

3. El cinismo de Antistenes y Didgenes de Sinope.

b

El escepticismo de Pirrén de Elis y Sexto Empirico.



Epicuro 9

2 Ericuro.

2.1 Introduccién.

2.1.1 EPICURO Y EL EPICUREISMO.

La filosofia epictrea queda fijada en la doctrina de su fundador Epicuro de Samos
mientras que sus discipulos se dedicaron a transmitir las ensefianzas de quien llamaban
maestro.

Sus seguidores difundieron el epicureismo en Grecia, Asia Menor, Egipto e Italia,
traduciendo incluso sus textos al latin. Su mas destacado seguidor en Roma sera
Lucrecio quien en su poema titulado "De rerum natura" (De la naturaleza de las cosas)
hizo una defensa vehemente y bella de las doctrinas epictreas.

Personaje y doctrina polémicos fueron admirados por algunos y criticados férreamente
por otros que les acusaban de ateismo, materialismo y de llevar una vida disoluta.

Fueron perseguidos por sus ideas que iban en contra de la religion oficial y
supersticiosa asi como contra la utilizacion politica de ésta.

Tienen seguidores, aunque minoritarios y entre las capas cultas, hasta el siglo V d. C. El
triunfo del cristianismo y su monopolio moral y cultural a lo largo del medievo impidid
y reprimid este movimiento ético. En el siglo XVI-XVII se recuperaron sus textos y sus
ideas volvieron a ser tenidas en cuenta.

2.1.2 EPICURO Y EL JARDIN.

Epicuro, fundador del epicureismo, naci6 en el 341 a. C. en la
isla griega de Samos y muri6 en el afio 270 a. C.

En el ano 306 a. C. se instala en la ciudad de Atenas donde
funda su escuela que recibird el nombre de El Jardin. El
nombre proviene del jardin que tenia adosado la casa que ¢l
compro a las afueras de la ciudad cuando se instalo en Atenas.
El Jardin no era, tal como afirmaba Cicerén, un lugar dedicado
a la lujuria, sino al contrario, un huerto que proveia de
alimentos a la comunidad epictrea.

Esta comunidad tenia elementos revolucionarios para la época:

1. Como consecuencia de su cosmopolitismo era una escuela abierta a todo el mundo
sin distincion de raza, sexo o condicion social. Asi, una parte de los miembros
que la componen son mujeres y esclavos, y no solamente hombres a diferencia
de otras escuelas.

2. Para ingresar bastaba con saber leer. No era necesario dominar diversas
técnicas o conocimientos filosoficos previos, sino solamente aceptar y aprender
las enserianzas del maestro.



Epicuro 10

3. Todos ellos estdin unidos por el vinculo de la amistad, una de las mas grandes
fuentes de felicidad y refugio contra la soledad dentro de este mundo competitivo
que es la sociedad.

4. Los valores como la competitividad o el triunfo social no tenian sentido en la
comunidad: "Pasa desapercibido mientras vivas", era una de sus maximas.

2.1.3 FUENTES.

Debido a ser durante mucho tiempo una filosofia perseguida de Epicuro nos han llegado
muy pocas obras y fragmentos, entre ellos cabe destacar: las "Mdximas capitales", la
"Carta a Meneceo", la “Carta a Herodoto” y la “Carta a Pitocles”.

2.1.4 CONTEXTO HISTORICO-CULTURAL.

Es una época de crisis, inestabilidad y de inseguridad.

a) En el plano politico. Entre los afios 307 y 261 a. C. se suceden diversas guerras y
revueltas, el gobierno cambia siete veces de mano, los partidos se disputan el poder
por métodos poco ortodoxos: asesinatos, incendios, pillaje, etc. Ninguno se siente
protegido, la miseria y la muerte alcanzan a todos sin distincion.

b) En el plano cultural. Esta inseguridad se refleja culturalmente en el auge de la
supersticion y de las religiones sentimentales, en una busqueda por conocer el
futuro, el destino ante la crisis. El sentimiento de inseguridad ante el destino se
intenta mitigar recurriendo a técnicas adivinatorias (mantica). Existe por otra parte
una utilizacion politica de la religién (que ya tenia precedentes de Platon) que
intenta atemorizar al vulgo para evitar asi sus quejas o insurrecciones. Desde ella se
fomenta la creencia en la providencia (los dioses intervienen en la vida de los
seres humanos), la existencia de un juicio post-morten y la creencia en fantasmas
y otros seres terrorificos. A ello se le afiade la creencia tradicional griega en la
“moira” o destino (la fatalidad) que estd incluso por encima del poder de los
dioses.

2.2 La propuesta epictrea: El Hedonismao.

Describimos aqui los rasgos fundamentales de definen la filosofia epicurea:

“Epicuro a Meneceo, salud.

Ni el joven sea remiso en ponerse a filosofar, ni el viejo se canse de ello. No se es
demasiado joven ni demasiado viejo para la salud del alma. El que dice que no ha
llegado todavia la edad de filosofar, o ya ha pasado, se asemeja al que dice que para la
felicidad o no ha llegado todavia la edad, o ya ha pasado. Asi que debe filosofar el
joven y el viejo: éste, para que al envejecer, rejuvenezca con los bienes que le acarrea
el recuerdo del pasado; aquél, para que sea a la vez joven y hombre maduro por la
impavidez ante los sucesos futuros. Hay que meditar, pues, sobre las cosas que
procuran la felicidad, ya que cuando ella estd presente, lo tenemos todo, y cuando
ausente, todo lo hacemos por llegar a poseerla.”

Epicuro: Carta a Meneceo




Epicuro 11

1. Eudemonismo. El objetivo de su ética es posibilitar la felicidad del ser humano. La
felicidad sera el fin Gltimo que se persiga, como en Aristételes, pero mientras que en
aquél se identificaba con el obrar de la razén conforme a la virtud en Epicuro se
identifica con el placer.

“Todo lo que hacemos persigue este fin: la supresion del dolor y del miedo. Una vez
que éstos se producen en nosotros, se desencadena toda la tempestad del alma, no
pudiendo el ser viviente dirigirse, por asi decirlo, a algo que le falta, ni a buscar otra
cosa que llenar el bien del alma y del cuerpo. Porque tenemos la necesidad del placer
precisamente cuando, por no hallarse ¢l presente, sentimos dolor. Cuando no sentimos
ningun dolor no necesitamos ya del placer; y por eso decimos que el placer es el
principio y fin de la vida feliz.”

Epicuro: Fragmentos

2. Hedonismo. La felicidad se identifica con el placer (de hedoné en griego): "EI
placer el principio y el fin de una vida feliz". Por naturaleza intentamos ser felices y
lo hacemos evitando las sensaciones dolorosas y buscando las placenteras.
Sécrates, Platon y Aristoteles habian hecho consideraciones al respecto de indole
principalmente negativa (Por ejemplo para Aristoteles es so6lo un fin mas, menos
perfecto que la felicidad pues no es el fin Gltimo) Epicuro replantea el tema salvando
las dificultades. Puesto que el placer es el fin ultimo que nos puede proporcionar una
vida feliz pero hay distintos tipos de placeres habremos de saber escoger entre ellos
para constituir una cultura razonable de placeres que nos permita ser felices.

3. Intelectualismo. Adquirir esa cultura razonable de placeres, asi como, por
extension, ser feliz, es solo posible a través del saber, de la razon. Por ello, en
ultimo extremo, su propuesta serd un ideal de sabio: aquél que a través de su
sabiduria (razon) sabe elegir entre los distintos placeres aquellos que producen la
felicidad.

4. Propedéutica. Estd asociada a su intelectualismo. Es un camino previo a toda
cultura razonable de placeres, es una preparacion. Para fundamentar su ética es
imprescindible establecer una vision del mundo que destruya falsos mitos. Se trata
de componer una imagen de la realidad que sea compatible con la felicidad
humana.

5. El Tretafarmaco (remedio para los cuatro males) La funcion de la filosofia, para
Epicuro, no es la obtencion de un saber puramente teorico sino que tiene una
funcion eminentemente practica el conseguir liberar al ser humano de sus
turbaciones de cara a encaminarlo hacia la serenidad y el dominio de si mismo. Los
cuatro principales males, o turbaciones que la filosofia tiene la funcion de curar
son: el temor a los dioses, el miedo a la muerte, los deseos insatisfechos de placeres
y las penas por los sufrimientos. Para superar estos males es preciso un
conocimiento seguro sobre la realidad natural y la situacion del ser humano en ella.
En parte lo conseguimos desde la propedéutica y en parte desde su teoria ética.
Concretando:

a) La Teoria del Conocimiento nos indica qué conocimiento es cierto y seguro.

b) La Fisica (aqui la describimos bajo el epigrafe de ontologia) nos da
conocimiento adecuado de la naturaleza.



Epicuro 12

¢) La Etica nos proporciona las pautas para poder alcanzar la felicidad.

2.3 Teoria del placer: aproximacion negativa.

Epicuro afirma que "EI ser humano por naturaleza busca el placer y huye del dolor"
como principio genérico, pero ésta es una afirmacion que hay que llenar de contenido
pues hay que determinar ;jqué es el placer?

“Cuando decimos que el deleite es el fin mas importante, no lo queremos equiparar a
los placeres sensuales de los disolutos, como nos achacan muchos que no nos conocen
0 quienes pertenecen a otra escuela de diferente criterio. Estos nos censuran
injustamente. Lo que nosotros entendemos por placer es la liberacion del dolor del
cuerpo y de la angustia en el espiritu. Esto es lo que nosotros llamamos una vida
agradable, imposible de ser alcanzada con el continuo beber y divertirse, o
satisfaciendo nuestra lujuria con nifios y mujeres, o en banquetes en casa del rico, sino
por el uso sensato de la razon, por una paciente busqueda de los motivos que nos
impulsan a elegir o rechazar, y zafdndonos de las falsas opiniones que solo sirven para
turbar la paz del espiritu.”

Epicuro: Fragmentos

Epicuro hara dos caracterizaciones, ahora veremos la primera de ellas que podemos
denominar negativa pues en ella se define el placer como ausencia de su opuesto, el
dolor:

La felicidad es imposible sin la ataraxia y la aponia.

1. Para eliminar las perturbaciones espirituales generadas por la vision
dominante en la época desarrollard la propedéutica (apoyada en su teoria del
conocimiento y su fisica)

2. Para conseguir la aponia deberd desarrollar una ciencia que permita atajar el
dolor corporal cuando aparezca o permita saber evitarlo.

Esta definicion negativa no es suficiente pues /la felicidad no es la indiferencia de los
cadaveres sino también saber escoger entre los distintos placeres aquellos que son
mas estables y producen mas felicidad. Asi pues, para completar esta teoria del
placer desarrollara su definicion positiva en la que teorizara acerca de esa cultura
razonable de placeres que es la que distingue al ser humano sabio y feliz.

2.4 La propedéutica.

Tiene como mision eliminar los temores, misterios, angustias y miedos que producia la
vision dominante de la época ya que ellos imposibilitan una vida feliz al perturbar el
alma impidiendo la ataraxia.

2.4.1 LA viSION DEL MUNDO: FUNDAMENTACION ATOMISTA.

Epicuro adopta el modelo de interpretacion propuesto por los atomistas por dos
razones:



Epicuro 13

a) Le permite fundamentar cientificamente su teoria del conocimiento.

b) Le proporciona una su vision del mundo que puede liberar a los seres
humanos de las supersticiones de la religion y orientarlos hacia una vida
feliz.

24.1.1 La Ontologia y la Fisica.

Recordemos que, segin Demdcrito de Abdera, puesto que de la nada no puede
producirse nada y del no ser no puede producirse el ser, hemos de admitir que existen
unos primeros principios eternos y perdurables que sean los elementos ultimos
constitutivos del universo. Estos son los atomos (que no son ni pueden ser percibidos
por los sentidos pero su existencia es necesaria para explicar la composicion del mundo)
y el vacio (que posibilita el movimiento)

Los atomos son unidades materiales, extensas, compactas, indivisibles que ocupan un
lugar o espacio en el vacio. Estan dotados de figura geométrica y de peso (gravedad) en
virtud de la cual caen en movimiento continuo hacia el centro del universo.

La realidad, por lo tanto, estd constituida por atomos de distinto peso, tamafio y
forma, y el vacio. Estas son las dos tinicas realidades y fuera de ellas no existe nada.
Todo cuanto existe, es decir las cosas, son el resultado de la mezcla de atomos y vacio
en un estado transitorio de agregacion.

Su modelo es, ademas, mecanicista y determinista: todo sucede segun un orden causal
estricto y por causas mecanicas, sin la intervencion de ninglin ser o espiritu
sobrenatural. Por lo tanto excluye cualquier finalidad trascendente o intervencion
divina en la naturaleza.

Epicuro incluira en esta teoria el azar para romper el férreo determinismo
democriteo a través del concepto de "clinamen". Esta es la propiedad de los datomos de
desviarse espontaneamente de su caida vertical en el vacio. El “clinamen” explica la
composicion y la desagregacion (generacion y corrupcion) del universo y de las cosas
introduciendo un elemento de imprevision, de azar, de indeterminacién frente a la
necesidad absoluta que parecia presidir el atomismo de Democrito.

2.4.1.2 La Teoria del Conocimiento: el sensismo.

Epicuro comparte con Demédcrito la idea de que todo conocimiento procede de la
sensacion, modo inicamente valido de conocimiento. La sensacion es posible por la
capacidad que tienen los seres compuestos de atomos de entrar en contacto con
nosotros mismos. Para la fundamentacion de esta teoria recurre, como indicamos
arriba, a las ideas del atomismo. Segun la teoria de los “eidola” los cuerpos emiten
“eidolas” o pequenias imagenes compuestas de atomos muy sutiles que van del objeto al
organo sensorial y producen siempre certeza.

2.4.1.3 Consecuencias.

Son dos fundamentalmente:



Epicuro 14

1. Materialismo. Todo cuanto existe es material y formado por datomos, tanto el
cuerpo como el alma (compuesta por un atomo mas sutil de forma esférica
repartido por todo el cuerpo) El alma es la que permite que haya la sensacion y
por tanto el conocimiento.

2. Indeterminismo. Se rompe el necesitarismo griego al aparecer el azar como
elemento integrador del devenir de las cosas. Se rompe la rigida cadena causal

que permitia la idea de destino.

Veremos que, esta forma de entender la realidad y el conocimiento, seran determinantes
para poder realizar toda la labor critica que pasamos a describir.

2.4.2 CRITICA A LA RELIGION SUPERTICIOSA.

“Pon en practica las cosas que te he recomendado continuamente, y meditalas,
estimandolas como los elementos de la vida feliz. En primer lugar, considera a la
divinidad como un viviente indestructible y feliz, como lo indica la nociéon comun de
lo divino, y no le atribuyas nada extrafio a la inmortalidad o inconciliable con la
felicidad; piensa, en cambio, respecto de ella, en lo que es capaz de preservar su
felicidad unida a la inmortalidad. Porque los dioses existen, es evidente su
conocimiento, mas no existen como los mas se los imaginan, pues con esa manera de
concebirlos, suprimen su existencia. No es impio el que suprime los dioses del vulgo,
sino el que atribuye a los dioses las opiniones del vulgo, pues no son nociones
adquiridas por los sentidos, sino falaces presunciones, las declaraciones del vulgo
sobre los dioses. De ahi se derivan de parte de los dioses los mayores dafios y
ventajas: entregados de continuo a sus propias virtudes, reciben a sus semejantes,
considerando como extrafio a lo que no es tal”

EPICURO: Fragmentos

Hay dos objetivos en la critica a la concepcion religiosa predominante en la época:

o o7

1. La critica a una cierta teologia basada en el terror y la supersticion.

2. La critica a una cierta utilizacion de la religion como ideologia, tal como
aparece en las Leyes de Platon.

24.21 Los dioses de Epicuro.

Con su concepcion Epicuro pretende eliminar el temor que los dioses producian en la
gente.

En primer lugar, desde la comprension cientifica de la naturaleza. La explicacion
del origen y el desarrollo del mundo se realiza por medio del choque entre 4tomos, en
consecuencia, los dioses no han creado el mundo. Las fuerzas de la naturaleza se
explican por causas mecdnicas y no por fuerzas externas al sistema.

En segundo lugar, desde la critica a la concepcion vulgar de los dioses. No se critica
a los dioses sino las falsas ideas que los seres humanos se hacen de ellos y que les
hunden en el terror. Al contrario de las acusaciones que se les hacian de ateos los
epicureos defienden la existencia de los dioses e incluso su conocimiento directo.
Tenemos un conocimiento evidente pues nos llegan de ellos imagenes sutiles. Su modo



Epicuro 15

de concebirlos es diferente a la del vulgo, segun ellos, estain compuestos de atomos
sutiles en constante renovacion, sin decadencia ni desgaste. Son eternos y felices,
felicidad divina que no es compatible con su intromision por dirigir los asuntos
humanos. Los dioses viven felices y alejados en el Olimpo sin ocuparse constantemente
por la vida de los seres humanos. En consecuencia se elimina la concepcion
providencialista de los dioses que era una fuente de supersticion y terror para las
personas de la época.

2.4.2.2 Lareligion de Epicuro.

La religion no ha de ser un elemento represivo ni una fuente de temores. Ha de ser la
evidencia tranquila de la existencia de unos seres felices que viven apartados de la
complicada vida de los seres humanos.

2.4.3 CRITICA AL TEMOR A LA MUERTE.

“Acostimbrate a pensar que la muerte no es nada para nosotros, ya que todo bien y
todo mal esta en la sensacion, y la muerte es la privacion de la sensacion. Por lo cual,
el conocimiento de que la muerte no es nada para nosotros hace gozosa nuestra
condicion de mortales, no afiadiendo un tiempo infinito, sino suprimiendo el deseo de
inmortalidad. Nada es, en efecto, temible en la vida para el que estd sinceramente
convencido de que no hay nada temible en el no vivir mas. Es, por tanto, necio el que
dice que la muerte es de temer, no porque sea dolorosa su presencia, sino porque lo es
su espera: lo que no inquieta cuando se presenta es absurdo que nos haga suftir en su
espera. Asi que el mas terrible de los males, la muerte, no es nada para nosotros, pues
cuando nosotros existimos, la muerte no existe, y cuando la muerte existe, nosotros no
existimos. No es nada, por tanto, ni para los vivos ni para los muertos; para aquéllos
no existe, y éstos ya no existen. Pero el vulgo unas veces huye de la muerte como del
mayor mal, otras la busca como el fin de los males de la vida. En cambio, el sabio, ni
desea la vida, ni teme la muerte, porque ni es contrario a la vida ni estima un mal el no
vivir. Y como en los manjares no busca los mas abundantes, sino los mejores, asi en el
tiempo, no se goza con el mds largo, sino con el mas placentero. El que exhorta al
joven a vivir bien y al viejo a bien morir, es un simple, no sélo por lo que hay de
placentero en la vida, sino porque es uno mismo el ejercicio del vivir bien y del morir
bien. Pero mucho peor el que dice:

"Bello no haber nacido; o nacido, franquear cuanto antes las puertas del Hades"
Pues si dice eso tan convencido, /por qué no deja la vida? Eso esta en su mano, si es
¢sa su firme opinion; y si se chancea, tontamente lo hace en cosas que no son al

proposito”

EPICURO: Fragmentos

"La muerte no es nada para nosotros", no debe ser objeto de preocupacion. Esta
desmitificacion de la muerte estd basada en su teoria de la sensacion.

a) Segun su concepcion del alma como algo material y mortal, cuando el
organismo se disuelve, el alma desaparece y puesto que ésta es la causa principal
de la sensibilidad, desaparecida ésta, la sensacion es imposible.



Epicuro 16

b) Por lo tanto, la muerte no es nada porque es "ausencia de sensaciones'', y las
sensaciones son el principio, no sélo gnoseologico y ético, sino también vital:
estamos vivos porque sentimos.

Asi pues, aun siendo la muerte "el mas terrorifico de los males", es un mal inevitable
del cual no podemos huir. Pero esta imposibilidad de huir de la muerte no impide que el
ser humano le pierda el miedo. El miedo es producido por un sentimiento doble:

1. El hecho fisico de dejar de vivir.

2. El miedo a la vida ultraterrenal que nos podria esperar y el juicio
postmortem.

Pero:

1. La muerte deja de ser algo ante lo que los mortales deban ponerse a
temblar. Es un problema que no nos concierne puesto que: "mientras que
vivimos la muerte no existe y cuando llega a nosotros ya no existimos" (En
funcion de su teoria de la sensacion)

2. Tampoco hemos de temer el mas alla, puesto que esa unidad total que
forman cuerpo y alma desaparece después de la muerte (que se convierte en
un mero hecho fisioldgico) Tampoco habrd premios y castigos esperandonos
puesto que la muerte del cuerpo conlleva también la del alma (descomposicion o
disolucion de nuestro compuesto de atomos)

Si en el orfismo y las religiones mistéricas griegas, asi como en Platon, "filosofar es
una preparacion para la muerte" (al defender la existencia de un mas alla con justicia
post-mortem que se valora como la auténtica vida) en Epicuro "filosofar es aprender a
vivir' alejando de nosotros las supersticiones funestas y los mitos escatoldgicos (sobre
el mas alld)

2.4.4 CRITICA A LA IDEA DE FATALIDAD.

“Hay que recordar también que el futuro no es nuestro del todo, ni del todo no nuestro,
para que no esperemos que absolutamente sucedera ni desesperemos de que
absolutamente no va a suceder.

Era mejor creer en los mitos sobre los dioses que someterse a la esclavitud del destino
de los fisicos, pues aquéllos sugieren la esperanza de poder aplacar a los dioses por el
culto que se les da, y éste, en cambio, tiene una necesidad implacable. Por lo que hace
a la fortuna, no la estima, como el vulgo, como una divinidad —pues el dios no hace
nada sin orden -, ni como una causa sin fundamento so6lido, pues no piensa que ella dé
a los hombres el bien y el mal que originan la vida feliz, sino que de ella provienen los
principios de los grandes bienes y males. Estima mejor ser sabiamente infortunado
que neciamente afortunado, ya que es preferible que en nuestras acciones el dictamen
prudente no sea favorecido por la fortuna a que el dictamen imprudente sea premiado
por ella.

Todas estas cosas y las emparentadas con ellas meditalas dia y noche dentro de ti
mismo y con el que sea semejante a ti mismo, y jamas, ni en vela ni en suefio, tendras
turbacién alguna, sino que vivirds mas como un dios entre los hombres. Pues no se
parece en nada a un mortal el hombre que vive entre bienes inmortales”




Epicuro 17

’ EPICURO: Fragmentos ‘

La idea de destino y mas en su vertiente tragica entendido como fatalidad estaba muy
interiorizada en los griegos. Baste recordar la tragedia de "Edipo rey" en la que el
protagonista lucha contra su destino incansablemente de forma vana para acabar
cumpliéndolo. Es esta también una de las ideas que es fuente de temores y supersticion,
campo de actuacion para adivinos y hechiceros.

Segun Epicuro lo que sucede en el futuro esta en parte en nuestras manos aunque no
todo, por supuesto, pero no existe ningin futuro preestablecido. Para romper aquella
idea determinista recurre a la idea del azar que introduce en la fisica de Democrito a
través del concepto de “clinamen” y posibilita hablar de la libertad humana.

2.4.5 CONCLUSIONES.

Mediante la propedéutica establece una nueva vision del mundo y de la realidad que
caracteriza al Jardin como un ambito sin misterios ni revelaciones, sin promesas
trascendentes ni milagros, sin sombras fantasmales.

Ahora puede eliminar de una forma genérica los miedos y terrores que ponian en peligro
alcanzar la ataraxia pero sera necesario, ademas, una teoria positiva del placer, una
propuesta practica y activa que nos permita alcanzar la felicidad.

2.5 Teoria del placer: aproximacion positiva.

Liberado del temor religioso ser humano puede buscar el bien en este mundo. E/ bien
para Epicuro es el placer, pero hay muchos placeres y no todos igualmente buenos.
Hay que escoger entre ellos los mas estables y duraderos. Asi pues se trata de
conseguir a través de la razon una cultura razonable de placeres que haga feliz al ser
humano.

2.5.1 EL CALCULO HEDONISTA.

"Porque conocemos el placer como bien primero y congénito, y €l es principio de
todas nuestras elecciones y abstenciones, y a ¢l tendemos, juzgando todo bien por el
sentimiento, que tomamos como CANON. Y puesto que éste es el bien primero y
connatural, por eso mismo no elegimos todo placer, sino que a veces, pasamos por
alto muchos placeres, cuando de ellos se nos sigue una molestia mayor; y, al contrario,
juzgamos muchos dolores mas excelentes que los placeres porque se sigue para
nosotros un placer mayor después que hemos soportado el dolor durante mucho
tiempo. Por consiguiente, todo placer es bueno por su naturaleza, aunque no todo
placer es elegible; y, reciprocamente, todo dolor es malo, pero no todo dolor es
siempre rehuible. En teoria, todo placer es bueno para nosotros, aunque no debamos
desearlos todos; todo dolor es un mal, pero tampoco podemos evitarlos todos".

EPICURO: Fragmentos

El camino que lleva a la felicidad pasa por disfrutar del "placer como principio y fin de
una vida feliz", y como objetivo que persigue el ser humano y todos los seres vivos de
forma natural.



Epicuro 18

Para conseguir este objetivo es necesario saber previamente que hay distintos tipos de
placeres y que la intensidad y cualidad de estos placeres nos hara ovdenarlos segun un
patron determinado: la sabia eleccién de lo que es prudente y conveniente.

2.5.2 TIPOS DE PLACERES.

Epicuro distingue dos tipos de placeres:

1. Placeres en movimiento o dinamicos (cinéticos) Eliminan el dolor
encaminandonos a conseguir sensaciones agradables. Son mds intensos.

2. Placeres en reposo o estaticos (catasmaticos) Son un estado permanente de
felicidad que resulta de la posesion de un bien.

Cuando el organismo sufre un desequilibrio experimentamos dolor. El deseo surge de la
necesidad y el dolor de la falta de alguna cosa. A fin de eliminar este dolor, se ha de
satisfacer este deseo y esta satisfaccion del deseo es placentera (placer en movimiento)
pero asi como este dolor desaparece alcanzamos el placer estable que se define como
ausencia de dolor.

Por ejemplo: Una persona tiene hambre y quiere comer. El acto de satisfacer el deseo
provoca un placer en movimiento, pero si conseguimos satisfacer plenamente el deseo,
aparece el placer estable.

Segun Epicuro hemos de buscar el placer estable pues es el que nos proporciona la
felicidad. Hay un juicio de valor realizado de la siguiente manera:

1. Placeres en reposo. Sugieren estabilidad, perfeccion y felicidad. Nos acercan a
la naturaleza y nos sustraen de la locura, del vértigo, del cambio fruto de una
civilizacion decadente. Son los verdaderos fines, los que realizan la felicidad.

2. Placeres en movimiento. Sugieren la idea de desequilibrio, imperfeccion y caos
(desorden) Son medios en relacion con los anteriores, no nos proporcionan la
felicidad, pero son necesarios para alcanzar los anteriores.

La infelicidad surge como consecuencia de dar prioridad a los placeres en
movimiento, de hacer de ellos no unos simples medios sino los auténticos fines.

2.5.3 TIPOS DE DESEOS.

Estando relacionado el deseo con el placer es también preciso ser selectivos en todos
nuestros deseos y saber distinguir entre aquello que es necesario y aquello que es
superfluo.

Hace la siguiente clasificacion:

1. Naturales y necesarios. Son aquellos que eliminan el dolor. Por ejemplo cuando se
tiene sed.



Epicuro 19

2. Naturales e innecesarios. Colorean el placer pero no alejan el sufrimiento. Por
ejemplo los alimentos refinados.

3. Ni naturales ni necesarios. Tienen que ver con los valores sociales, el éxito, el
reconocimiento, etc.

Mediante la filosofia y el saber, el sabio elige -es selectivo- sus deseos, centrandose en
aquellos placeres que producen felicidad -la méxima satisfaccion y el minimo dolor-.

No hay que buscar el placer en la abundancia, sino en lo simple y natural

"En orden al calculo y a la consideracion de las cosas utiles y perjudiciales, hay que
hacer un discernimiento de todas esas cosas. Pues en ocasiones experimentamos el
bien como un mal y, a la inversa, el mal como un bien.

Consideramos como un gran bien la independencia de los deseos, no porque en
absoluto debamos tener tan s6lo lo poco, sino porque si no tenemos lo mucho,
sabemos contentarnos con lo poco, sinceramente convencidos de que disfrutan con
mas placer de la abundancia los que menos necesidad tienen de ella, y que todo lo que
es natural, es facil de procurar, y lo vano, dificil de conseguir. Los manjares frugales
proporcionan un placer igual que un trato suntuoso cuando ha desaparecido todo el
dolor de la necesidad. Pan y agua dan el placer mas grande cuando los lleva a la boca
quien tiene necesidad. El acostumbrarse a un trato de vida sencillo y frugal, por una
parte, ayuda a la salud y hace al hombre méas agil para atender a las tareas necesarias
de la vida, y por otra, cuando a intervalos nos damos a la vida refinada, nos hace mas
dispuestos y mas intrépidos para afrontar los lances de la fortuna"

EPICURO: Carta a Meneceo

Siendo la felicidad el horizonte ultimo del sabio, éste ha de eliminar todos los
obstaculos que se oponen a ella tomando como punto de partida los deseos naturales y
necesarios y como el criterio en toda eleccion o rechazo de deseos el perseguir
siempre la ataraxia y la aponia. Asi tenemos en relacion con:

1. El cuerpo. Satisfacer sus placeres es una necesidad bdsica porque el dolor que nos
puede causar su privacion (hambre, sed, frio, etc.) impide el acceso a cualquier
otro placer. El sabio epicureo sabe, gracias a su prudente moderacion, que
satisfacer estas necesidades no es costoso ni dificil: el pan y el agua se convierten
en placeres exquisitos cuando son necesarios. Es la razon (inteligencia) quien pone
limites a los placeres que el cuerpo considera ilimitados. No se trata de una critica
puritana sino de la fidelidad a una regla basica del epicureismo: la liberacion del
dolor es lo que da valor a nuestros actos. Ser esclavos de los deseos no nos hace
felices. Por ejemplo: una persona puede disfrutar emborrachdndose o haciendo una
apuesta, pero el placer derivado de satisfacer sus deseos de bebida o juego se han de
contrastar con el sentimiento del dia siguiente y con el miedo a perder el dinero.

2. El alma. Existen también unas necesidades espirituales bdsicas como serian el
equilibrio, la calma de nuestra alma, etc. La propedéutica nos procura una vision
del mundo mas positiva que nos acerca a la ataraxia. Sin embargo también hay que
evitar los dolores que nacen de la ignorancia, las falsas creencias y opiniones de
los demas (en esto se incluye la necesaria critica de los valores sociales)



Epicuro 20

De esta manera el sabio suprime los deseos inittiles y es el amo de los deseos
naturales y necesarios que utiliza de forma reflexiva. Reduce los deseos a aquello
que es puramente necesario con tal de eliminar la inquietud de poseer.

2.6 Lafelicidad y la sabiduria: el modelo de vida epictireo.

2.6.1 LA SABIDURIA AUTENTICA ES LA SABIDURIA PRACTICA.

La sabiduria auténtica es la sabiduria practica, la que nos permite alcanzar y
asegurar el bienestar del cuerpo y del alma: /a felicidad.

La fisica y su teoria de la religion han servido de fundamento tedrico para la ética
epicurea, ahora estamos en condiciones de describir cual es el camino de la felicidad y
en qué consiste la vida de un sabio epicureo:

1. La sabiduria implica una ausencia total de miedos y de angustias. La ataraxia es el
estado de aquél que no teme ni a los dioses, ni a la muerte, es un estado de
tranquilidad espiritual, de equilibrio.

2. Pero ademas de esta ausencia de perturbacion es necesario escoger los placeres que
producen la felicidad y cortan el dolor cuando sea posible.

El sabio suprimird o evitard todo lo que se opone a su felicidad, favoreciendo todo lo
que contribuya a hacer su felicidad mas completa y menos azarosa. Las consecuencias
positivas y negativas que previsiblemente han de seguir a la satisfaccion de cada deseo
han de ser cuidadosamente consideradas para determinar la conveniencia de cada
placer.

2.6.2 EL IDEAL DE AUTARQUIA: AUTODOMINIO E INDEPENDENCIA DEL SABIO.

En busca de la autosuficiencia (autarquia) el sabio reducira sus necesidades al
minimo. Su vida sera moderada, casi ascética, pues solo desde estos presupuestos
puede el ser humano ser dueiio de su propia vida.

El sabio vivira tranquilo, apaciblemente, confiado en medio de las tempestades en las
que perecen los demas, y por ello es agradable para ¢l ver a qué males se escapa por su
sabiduria.

"Las desgracias de los seres humanos tenian como origen el odio, la envidia o el
desprecio, por encima de ellos el sabio se eleva por su razén"

2.6.3 LA COMUNIDAD EPICUREA Y LA AMISTAD.

El sabio para conseguir la serenidad se retirara del bullicio del mundo evitando la
competencia con los demds y no albergando ambiciones.

La felicidad solo puede obtenerse en la vida privada, pero no en soledad, lo mejor es
vivir, como en el Jardin, en una comunidad de amigos.



Epicuro 21

El sabio epictreo llevara una vida tranquila y sencilla, lejos de las preocupaciones y de
la actividad publica, se contentard con lo que tiene en cada momento y disfrutara en
compariiia de sus amigos.

La amistad es la unica relacion interpersonal necesaria. Al principio surge de la
utilidad mutua, pero una vez nacida se hace deseable por si misma. La utilidad se
sublima y se convierte en amor.

"Comer y beber sin un amigo es devorar como un ledn o un lobo" ‘

El amor erdtico (amor-pasion) hay que rechazarlo pues no es compatible con la
serenidad mental y la imperturbabilidad de danimo. Un buen antidoto contra ese
pernicioso amor es una relativa promiscuidad que nos facilite una satisfaccion sexual
desapasionada.



Los Estoicos

3 Los EsToicos.

3.1 Caracteres generales.

3.1.1 EL ORIGEN DE LA ESCUELA.

bienes.

3.1.2 PERiODOS Y AUTORES.

Se destacan tres:

1.

Periodo antiguo (del 300 al 200 a.C.) Sus representantes mas destacados son
Zenon de Citio (335-263 a.C.) - de quién s6lo nos quedan algunos fragmentos 'y
que murid, como no era muy inusual en su tiempo, suicidandose - Cleantes y

Crisipo.

Periodo de transicion o medio (siglos Il y I a.C.) Es de carécter ecléctico, es
decir, introduce y mezcla las mejores ideas de cada sistema. También introduce
elementos misticos de acuerdo con las tendencias de la época. Inicia su
penetracién en la sociedad romana. Sus representantes que son muy poco

relevantes son Panecio y Posidonio.

Periodo romano (siglos I y II d. C.) Ya fundamentalmente romano se decanta

hacia problemas religiosos, de salvacion y providencia.
Sus representantes son Epicteto, Marco Aurelio (el
emperador romano) y Séneca (4 a.C. - 65 d. C.) Este
nacio en la ciudad de Cordoba y de joven march6 a Roma
donde llegd a ser preceptor de Neron. Siendo ya muy
mayor el mismo emperador le condenara a muerte,
condena que el filésofo cumplird tranquilamente
abriéndose las venas. Dejo una obra muy extensa, entre
ellas la Carta a Lucilio, De la providencia, Sobre la
felicidad, Consolacion a Helvia, etc.

3.2 FEticay participacién politica.

3.21

En el caso de los estoicos el no concebir ya la polis como el Aambito natural de la
actuacion politica del ser humano no les lleva a un apoliticismo. Zen6n no ofrecia

DIMENSION SOCIAL.

La escuela estoica fue nombrada asi porque el lugar de Atenas
donde iban los muchachos a aprender la ensefianza de esta
doctrina era la "stoa", una especie de porches decorados con
pinturas, punto de encuentro de muchos atenienses.

Fue fundada por Zenon de Citio en el 301 a. C. éste era hijo de
un rico mercader, se dedico a la filosofia cuando, como
consecuencia de un naufragio, su padre perdid gran parte de sus




Los Estoicos 23

una actitud resignada y de renuncia (que posteriormente se abrird paso en muchos casos
en el estoicismo) sino la participacion activa en las posibilidades abiertas por las
nuevas monarquias helenisticas.

Se abre asi una relacion entre la escuela y el poder, no solo legitimando éste, sino que
también induciéndole a que intentase mejorar la condicion humana, mediante la
ordenacion del Estado segun el logos o razon universal.

Este estrecho vinculo se ve de nuevo en Séneca y Nerdén o Marco Aurelio. De hecho el
estoicismo fue durante mucho tiempo la ideologia oficial del imperio romano.

Vemos pues que aunque la ética estoica tenga una dimension individual también
tiene una dimension social, en linea con Platon o Aristoteles.
3.2.2 COSMOPOLITISMO.

Ahora, a diferencia de ellos, el ambito de aplicacion ya no es la polis, sino que es
mucho mas amplio: el cosmos.

Zendn en su Politeia, de la que s6lo nos han quedado fragmentos, formulaba el nuevo
ideal politico adaptado a la nueva situacion del mundo:

1. Los seres humanos son iguales y no deben vivir separados sino unificados en un
solo Estado.

2. El mundo es una polis a cuyo servicio es hermoso dedicarse.

3. La ciudad del mundo no comprende, sin embargo, unicamente a los seres
humanos, sino a ellos y al cielo o a los dioses astros, esto es, a todos los seres
dotados de entendimiento, regidos y gobernados por una misma ley universal
que es la Razon o logos divino, idéntico al cosmos (panteismo) y al que
convienen también los nombres de Providencia o destino.

3.3 La cosmovision estoica.

3.3.1 EL UNIVERSO.

“Estaria de sobra demostrar que una obra tan grande no se mantendria sin quién la
conservara, y que la uniéon y los movimientos de los astros no son debidos al impulso
del azar, puesto que las cosas que el azar mueve, con frecuencia se perturban y
rapidamente chocan; que es el imperio de la ley eterna quien gobierna esta agil
velocidad que tantas cosas arrastra en el mar y la tierra, tantas estrellas
resplandecientes que brillan en disposicion ordenada; que no seria este orden propio
de la materia erratica, ni unos elementos reunidos por el azar no estarian con tanta
maestria equilibrados, que el peso inmenso de la tierra se mantuviera inmoévil mirando
entorno suyo la veloz carrera del cielo, que los mares encajados en sus profundidades
bafiaran las tierras sin que el tributo de los rios los hiciera crecer, que de las mas
pequenas semillas nacieran los grandes arboles”

Séneca, De providencia, 1, 2




Los Estoicos 24

El orden del universo, que Epicuro afirmaba que era fruto del azar, no puede ser fruto
del azar sino de una inteligencia o razén universal. Como sino podria darse el gran
espectaculo del mundo, el firmamento, la belleza de las plantas, la perfeccion de los
animales o la del ser humano.

“El destino nos gobierna y desde que nacemos esta dispuesto lo que ha de durar
nuestra vida. Una causa depende de otra causa, y el orden eterno de las cosas
determina el curso de los asuntos privados y de los publicos. Por eso se ha de soportar
todo con coraje, puesto que no es por azar, como creemos, sino por orden que
acontecen las cosas. De mucho antes estad establecido de que habras de disfrutar y
porqué habras de llorar, y por bien que parezca muy diversa la vida de cada hombre, a
fin de cuentas, todo se reduce a que siendo mortales, recibimos cosas mortales. ;Por
qué entonces nos indignamos? ;Por qué nos quejamos? Para esto hemos nacido...
(Cual es el deber de un hombre virtuoso? Abandonarse al destino. Es un gran
consuelo ser conducido con el universo. Sea lo que sea aquello que ha dispuesto que
asi vivamos y asi muramos, a la misma ley estan los dioses sujetos, una corriente
irrevocable se lleva igualmente las cosas humanas y las divinas. El mismo creador y
rector del universo escribid ciertamente los decretos del destino, pero ¢l también los
cumple. Ordend una vez, obedece siempre.”

Séneca, De providencia, 5,V

Hay, ademds, un rechazo de la idea de azar: todo cuanto sucede en el universo
sucede siempre por algin motivo o causa, nada es obra del azar o de la
improvisacion, pues todo esta dirigido por la razén universal que ordena el
universo mediante la providencia. Todo, las nevadas, el brote de las flores, la caida de
las hojas, etc. Todo responde a un plan disefiado por este logos universal.

El universo estd ordenado  cosmos (todo ordenado)
Por la razén universal logos (ley)
Que obra segtn un fin telos (finalidad)

Dios penetra enteramente el cosmos (panteismo) manifestindose como fuego, como
neuma o espiritu, como alma o entendimiento. La divinidad es providencia y destino
(de forma totalmente opuesta a la concepcion de Epicuro) que gobierna, desde su
interior, el mundo, resolviendo sus males particulares en la armonia del Todo.

De esta manera, el estoicismo se volvid en gran medida a la filosofia de Heraclito y
predico el determinismo mas riguroso.

3.3.2 EL SER HUMANO: ANTROPOLOGIA.

El ser humano es considerado como un microcosmos porque se compone de los dos
principios basicos que se encuentran en la naturaleza: El pasivo, representado por el
cuerpo, y el activo que es el alma racional.

Pero el ser humano no soélo refleja el universo, sino que también participa de él y
estd en comunion universal. Puesto que el logos o razon universal regula y ordena
todos los acontecimientos del universo, de la misma manera, la razon humana habra



Los Estoicos 25

de autodirigir y autogobernar sus acciones. Ello sin olvidar que forma parte de ese
universo y que se ha de plegar al logos universal.

3.4 El eudemonismo y el ideal de sabio estoico.

3.4.1 LOS OBSTACULOS PARA ALCANZAR LA FELICIDAD.

El objetivo ultimo del estoico es alcanzar la felicidad, pero dos son las fuentes
principales de sufrimiento que se oponen a ese proposito:

1. Elir contra del destino, contra el logos o razon universal.
2. El dejarse arrastrar por las pasiones, por su parte irracional.

Las dos son las caras de una misma moneda. Para poder superarlas propondran el
autodominio y el saber. Su propuesta de modelo de vida también serd un ideal de
sabio.

3.4.2 EL MODO DE SUPERARLOS.

3.4.2.1 Como no ir contra el destino.

La tinica manera de no ir contra el destino es intentando conocerlo y asumiéndolo. El
objetivo principal del sabio estoico es conocer el logos, la ley del devenir y el
acontecer para seguirlo y cumplirlo.

El sabio estoico es precisamente aquella persona que conoce esta Razén o logos
universal que penetra y gobierna providencial y necesariamente el mundo, aceptandola
voluntaria y amorosamente.

Puesto, que todo esta determinado y nada puede hacerse para cambiar el rumbo de
los acontecimientos, el necio que se rebela ante el destino solo alcanza la
desesperacion y el sufrimiento. Es como quien nada contra corriente s6lo consigue
cansarse para terminar siendo arrastrado por ella.

La verdadera libertad (equiparable aqui a sabiduria) consiste en aceptar el destino
serenamente y cumplirlo.

3.4.2.2 Como no dejarse arrastrar por las pasiones.

El acuerdo de la razén y la voluntad individuales con la razén y la voluntad
universales se manifiesta en una disposicion permanente del alma que es la virtud, el
bien supremo, independientemente del sufrimiento o el placer, que es la verdadera
felicidad.

Esta es la vida "conforme a la naturaleza" (logos) donde nuestra razén no se deja
arrastrar por las pasiones, ni tiene un caracter particular (errado y malo) sino que se
manifiesta como una parte del logos, que se manifiesta en nosotros (la divinidad en
nosotros)



Los Estoicos 26

Este modo de obrar "conforme a la naturaleza" supone un dominio de nuestra razén
sobre nuestro instinto, sobre nuestras pasiones.

Dentro del alma humana existe una fuerza contraria al logos o razon: son los efectos
de las pasiones. Hace falta una gran fuerza de voluntad para conseguir su dominio.

El sabio es aquél que no pierde el norte (logos) dejandose:

1. Enganar por ilusiones momentaneas.

2. Hundiéndose por desgracias aparentemente catastroficas.
La vida virtuosa estard al servicio de la razon, lo que significa:

1. Abstenerse de disfrutar los placeres.

2. Saber soportar sin inmutarse los dolores y los sufrimientos (apatia)
Es su famosa maxima "Abstente y aguanta":

1. Abstente: puesto que los placeres y las pasiones son las fuentes de las
perturbaciones espirituales.

2. Aguanta: pues eso que son tus males particulares estan al servicio del
equilibrio del todo, segin el orden y el designio del logos. Nos corresponde
cumplir imperturbables nuestro destino.

3.4.3 LA VIDA FELIZ.

Una vez libres de las cadenas de las pasiones irracionales, y en plena comunion con
el logos universal, e/ alma puede alcanzar la tranquilidad (ataraxia), la
imperturbabilidad (apatia) y el autodominio (autarquia) condiciones indispensables
para una auténtica vida feliz (eudemonia).



Los Cinicos. 27

4 Los CiNICOS.

4.1 La secta del perro.

La escuela cinica fue fundada por Antistenes (445-365 a. C.) y su seguidor mas célebre
fue Diogenes de Sinope (413-324 a. C.) Cinico significa perro en griego, y su
denominacién se deriva del modo de vida independiente y asocial que defendian. A
continuacion recogemos los datos biograficos mas importantes de estos dos fildsofos:

4.1.1 ANTISTENES (445-365 A. C.)

Antistenes nacio en Atenas y fue el prototipo de sabio austero y solitario, con una
confianza radical en el ser humano individual y una desconfianza total en las
instituciones de cualquier clase. Fue uno de los filosofos mas relevantes de su época,
discipulo directo de Socrates, tuvo a su vez una influencia decisiva en algunas de las
escuelas que se formaron en este periodo, tanto por sus teorias, como por su actitud y su
forma de vida. Es considerado precursor de la escuela cinica a través de Didgenes y de
Crates, y de la escuela estoica a través de otro de sus seguidores, Zenon de Citio.

Un buen dia Antistenes decidid prescindir de todo lo superfluo y
fundar su propia escuela. Lo hizo en un gimnasio en las afueras de
Atenas llamado cinosarges, que quiere decir el perro blanco (perro
raudo o veloz, segun otras versiones), dando lugar a la duda de si de
esta circunstancia deriva el nombre de la escuela cinica. El cambio
es tan radical que se manifiesta también externamente, viste ahora
un manto, un zurron y un baston, indumentaria que se convierte en
el uniforme del cinico. Prescinde de una manera decisiva de todo lo
que no puede llevar encima, con la intencién de librarse de los
caprichos de la fortuna y regir su propio destino. El objetivo es
alcanzar la felicidad y esto se consigue si uno depende solo de si
mismo. Lo fundamental para el cinico es la autarquia, es decir la
independencia  de  todo  condicionamiento  exterior, la
autosuficiencia, que puede aprenderse pero que requiere un esfuerzo. Atras queda todo
aquello que considera que ya no le pertenece al sabio, la familia, el dinero, la fama y
sobre todo sus antiguos pensamientos. Antistenes vivia segun su propia ley, la que €l
mismo eligid para si, de acuerdo con la virtud personal que libremente asumid. Las
leyes establecidas, las convenciones sociales no eran para este sabio, que como todos
los cinicos despreciaba las normas, las instituciones, las costumbres y todo lo que
representa una atadura para el ser humano. Predicaba una vuelta a la naturaleza como
revulsivo a la domesticacion social y cultural que se imponia en las ciudades. Poseia
una amplia cultura y escribio numerosos libros, Didogenes Laercio los agrupa en 10
voliimenes y nos da el titulo de casi 60 escritos, de los cuales actualmente tan solo se
conservan 2 breves fragmentos (Sobre Ayax y Sobre Ulises)

4.1.2 DIOGENES DE SINOPE (413-324 A.C.)

Diogenes de Sinope nacid en Sinope (Asia Menor) Su figura enseguida pasé a ser una
leyenda de provocacion y la imagen del sabio cinico por excelencia, de aspecto
descuidado, burlon y sarcastico. Su forma de vida perruna, su estilo agresivo, su



Los Cinicos. 28

comportamiento siempre en contra, le diferencian sin confusiones. Vivia en un tonel,
buscaba a plena luz del dia con un candil, nada menos que al hombre, se masturbaba en
publico, comia carne cruda, escribia libros a favor del incesto y del canibalismo. Si
alguien es el prototipo de trasgresor, ese es Didgenes de Sinope. Su padre era banquero
y cuenta Didgenes Laercio que un buen dia decidié consultar al oraculo y recibié como
respuesta "invalidar la moneda en curso", que como todas las respuestas de los oraculos
era enigmatica, dicha respuesta tenia al menos tres sentidos: falsificar la moneda,
modificar las leyes o transmutar los valores. Didgenes no quiso elegir e hizo las tres
cosas, el resultado fue la expulsion y el destierro de Sinope. Ellos me condenan a irme y
yo les condeno a ellos a quedarse, fue su irdnico comentario. Forzado por estas
circunstancias deambul6 por Esparta, Corinto y Atenas, en esta ciudad frecuentd el
cinosarges y se hizo discipulo de Antistenes, optd por llevar una vida austera y adopto
la indumentaria cinica, como su maestro. Desde sus comienzos en Atenas mostrd un
cardcter apasionado, llegando Platon a decir de €l, que era un Sécrates que se habia
vuelto loco.

Pone en practica de una manera radical las teorias de su maestro Antistenes. Lleva al
extremo la libertad de palabra, su dedicacion es criticar y denunciar todo aquello que
limita al ser humano, en particular las instituciones. Propone una nueva valoracion
frente a la valoracion tradicional y se enfrenta constantemente a las normas sociales. Se
considera cosmopolita, es decir, ciudadano del mundo, en cualquier parte se encuentra
el cinico como en su casa y reconoce esto mismo en los demas, por tanto el mundo es de
todos. La leyenda cuenta que se deshizo de todo lo
que no era indispensable, incluso abandon6 su
escudilla cuando vio que un muchacho bebia agua
en el hueco de las manos. Conoci6 a algunos de los
filosofos y gobernantes de la época, se cuenta la
anécdota de que estando un dia en las afueras de
Corinto, se le acerco a Alejandro Magno y ofrecid
concederle lo que quisiera, a lo que el filésofo
respondid simplemente: “Apdrtate a un lado que
me quitas el sol”. Esta anécdota pretende reflejar |
claramente que el sabio no necesita nada de los |
poderosos, que esta por encima de las riquezas
materiales y de la ambicion del poder. Esta actitud crea una radical separacion con los
politicos. Todo esto es posible pero se necesita un duro entrenamiento (ascesis) Escribid
algunos libros, que se han perdido, pero todos los indicios hacen suponer que eran de
caracter breve y en forma de maximas o sentencias agudas e irdnicas, segun sus
comentaristas. Murié en Corinto, su muerte, como no podia ser de otra manera, también
es motivo de anécdotas. Segin algunos murid por su propia voluntad, suiciddndose
mediante la contencion del aliento, duefio de su destino y del momento de su muerte.
Segun otros murié de las mordeduras de un perro, esta vez de los de cuatro patas o de
una indigestion por comer pulpo crudo. Sus amigos levantaron un monumento en su
honor, que consistia en una columna coronada por un perro de marmol.

4.2 Lasociedad como problema.

Mas alla del apoliticismo de otras escuelas helenisticas los cinicos consideran que
ninguna transformacion de la sociedad es posible y ello es asi porque creen que lo
social formaba parte del problema no de la solucion.



Los Cinicos. 29

Toda sociedad sera siempre por definicion amoral, como toda ley externa que se
quiera imponer a la autonomia del individuo. Sea cual sea su organizacion
(democratica, aristocratica o autocratica) sélo puede sustentarse sobre el poder, es decir,
mediante la violencia sobre el individuo particular.

La funcion de toda institucion social es des-moralizar, configurar voluntades y
acordar actos externos a los patrones tenidos por necesarios y convenientes. Ante la
desmoralizacion a que el Estado somete al individuo el cinismo opone su moral de
resistencia: la autarquia.

4.2.1 COMPARACION CON OTRAS ESCUELAS HELENISTICAS.

El cinismo es una moral de resistencia, plenamente emancipada y antisocial:
1. Ante el retiro apolitico del sabio epiciireo postula su presencia antipolitica.

2. No s6lo mantiene la apelacion a la naturaleza del estoicismo, sino que
denuncia lo social como perversion de la naturaleza.

Los cinicos proponen un modelo de vida autarquico como medio de liberacion de las
necesidades externas, es decir, sociales. Se es autosuficiente para poder vivir fuera
del Estado, para no depender en nada de la sociedad.

4.2.2 LA CRITICA DE LA CULTURA Y LA CIVILIZACION.

"Acaso nunca en la historia del pensamiento se encontrara tal desprecio hacia las
convenciones sociales unido a una sed de independencia tan grande y a una franqueza
tan brutal"

Jean Brun: Historia de la filosofia. Ed. S. XXI

El cinismo es eminentemente una critica de la cultura, de la civilizacion y de sus
frutos mas refinados: los mitos, las costumbres, las instituciones, las normas, las
ideologias y la religion.

1. La religion. Rechazan el politeismo y defienden el monoteismo que, en su
version, equivale a un ateismo practico. Rechazan el culto, la supersticion, los
ritos inicidticos y la idea de la inmortalidad del alma. Critican el clero y cuando
¢ste pide dinero.

“Viendo en cierta ocasion como los sacerdotes custodios del templo conducian a uno
que habia robado una vasija perteneciente al tesoro del templo, comentd: «Los
ladrones grandes llevan preso al pequeio.»”

“Cierto dia observo a una mujer postrada ante los dioses en actitud ridicula vy,
queriendo liberarla de su supersticion, se le acerco y, de acuerdo con la narracion de
Zoilo de Perga, le dijo: « ;No temes, buena mujer, que el dios esté detras de ti (pues
todo esta lleno de su presencia) y tu postura resulte entonces irreverente? »”

“A los que se inquietaban por sus suefios, les censuraba que descuidaran lo que hacian
despiertos y se preocuparan en cambio tanto de lo que imaginaban dormidos.”




Los Cinicos. 30

“Alguien muy supersticioso le amenazo: « De un solo pufietazo te romperé la cara »”;
Diogenes replico: « Y yo, de un solo estornudo a tu izquierda te haré temblar'. »”

“Al ser iniciado en los misterios orficos, como el sacerdote aseguraba que a los
admitidos en los ritos les esperaban innumerables bienes en el Hades, le replico: «

(Por qué, entonces, no te suicidas? »”

“A quien le decia que la vida era un mal, lo corrigid: « No la vida, sino la mala vida »”

Diogenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos ilustres

2. Valores sociales. Desprecian el dinero, la fama y la nobleza. La unica nobleza
es la que otorga la virtud. Muchas de sus burlas se dirigen contra la pretension
de superioridad basada en la idea de linaje o de patria. El desprecio del dinero se
deriva de que en €l ven la cristalizacion de todas las relaciones sociales: es la
expresion exacerbada de lo antinatural, de lo convencional.

3. Desprecio de las convenciones sociales y de todas las diferencias que se
fundan en ellas:

a. Se debe abolir la diferencia entre lo publico y lo privado, oposicion
sobre la que se asientan los usos y las costumbres.

“Solia hacerlo todo en publico, las obras de Deméter y las de Afrodita®>. Y lo
justificaba argumentando que si comer no es un absurdo, no es absurdo hacerlo en la
plaza publica; y como resulta que comer es natural, también lo es hacerlo en la plaza
publica. Se masturbaba en publico y lamentaba que no fuera tan sencillo verse libre de
la otra comezon del hambre frotandose las tripas.”

“Habiéndole uno invitado a entrar en su lujosa mansion, le advirtido que no escupiese
en ella, tras lo cual Didgenes arrancd una buena flema y la escupi6 a la cara del duefio,
para decirle después que no le habia sido posible hallar lugar mas inmundo en toda la
casa”

“Solia decir, como sabemos por Hecaton en sus Sentencias, que es preferible la
compaiiia de los cuervos a la de los aduladores, pues aquéllos devoran a los muertos;
éstos, a los vivos.”

Diégenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos ilustres

b. Abolicion de la diferencia entre los seres humanos por razon de raza,
lengua o patria (por ejemplo la distincioén entre griegos, barbaros) Ellos
defienden el cosmopolitismo, término que acufia Diogenes.

c. Abolicion de las diferencias establecidas por nomos entre esclavos y
libres, hombres y mujeres. Ellos defienden el igualitarismo. En relacion
con la esclavitud tenian en la practica una actitud mas ambigua ya que
para el ser humano en el helenismo la esclavitud era un acontecimiento
que se acogia con el mismo estado de animo que una catastrofe natural.
Para el cinico es un avatar de la fortuna, al que se hace frente con la

! Estornudar a la izquierda era de mal agiiero.

2 Deméter es la diosa de la alimentacion y la agricultura, y Afrodita es la diosa del amor.



Los Cinicos. 31

misma impasibidad y ante el que -como ante cualquier otra situacion
incomoda- no busca huir, sino que lo acepta como un ejercicio que le
prepara para la autarquia. Respecto de la mujer, la igualdad entre los
sexos es claramente sostenida en la teoria como en la practica.

4. Insumision: contra la ley. Ciudadano del mundo es ciudadano de ninguna parte
y a las leyes de ninguna parte deben acatamiento.

5. El Estado. Todo sistema politico se caracteriza por su agresividad, basada tanto
en razones de "politica" interna cuanto de temor a la preponderancia del Estado
vecino. La defensa del Estado, que convierte su territorio en patria, se proyecta
en un afdn siempre expansionista (imperialismo) caracteristico de todo
nacionalismo. E/ Estado que, puertas adentro, se presenta como pacto de
garantia contra el homicidio y lo castiga inflexiblemente, se complace en
organizar, puertas afuera, la matanza masiva, premiando el celo en la misma y
castiga al que renuncia a participar en ella.

6. Contravalores. Ante la irracionalidad social no hay solucion alternativa:
existe el problema pero no la solucion. Didgenes defiende el canibalismo y el
incesto (la exclusion de éste es la base de toda sociedad posible) En su
Republica propone una antiutopia. No pretende definir una sociedad perfecta
siguiendo el modelo platonico sino, mas bien, defender un modo de vida asocial,
reducir la organizacion social al minimo imaginable desde un individualismo
radical: la mejor sociedad es la menos sociedad posible.

4.3 La busqueda de la felicidad y la vuelta a la naturaleza.

Como en los sofistas, también los cinicos reflexionan sobre el conflicto entre physis y
nomos. La busqueda de la felicidad esta vinculada a una vuelta a la naturaleza.
Definen la naturaleza negativamente como todo lo que no es cultura.

4.3.1 LA NATURALEZA COMO SIMPLICIDAD.

La naturaleza se definiria en primer lugar como simplicidad frente a la maultiple
complejidad de lo initil que es la caracteristica de toda civilizacion. Sencillez frente
al agobio y arbitrariedad de la organizacion social.

La civilizacion que, por una parte, complica la satisfaccion de las necesidades
primarias por medio de infinidad de convenciones, reglas y usos, convierte al ser
humano, por otra parte, en esclavo de nuevas necesidades perfectamente
prescindibles y superfluas. Este se vuelve asi cada vez mas dependiente de lo
externo, menos dueiio de si mismo. Por ello se impone una vuelta a la naturaleza.

“Relata Teofrastro en su Megdrico que, observando en cierta ocasion a un raton que
correteaba sin rumbo fijo, sin buscar lecho para dormir, sin temor a la noche, sin
preocuparse de nada de lo que los humanos consideran provechoso, descubrié el modo
de adaptarse a las circunstancias. Fue el primero, dicen algunos, que dobld su manto al
verse obligado a dormir sobre ¢l; que llevo alforjas para poner en ellas sus
provisiones, y que hacia en cualquier lugar cualquier cosa, ya fuese comer, dormir o




Los Cinicos. 32

conversar. Asi solia decir, sefialando al portico de Zeus y al Pompeyon’, que los
atenienses le habian provisto de lugares para vivir.

Baston, al principio, no lo uso6 sino estando enfermo. Pero posteriormente lo llevaba a
todas partes, no sélo por la ciudad, sino también por los caminos, juntamente con la
alforja. Asi lo atestigua Olimpiodoro, magistrado de Atenas y Polieucto, el orador, y
Lisanias, el hijo de Escrion.

Encargd a uno que le buscase una choza donde vivir, pero como éste se demorara, se
alojo en un barril del Metron®, segan él mismo narra en sus Carfas. En verano se
revolcaba en la arena ardiente y en el invierno abrazaba las estatuas cubiertas de nieve,
gjercitandose ante todo tipo de adversidades”

Observando cierta vez un nifio que bebia con las manos, arrojé el cuenco que llevaba
en la alforja, diciendo: « Un nifio me super6 en sencillez.» Asimismo se deshizo de su
escudilla cuando vio que otro nifio, al que le se habia roto el plato, recogia sus lentejas
en la cavidad de un pedazo de pan”

“Proclamaba que los dioses habian otorgado a los hombres una vida facil, pero que
éstos lo habian olvidado en su busqueda de exquisiteces, afeites, etc. Por eso, a uno
que estaba siendo calzado por su criado, le dijo: «No seras enteramente feliz hasta que
tu criado te suene también las narices, lo que ocurrira cuando hayas olvidado el uso de
tus manos».”

Diégenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos ilustres

4.3.2 LA NATURALEZA COMO EQUILIBRIO.

Dentro de la polis la desigualdad de fortunas y las jerarquias, la oposicién de clases
sociales y, resultado de ello, la revuelta. Ninguna reforma social, ningin proyecto
utopico puede acabar con ese diferencia fundamental que se establece entre los
individuos en cuanto aparece algun tipo -por primitivo que éste sea- de organizacion
social.

La organizacion social al establecer diferencias entre los individuos genera la
rivalidad y el enfrentamiento dando asi origen a una segunda naturaleza
competitiva y hostil. La economia es la sintesis de todos los desequilibrios al ser un
sistema autonomo basado en el beneficio, la acumulacion sin zelos (fin u objetivo):
es lo antinatural por excelencia.

“Afirmaba también que las cosas de mucho valor tenian muy poco precio, y a la
inversa: una estatua llega a alcanzar los tres mil dracmas mientras que un quénice de
harina se vende a dos ochavos”

Diégenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos ilustres

* El Portico de Zeus estaba situado al oeste del dgora. El Pompeyon era un establecimiento publico en que
se guardaban estatuas y objetos necesarios para las procesiones (pompé: procesion)

4 Metron era el templo consagrado a la madre de los dioses, Cibeles. En sus dependencias se alojaba
también el archivo de la ciudad.



Los Cinicos. 33

4.4 Elideal de sabio.

(Como se concreta esa vuelta a la naturaleza?

4.4.1 EL ESCEPTICISMO CINICO.

Representa el rechazo de la metafisica dogmatica y su pretension de afirmar un
mundo fantasmal con desprecio de los sentidos y el cuerpo.

Defienden un escepticismo practico que es mas bien una denuncia de los excesos de
la razéon dogmatica, fundado recelo frente a la impostura de los grandes sistemas que
aplastan lo real con su oneroso edificio de principios inconmovibles y ridiculas
sutilezas. Es también un escepticismo profilactico, inmunizacion ante prejuicios y
lugares comunes establecidos.

La necesidad de creer es de las mas superfluas. Esforzarse en descreer: ese es el
deber del sabio. Como en toda ética de raigambre socratica hay un proceso ascendente
de la ignorancia al saber practico: saber que coincide con virtud pero por motivos
diferentes a los motivos socraticos.

4.4.2 FEL SABERY LA VIRTUD: EL IDEAL DE SABIO.

El saber enciclopédico, el cultivo de las disciplinas ordinarias, no es mas que un estorbo
para el saber: s6lo hay una disciplina, la que trata acerca de la vida feliz, la ética.
(De qué sirve la geometria, la politica, la retorica, etc. para quien ha alcanzado el
gobierno de si mismo? No se trata de saber mucho, sino de saber lo fundamental, de
saber vivir.

“A uno que le reprochd: «Te dedicas a la filosofia y nada sabes», le respondio:
«Aspiro a saber, y eso es justamente la filosofia.»”

Preguntado acerca de qué beneficio habia obtenido de la filosofia, contest6: «Como
minimo, estar preparado para cualquier contingencia.» Preguntandole uno de donde
era, respondio: «Ciudadano del mundo.»”

“A uno que le manifesto el deseo de filosofar junto a él, Didgenes le entregd un atiin y
le ordend seguirle. Aquél, avergonzado de llevarlo, se deshizo del atin y se alejo.
Dibgenes se encontrd con ¢l al cabo de un tiempo y, riéndose, exclamd: «Un atiin ha
echado a perder nuestra amistad. »”

Diégenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos ilustres

Los seres humanos viven encadenados a sus falsas necesidades, cegados por apariencias
ilusorias y creencias erréneas. Se ocupan de varias e inttiles empresas que les dejan
exhaustos e insatisfechos.

Se alcanza la inteligencia, se empieza a entender lo fundamental, cuando el ser humano
toma conciencia de su estado de ceguera y designa con ésta el orgullo, la presuncion, la
vanidad, la osadia que produce la ignorancia. Para quien ha llegado a la inteligencia
de lo que realmente importa, todo lo demas sobra. De tal forma que es la virtud la
que nos hace sabios (invirtiendo la ecuacion socratica)



Los Cinicos. 34

Para disipar esa niebla, esa ceguera, los cinicos someten sus semejantes a un
tratamiento de "shock" con el inico medio a su alcance, la palabra y el ejemplo. Se
convierten en agitadores de conciencias, denunciantes implacables y mordaces de la
locura humana, en perros rabiosos cuya mordedura de risa y desprecio produce el mas
saludable efecto: llega a veces a sanar aquella locura.

“Se acercd a Anaximenes, el orador, que era extremadamente obeso, y le propuso:
«Concede a nosotros, mendigos, parte de tu estomago; nosotros saldremos ganando y
para ti sera un gran alivio.» Cuando el mismo orador peroraba, Didgenes distrajo a su
audiencia esgrimiendo un pescado. Irritado aquél, Didgenes concluyo: «Un pescado
de un dbolo desbarato el discurso de Anaximenesy.”

“Se comportaba de modo terriblemente mordaz: echaba pestes de la escuela de
Euclides, llamaba a los didlogos platonicos pérdidas de tiempo; a los juegos atléticos
dionisiacos, gran espectdculo para estipidos; a los lideres politicos, esclavos del
populacho. Solia también decir que, cuando observaba a los pilotos, a los médicos y a
los filosofos, debia admitir que el hombre era el mas inteligente de los animales; pero
que, cuando veia a intérpretes de suefios, adivinos y a la muchedumbre que les hacia
caso, o a los codiciosos de fama y dinero, pensaba que no habia ser viviente mas necio
que el hombre. Repetia de continuo que hay que tener cordura para vivir o cuerda para
ahorcarse”

“Cierta vez que nadie prestaba atencion a una grave disertacion suya, se puso a hacer
trinos. Como la gente se arremolinara en torno a él, les reprochd el que se precipitaran
a oir sandeces y, en cambio, tardaran tanto en acudir cuando el tema era serio. Decia
que los hombres competian en cocearse mejor y cavar mejor las zanjas, pero no en ser
mejores. Se extrafiaba asimismo de que los gramaticos se ocuparan con tanto celo de
los males de Ulises, despreocupandose de los suyos propios; de que los musicos
afinaran las cuerdas de sus liras, mientras descuidaban la armonia de sus disposiciones
animicas; o de que los matematicos se dieran a observar el sol y laguna, pero se
despreocuparan de los asuntos de aqui; de que los oradores elogiaran la justicia, pero
no la practicaran nunca; o de que, por tltimo, los codiciosos echasen pestes del dinero,
a la vez que lo amaban sin medida. Reprochaba asimismo a los que elogiaban a los
virtuosos por su desprecio del dinero, pero envidiaban a los ricos. Le irritaba que se
sacrificase a los dioses en demanda de salud y, en el curso del sacrificio, se celebrara
un festin perjudicial a la salud misma. Se sorprendia de que los esclavos, viendo a sus
duenos devorar manjares sin tregua, no les sustrajeran algunos.”

“Elogiaba a los que, a punto de casarse, se echaban atrds; a los que, yendo a
emprender una travesia maritima, renunciaban al final; a los que proyectaban vivir
junto a los poderosos, pero renunciaban a ello.”

“Decia imitar el ejemplo de los maestros de canto coral, quienes exageran la nota para
que los demas den el tono justo.”

“En otra ocasion, gritd: « jHombres a mi!» Al acudir una gran multitud les despachd
golpeandolos con el baston: «Hombres he dicho, no basuray.”

Diogenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos ilustres

4.4.3 LA VIDA FELIZ.

Su ética es paradigmatica por excelencia, su vida es su mensaje, su accion un modo de
difundir sus ideas. Teoria y praxis aparecen en ellos indisolublemente unidas.



Los Cinicos. 35

Su modelo de vida es un modo de vida sencillo, como el de los animales, como un
perro. Pero hay que tener cuidado: no hay nada menos natural que, en una sociedad
civilizada, volver a la naturaleza. En los cinicos este retorno tiene un sentido que hay
que matizar. "El ser humano es un animal enfermo" (Como ya decian Hegel, Nietzsche
y Unamuno) que ha perdido irremediablemente la inocencia y aquella ingenua relacion
con la naturaleza le estd negada para siempre.

“Estaba en una ocasion pidiendo limosna a una estatua. Preguntandole por qué lo
hacia, contesto: «Me ejercito en fracasar.» Para mendigar —lo que hacia a causa de su
pobreza- usaba la formula: «Si ya has dado a alguien, dame también a mi; si no,
empieza conmigo.»”

“« ¢Por qué —se le pregunto- la gente da dinero a los mendigos y no a los filosofos?»
«Porque —repuso- piensan que, algin dia, pueden llegar a ser invalidos o ciegos, pero
filésofos, jamas.»”

“Pedia limosna a un individuo de mal caracter. Este le dijo: «Te daré, si logras
convencerme.» «Si yo fuera capaz de persuadirte —contestd Didgenes- te persuadiria

para que te ahorcarasy.”

“En un banquete algunos le echaron huesos, como si fuera un perro: Didgenes,
comportandose como un perro, orino alli mismo”

Diégenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos ilustres

El retorno cinico no es la inmediatez animal sino el punto en el que la racionalidad
se ha vuelto autocritica, que conoce y supera los desarrollos de la cultura anterior.
Esta otra racionalidad se enfrenta a la razon establecida y a los habitos
intelectuales vigentes, hace aparecer a los cinicos como excéntricos.

Ya no eran bien acogidas las reflexiones de los sofistas a los que se acusa de minar la
moralidad tradicional. Socrates deberd pagar con la vida la audacia de pensar distinto.
Con Diodgenes, no es la amable ironia socratica sino el mas feroz sarcasmo, mientras
aquél se deja asesinar por respeto a las leyes de la ciudad, Didgenes les niega
acatamiento y ninguna obra humana parece merecer su respeto ni el matrimonio, ni la
propiedad privada, ni la religion, etc.

El cinico aspira a la independencia total, a la libertad mas absoluta. Renunciando a
la ambigua pero efectiva proteccion que la civilizacion le ofrece, el sabio conquista
su autonomia. Es un espiritu libre, autosuficiente (autarquia) que se desprende de
las ataduras externas e internas que ligan a los otros seres humanos despreciando las
convenciones que esclavizan a sus conciudadanos.

Esta sabiduria practica se adquiere con el ejercicio continuado de la virtud. A
medida que nos vamos desligando de las cadenas de la opinidn, la riqueza, el placer, etc.
se libera en nosotros la recta razon que aquellas mantenian muda y prisionera.

Su propuesta esta impregnada con un gran sentido del humor, nada hay mas inquietante
que el humor en forma de ironia suave o de satira furiosa. Y la funcion de la filosofia es
inquietar: ;De qué sirve una filosofia que jamas haya inquietado a nadie?



El Escepticismo 36

5 EL EscerTICISMO.

5.1 Introduccion.

5.1.1 SIGNIFICADO ETIMOLOGICO.

Sképsis es la palabra griega que da origen al movimiento y significa hacer una
reflexion cuidadosa de lo que se observa, skeptikos (escépticos) son "los que miran o
examinan cuidadosamente", se entiende, antes de pronunciarse sobre nada o antes
de tomar ninguna decision. Por lo tanto, e/ fundamento de la actitud escéptica es la
cautela, la circunspeccion.

5.1.2 DIMENSION TEORICA Y PRACTICA.

El escepticismo tiene dos dimensiones:

1. Desde un punto de vista tedrico, es una teoria del conocimiento, o
epistemologia, segin la cual no hay ningin saber firme, ni puede encontrarse
nunca opinion absolutamente segura.

2. Desde un punto de vista practico, es una actitud que consiste en no apegarse
a ninguna opinion determinada, en suspender el juicio (epojé) y conseguir
la "salvacion del individuo' a través de la paz interior (ataraxia).

La estrecha alianza de lo tedrico y lo practico en el escepticismo antiguo no significa
que un aspecto no se distinga del otro. Aunque en esa época se considere al
escepticismo mas una '"actitud" que una 'doctrina", muchos escépticos
acumularon argumentos con el fin de mostrar lo juicioso y razonable que es
terminar por '"suspender el juicio". Fueron con frecuencia empedernidos
disputadores cuya mision era, paraddjicamente, mostrar la inanidad de toda discusion.

Cuando un escéptico lo es en todos los sentidos se le denomina pirrdénico por ser
Pirrén quien llevara esta actitud-doctrina hasta sus tltimas consecuencias.

5.1.3 ETAPAS Y REPRESENTANTES.

Aunque se ha considerado a veces a los sofistas como los primeros escépticos o como
precursores suyos, escépticos propiamente dichos empez6 a haberlos sélo hacia el
siglo III a. C. con Pirron.

El escepticismo antiguo puede dividirse en tres periodos, separados de una manera
relativamente mas clara que en otras escuelas:

1. El pirronismo es el escepticismo mas antiguo, llamado asi por la enorme
influencia de su fundador Pirrén de Elis (365/360 a 275/270 a. C. aprox.),
segun el cual, ni los sentidos ni la razén pueden proporcionar un conocimiento
verdadero, por lo que recomienda abstenerse de hacer juicios y permanecer
indiferentes, para tratar de conseguir ese estado de animo peculiar que se llama
ataraxia. No escribid6 nada y prefirid6 vivir en la pobreza. Segin Didgenes
Laercio cuenta seguia hablando a los que venian a sus charlas, aunque ya se



El Escepticismo 37

hubieran ido todos, dando a entender con esto su completa indiferencia y su
impasibilidad. Junto con su discipulo Timon de Fliunte fueron los escépticos
mas importantes de esta época.

2. El escepticismo académico o medio, se llama académico porque sus miembros
eran filosofos que pertenecian a la Academia platonica. Algunos llegaron a
dirigirla como es el caso de Arcesilao de Pitane (Asia Menor, 315 -240 a. C.
aprox.) que fue el primero en introducir el escepticismo en la Academia y de
Carneades de Cirene (Libia, 215/219-129 a. C. aprox.) que desarrollé una teoria
probabilistica del conocimiento. Si entendemos "escéptico" en el sentido radical
(pirrénico), algunos autores consideran que éstos filosofos no lo son, ya que mas
que la "suspension de juicio" ellos defendieron teorias de la verosimilitud y de la
probabilidad. Hacia el afio 80 a. C. la Academia abandona definitivamente su
orientacion antidogmatica y entra en un periodo de eclecticismo, pasando el
escepticismo a una serie de escuelas escépticas herederas del pirronismo
antiguo.

3. La escuela escéptica. La recuperacion de la orientacion pirrdnica fue iniciada
por Ptolomeo de Cirene y continuada después por Enesidemo de Cnosos (siglo
I). En sus ocho libros de "Argumentaciones pirronicas" recopild todas las
doctrinas diferentes sobre cada punto para demostrar la incertidumbre de
alcanzar un conocimiento verdadero. Sin embargo la figura mas importante de
este periodo fue Sexto Empirico. De su vida se sabe muy poco, probablemente
vivié entre finales del siglo II y comienzos del siglo III de nuestra era, sin
embargo su obra es la de mayor influencia de todo el escepticismo antiguo. Su
importancia es mayor porque se han conservado un buen nimero de libros suyos
donde expone detalladamente aspectos importantes del escepticismo desde sus
comienzos.

5.1.4 FUENTES.

Las principales fuentes para el estudio del escepticismo son las obras de Sexto
Empirico, Didgenes Laercio, Timon de Fliunte, Cicerén y Aulo Gelio. Otras fuentes
indirectas son algunos comentarios breves y mas bien criticos de Epicuro, Agustin de
Hipona o Eusebio de Cesarea.

5.2 La busqueda de la felicidad.

5.2.1 LA UNION DE TEORiA Y PRAXIS.

El escepticismo antiguo comparte una caracteristica importante con otros movimientos
de esta época, y es que la actitud vital de sus miembros es tan importante como su
doctrina tedrica (moral paradigmatica) Asi, el escepticismo es una forma de vida
que el filésofo elige. No es simplemente un discurso tedrico, sino también una practica
de liberacion personal cuya finalidad es lograr alcanzar la felicidad (eudemonismo)
Para este proposito se utilizan una serie de técnicas escépticas como son la suspension
del juicio y la ataraxia. Una vez conseguido esto, se produce una transformacion en la
vision del mundo y en su relacion con €1, que podria definirse como indiferencia.



El Escepticismo 38

5.2.2 LA SUSPENSION DEL JUICIO (EPOJE ) Y LA ATARAXIA.

El escéptico después de examinar cuidadosamente todas las proposiciones concluye
que no hay ninguna verdad que se pueda considerar definitiva. Tras tratar de hacer
todo lo posible por conseguir un criterio para saber la verdad el resultado es que
ningun argumento resulta claramente definitivo para desvelar las apariencias. Por
tanto, lo que recomienda, lo mas acertado, es la suspension de todo juicio (epojé)

La suspension del juicio (epojé) es el paso necesario para conseguir el estado mental
adecuado para lograr la ataraxia y consiste en suspender la adhesion a cualquier
discurso filosofico, incluso al propio discurso escéptico, a nuestro propio discurso.

Muchas veces las cosas parecen iguales en credibilidad, y por tanto no se puede afirmar
a cual debe darse mas crédito, por esto se recomienda la suspension del juicio que
consiste en mantener la mente en suspenso, sin afirmar ni rechazar nada. "Nada es
mas", es el lema del movimiento escéptico: ninguna cosa es mas, ni mas cierta, ni mas
falsa, ni mejor, ni peor.

Una vez suspendido el juicio, el siguiente paso es conseguir la ataraxia, es decir, la
serenidad de animo, la imperturbabilidad necesaria para poder llegar a la felicidad.
Con la propia decision de suspender el juicio uno consigue liberarse de la inquietud y
esto da paso a una nueva forma de ver el mundo, de relacionarse con la realidad y
romper asi las ataduras dogmaticas. Pero la suspension del juicio no quiere decir que
haya que abandonar toda investigacion ni toda critica.

5.2.3 DIFERENCIAS CON OTRAS ESCUELAS.

Mientras el epicureismo y el estoicismo ponen como condiciéon misma para alcanzar la
felicidad una doctrina determinada, el escepticismo pone tal condicion en la critica y la
negacion de cualquier doctrina determinada en una indagacion (Sképsis) que ponga
en evidencia la inconsistencia de cualquier posicion tedrico-practica, las considere a
todas engafiosas y se abstenga de aceptar ninguna.

La tranquilidad de espiritu, en la cual consiste la felicidad, se consigue segun ellos, no
aceptando una doctrina, sino rechazando cualquier doctrina. La indagacion es el medio
para alcanzar esta denegacion, y por consiguiente, la ataraxia.

Desde esta base se centra casi exclusivamente en la polémica contra las demas escuelas
y se aplica a refutar los diversos puntos de vista sin dirigir nunca la mirada a si misma,
al fundamento y al valor de su procedimiento.

5.2.4 LA PRAXIS ESCEPTICA.

En la practica, si exceptuamos la postura de radical epojé de Pirrdn, el resto de los
escépticos necesitan ciertas guias para vivir lo que les lleva a defender una ética del
sentido comun. Sexto Empirico como pirroniano acepta la indiferencia respecto de
todas las soluciones morales pero reivindica también la importancia de lo empirico. Esta
seria la razon por la cual defiende que la vida practica debe regirse por cuatro reglas:
La experiencia de la vida (las tradiciones de las leyes y de las costumbres), las
indicaciones que la naturaleza nos da a través de los sentidos, las necesidades del
cuerpo y las reglas de las artes. En resumen, seguir las apariencias de los fenomenos.



El Escepticismo 39

5.3 Argumentaciones escépticas: los tropos.

Los tropos son los argumentos que usan los escépticos y se refieren a los cambios y
modificaciones a que estan sometidos todos los juicios y al motivo por el que debemos
suspender el juicio.

Los mas conocidos son los diez tropos expuestos por Enesidemo en su obra "Esbozo
del pirronismo":

I. El de segun la diversidad de los animales (por el cual podemos juzgar entre
nuestras representaciones y las de los animales, porque proceden de diversas
constituciones corporales),

II. El de segun la diferencia entre los seres humanos,
ITII. El de segun las diferentes constituciones de los sentidos,
IV. Elde segun las circunstancias,
V. Elde segun las posiciones, distancias y lugares,
VI. El de segln las interferencias (o mezclas),
VII. El de segtn las cantidades y composiciones de los objetos,
VIII. El de a partir del con relacion a algo,
IX. El de segln los sucesos frecuentes o los raros, y

X. El de segun las formas de pensar, costumbres, leyes, creencias miticas y opiniones
dogmaticas.

Las argumentaciones se desarrollan a partir de ellos:

"Si existen sensaciones diversas (III) para los diversos hombres (II) o en diferentes
circunstancias (IV), ;como distinguir entre las verdaderas y las falsas? "

"Si los objetos parecen ser diferentes segun se presenten mezclados o sencillos (VI) o
en numero mayor o menor (VII), o segin se presenten aislados o en relacion (VIII) o
rara o frecuentemente al hombre (IX), ;Como se puede decidir cudl es la verdadera
realidad del objeto?"

"Lo mismo hemos de concluir ante la diversidad de creencias y opiniones humanas
(X) es imposible decidirse por una u otra de ellas"

Estos tropos se refieren a la imposibilidad del conocimiento, pero hay también
tropos relativos a las causas, Enesidemo expone ocho tropos de causalidad, en
cambio Sexto Empirico dice que con los cinco tropos expuestos por €l serian
suficientes contra las teorias de la causalidad.

5.4 Consecuenciasy valoracion.

El escepticismo tiene dos efectos contrapuestos:



El Escepticismo 40

1. Positivo. Obliga a las escuelas de su tiempo a apartarse del estancamiento
dogmatico y las estimula incesantemente a la indagacion de los fundamentos de

sus postulados.

2. Negativo. Aumenta el irracionalismo, el abandono de la investigacion
cientifica y natural, de la filosofia misma que cae en brazos del misticismo.

Importantisimo sera también el impacto que estas teorias provoquen, cuando se las
recupere en el Renacimiento, sobre la filosofia de muchos pensadores modernos.



La filosofia Romana 41

6 LA FiLosOFiA ROMANA.

Esta fuertemente influida por la filosofia griega que le precede. Esta influencia ya
habia comenzado con la llegada de los pitagéricos a la Italia meridional en el siglo VII
a. C. pero aumenta y se acelera con la ocupacion de Grecia por Roma en el siglo II a. C.
La helenizacion de Roma tiene sus raices en el prestigio y la superioridad cultural que
por entonces tenian de los griegos.

Vamos a ver, a grandes rasgos, cual fue la evolucion del pensamiento -religioso,
cientifico y filosofico- durante el Imperio Romano.

6.1 La Roma Republicana (Del siglo III al I a. C.)

6.1.1 RELIGION.

Los romanos toman de los griegos algunas divinidades rebautizdndolas e imitan su
mitologia. Sin embargo la religion romana oficial es demasiado fria y distante esto
provocara:

a) Influencia de las religiones orientales: es alli a donde van los legionarios y de
donde vienen los esclavos. El contagio es inevitable pues son religiones menos
intelectualizadas y més atractivas, sobretodo para las capas populares.

b) Las capas cultas y aristocraticas oscilaran entre el ateismo y los cultos
mistéricos importados de los griegos (Misterios de Eleusis, Cultos baquicos,
ritos pitagoricos).

c) El culto oficial cae en desuso y aumenta el privado. Los dioses van adquiriendo
un sentido cdésmico -influencia estoica- que fomenta la creencia en la
providencia y en un sinnimero de supersticiones.

6.1.2 CIENCIA.

Hay un florecimiento cultural que no es seguido por uno cientifico. Se limitan a
traducir o seguir obras griegas. A nivel técnico divulgan pero apenas investigan.

6.1.3 FILOSOFiA.

En el afio 155 a. C. se instalan en Roma todas las escuelas griegas pese a la oposicion de
los mas tradicionalistas. La clase dirigente romana tiene una formacion helenistica, y los
filosofos venidos de Grecia son solicitados para participar en los mas importantes
cenaculos.

Se produce un acercamiento entre las distintas escuelas -excepto epicireos-. Todos
siguen a Platon pero hacen variaciones, Aristoteles no se le contrapone, solo es inferior
a ¢l. El estoicismo se convierte en la ideologia del poder. Los fildsofos romanos son
eminentemente pragmaticos, por ello se dedican bdsicamente a la ética y la retorica
-aplicada sobretodo al derecho-.



La filosofia Romana 42

Destaca Lucrecio (99-55 a.C.) filésofo epicireo que critica la supersticion y la
utilizacion politica de la religion. Niega la providencia y la adivinacion siendo uno de
los pocos que defienda la investigacion natural. Por defender estas ideas contrarias a las
del resto de las escuelas serdn perseguidos los epicureos.

Hay dos elementos que produciran un progresivo declive de la filosofia y de la ciencia:

a) La pluralidad de escuelas: si bien es en si enriquecedor, da a los romanos la
sensacion de caos y de falta de verdad que llevard progresivamente al
escepticismo, al irracionalismo y al abandono de la filosofia por la religion.

b) El cambio de contenido de la physis: que pasa de ser la naturaleza fisica que
observamos cotidianamente -la physis presocratica y aristotélica- a ser el orden
coésmico -la physis platonica y estoica-. Esto lleva a un auge de la astrologia y a
una decadencia de la actividad cientifica.

6.2 El Alto Imperio Romano (Siglos Iy II d. C.)

6.2.1 RELIGION.

La religion oficial (viejo fondo itdlico recubierto por aportaciones griegas) entra en
crisis pese al intento de restauracion de Augusto que intenta revitalizar los viejos cultos
que eran mas intimos y graves.

En las capas populares contintian asentdndose las religiones orientales y en las capas
cultas sigue predominando una religion que une aspectos estoicos, platonicos y
pitagoricos. Hay un gran dominio de la supersticion y se producen las primeras
persecuciones de cristianos.

6.2.2 CIENCIA.

Advenimiento de las "summas": libros y enciclopedias en las que se colecciona todo lo
que los antiguos sabios creyeron ver o anotar. Estas tendran un gran peso y se
convertirdn en la autoridad tanto cientifica como filosofica hasta que se imponga el
cristianismo. En vez de mirar o analizar la realidad se busca la verdad en estos
libros.

Hay un abuso de las obras de tipo magico y maravilloso (fendmenos prodigiosos y
sobrenaturales).

Como contraste hay un gran auge cientifico en lo que se denomina La Escuela
Alejandrina. Formada por los seguidores de Aristoteles que se desplazaron a la ciudad
de Alejandria a la muerte de Alejandro Magno, en ella desarrollardn sus investigaciones
los cientificos en los que se inspiraran los fildésofos y cientificos del Renacimiento.
Entre ellos estd Euclides (matematicas), Arquimedes (fisica matemdtica, mecanica,
geometria,...), Aristarco de Samos (Astronomia heliocentrista), Ptolomeo
(astronomia), Galeno (medicina),...Sin embargo este impresionante desarrollo
quedara truncado, una de las razones -son muchas- que se suelen indicar es la
desproporcion entre el desarrollo teorico al que llegaron estos cientificos y las
necesidades practicas y el desarrollo técnico que necesitaba la sociedad en la que
vivian.



La filosofia Romana 43

6.2.3 FILOSOFiA.

Hay un progresivo acercamiento de la filosofia a la religion y un acentuamiento de
los aspectos misticos y morales. Exceptuando el epicureismo hay un sincretismo total, el
punto de confluencia entre todas las escuelas es el religioso: existe una providencia
divina que interviene directa o indirectamente en multiples intervenciones
particulares. Como consecuencia de esta creencia:

a) Se hara imposible la investigacion racional -sea cientifica o filosofica-.

b) Aumentard la supersticion y las ideas de animismo y simpatia universal -todo
esté relacionado con todo seglin proporciones y vinculos magicos -.

El epicureismo es atacado y perseguido por todos por su concepcion de los dioses y su
critica de la utilizacion politica de la religion. En €l también hay una decadencia pues es
seguido por minorias que lo utilizan tan solo en sus aspectos éticos desentendiéndose
del marco sistematico en el cual se enraiza (el atomismo).

6.3 Bajo Imperio Romano (Siglos I1 y III d. C.)

6.3.1 CONTEXTO HISTORICO.

La situacion social es muy compleja, se viven tiempos de conmocion y cambio que
llevaran progresivamente a una decadencia de la cultura, la filosofia y la ciencia. Se
produce un desfondamiento del orden social romano: una grave crisis econdmica
producida por las necesidades derivadas del ejército mercenario y corrupto provoca una
falta de recursos y un desmesurado aumento de los impuestos. Para evitarlos la gente
abandona las ciudades, se desarrolla un proceso de ruralizacion sucesiva que hunde el
comercio y con €l el imperio. Se inicia la transicion al feudalismo que se acelera a partir
del siglo V d. C. con la "invasion barbara" que formara una nueva sociedad formada por
los terratenientes romanos y los nuevos jefes barbaros.

6.3.2 RELIGION.

A la par de las religiones antes mencionadas se ha ido desarrollando el cristianismo que
cada vez ha ido tomando mas fuerza. En el 313 el Edicto de Milan permite la libertad
del culto cristiano y el cristianismo triunfante se va alimentar del prestigio de los
martires y de su condicion de perseguido pero vencedor.

La Iglesia se configura como uno de los principales poderes que monopolizaran la
cultura y la administracion estatal: se inicia un camino que le hara pasar de
perseguida a perseguidora.

6.3.3 CIENCIA.

Se consuma la transicion del interés cientifico al religioso, ademas de los factores
antes citados hay que anadir:

a) La agitacion religiosa que se da en momentos de grandes cambios.

b) La implantacion de una supersticion pseudocientifica.



La filosofia Romana 44

c) La traduccion del hebreo de la Biblia y su interpretacién dogmatica. Todo lo
que esté¢ en contradiccion con ella es erréneo. Se llegara a convertir en fuente
para la elaboracion de teorias cientificas con lo que esto supone de desprecio
para la investigacion natural.

6.3.4 FILOSOFiA.

Es una época de miedo a la razom, rechazo del racionalismo y busqueda de una
salvacion trascendente. Las capas populares no entienden la serenidad y la libertad
del sabio. Las promesas de salvacion trascendente, la fe y el patetismo de la revelacion
acabaran con una filosofia débil y ya muy integrada en la religion. Las distintas escuelas
iran desapareciendo progresivamente, espontaneamente o por la persecucion a las que las
sometera el cristianismo -sobre todo al epicureismo-.



	1 El Helenismo.
	1.1 Contexto histórico, cultural y filosófico.
	1.1.1 Acotación del período histórico.
	1.1.2 El plano político: El ocaso de la Polis.
	1.1.3 El plano cultural y filosófico: Las escuelas atenienses y Alejandría.

	1.2 La filosofía Helenística: caracteres generales.
	1.2.1 El papel central de la ética.
	1.2.2 Relación entre Ética y Política.
	1.2.3 La búsqueda de la salvación individual y el cosmopolitismo.
	1.2.4 La moral paradigmática.
	1.2.5 La búsqueda de la felicidad, el intelectualismo y el ideal de sabio.
	1.2.6 Las escuelas del periodo helenístico.


	2 Epicuro.
	2.1 Introducción.
	2.1.1 Epicuro y el epicureísmo.
	2.1.2 Epicuro y el Jardín.
	2.1.3 Fuentes.
	2.1.4 Contexto histórico-Cultural.

	2.2 La propuesta epicúrea: El Hedonismo.
	2.3 Teoría del placer: aproximación negativa.
	2.4 La propedéutica.
	2.4.1 La visión del mundo: Fundamentación atomista.
	2.4.1.1 La Ontología y la Física.
	2.4.1.2 La Teoría del Conocimiento: el sensismo.
	2.4.1.3 Consecuencias.

	2.4.2 Crítica a la religión superticiosa.
	2.4.2.1 Los dioses de Epicuro.
	2.4.2.2 La religión de Epicuro.

	2.4.3 Crítica al temor a la muerte.
	2.4.4 Crítica a la idea de fatalidad.
	2.4.5 Conclusiones.

	2.5 Teoría del placer: aproximación positiva.
	2.5.1 El cálculo hedonista.
	2.5.2 Tipos de placeres.
	2.5.3 Tipos de deseos.

	2.6 La felicidad y la sabiduría: el modelo de vida epicúreo.
	2.6.1 La sabiduría auténtica es la sabiduría práctica.
	2.6.2 El ideal de autarquía: autodominio e independencia del sabio.
	2.6.3 La comunidad epicúrea y la amistad.


	3 Los Estoicos.
	3.1 Caracteres generales.
	3.1.1 El origen de la escuela.
	3.1.2 Períodos y Autores.

	3.2 Ética y participación política.
	3.2.1 Dimensión social.
	3.2.2 Cosmopolitismo.

	3.3 La cosmovisión estoica.
	3.3.1 El universo.
	3.3.2 El ser humano: antropología.

	3.4 El eudemonismo y el ideal de sabio estoico.
	3.4.1 Los obstáculos para alcanzar la felicidad.
	3.4.2 El modo de superarlos.
	3.4.2.1 Como no ir contra el destino.
	3.4.2.2 Como no dejarse arrastrar por las pasiones.

	3.4.3 La vida feliz.


	4 Los Cínicos.
	4.1 La secta del perro.
	4.1.1 Antístenes (445-365 a. C.)
	4.1.2 Diógenes de Sinope (413-324 a. C.)

	4.2 La sociedad como problema.
	4.2.1 Comparación con otras escuelas helenísticas.
	4.2.2 La crítica de la cultura y la civilización.

	4.3 La búsqueda de la felicidad y la vuelta a la naturaleza.
	4.3.1 La naturaleza como simplicidad.
	4.3.2 La naturaleza como equilibrio.

	4.4 El ideal de sabio.
	4.4.1 El escepticismo cínico.
	4.4.2 El saber y la virtud: El ideal de Sabio.
	4.4.3 La vida feliz.


	5 El Escepticismo.
	5.1 Introducción.
	5.1.1 Significado etimológico.
	5.1.2 Dimensión teórica y práctica.
	5.1.3 Etapas y representantes.
	5.1.4 Fuentes.

	5.2 La búsqueda de la felicidad.
	5.2.1 La unión de teoría y praxis.
	5.2.2 La suspensión del juicio (epojé ) y la ataraxia.
	5.2.3 Diferencias con otras escuelas.
	5.2.4 La praxis escéptica.

	5.3 Argumentaciones escépticas: los tropos.
	5.4 Consecuencias y valoración.

	6 La Filosofía Romana.
	6.1 La Roma Republicana (Del siglo III al I a. C.)
	6.1.1 Religión.
	6.1.2 Ciencia.
	6.1.3 Filosofía.

	6.2 El Alto Imperio Romano (Siglos I y II d. C.)
	6.2.1 Religión.
	6.2.2 Ciencia.
	6.2.3 Filosofía.

	6.3 Bajo Imperio Romano (Siglos II y III d. C.)
	6.3.1 Contexto histórico.
	6.3.2 Religión.
	6.3.3 Ciencia.
	6.3.4 Filosofía.



