
HISTORIA DE LA FILOSOFÍA

PENSAMIENTO HELENÍSTICO Y GRECORROMANO:
SABIDURÍA PRÁCTICA Y CIENCIA EMPÍRICA.



Índice 2



Índice

1 EL HELENISMO...............................................................................................................................4

1.1 CONTEXTO HISTÓRICO, CULTURAL Y FILOSÓFICO............................................................................4
1.1.1 Acotación del período histórico............................................................................................4
1.1.2 El plano político: El ocaso de la Polis..................................................................................4
1.1.3 El plano cultural y filosófico: Las escuelas atenienses y Alejandría....................................5

1.2 LA FILOSOFÍA HELENÍSTICA: CARACTERES GENERALES...................................................................5
1.2.1 El papel central de la ética....................................................................................................5
1.2.2 Relación entre Ética y Política..............................................................................................5
1.2.3 La búsqueda de la salvación individual y el cosmopolitismo...............................................6
1.2.4 La moral paradigmática........................................................................................................6
1.2.5 La búsqueda de la felicidad, el intelectualismo y el ideal de sabio......................................7
1.2.6 Las escuelas del periodo helenístico.....................................................................................7

2 EPICURO...........................................................................................................................................8

2.1 INTRODUCCIÓN.............................................................................................................................8
2.1.1 Epicuro y el epicureísmo.......................................................................................................8
2.1.2 Epicuro y el Jardín................................................................................................................8
2.1.3 Fuentes..................................................................................................................................9
2.1.4 Contexto histórico-Cultural..................................................................................................9

2.2 LA PROPUESTA EPICÚREA: EL HEDONISMO....................................................................................9
2.3 TEORÍA DEL PLACER: APROXIMACIÓN NEGATIVA..........................................................................11
2.4 LA PROPEDÉUTICA......................................................................................................................12

2.4.1 La visión del mundo: Fundamentación atomista................................................................12
2.4.1.1 La Ontología y la Física..........................................................................................................12
2.4.1.2 La Teoría del Conocimiento: el sensismo...............................................................................12
2.4.1.3 Consecuencias.........................................................................................................................13

2.4.2 Crítica a la religión superticiosa........................................................................................13
2.4.2.1 Los dioses de Epicuro.............................................................................................................13
2.4.2.2 La religión de Epicuro............................................................................................................14

2.4.3 Crítica al temor a la muerte................................................................................................14
2.4.4 Crítica a la idea de fatalidad..............................................................................................15
2.4.5 Conclusiones.......................................................................................................................16

2.5 TEORÍA DEL PLACER: APROXIMACIÓN POSITIVA............................................................................16
2.5.1 El cálculo hedonista............................................................................................................16
2.5.2 Tipos de placeres.................................................................................................................17
2.5.3 Tipos de deseos....................................................................................................................18

2.6 LA FELICIDAD Y LA SABIDURÍA: EL MODELO DE VIDA EPICÚREO....................................................19
2.6.1 La sabiduría auténtica es la sabiduría práctica.................................................................19
2.6.2 El ideal de autarquía: autodominio e independencia del sabio..........................................19
2.6.3 La comunidad epicúrea y la amistad..................................................................................20

3 LOS ESTOICOS..............................................................................................................................21

3.1 CARACTERES GENERALES............................................................................................................21
3.1.1 El origen de la escuela........................................................................................................21
3.1.2 Períodos  y Autores.............................................................................................................21

3.2 ÉTICA Y PARTICIPACIÓN POLÍTICA................................................................................................21
3.2.1 Dimensión social.................................................................................................................21
3.2.2 Cosmopolitismo...................................................................................................................22

3.3 LA COSMOVISIÓN ESTOICA...........................................................................................................22
3.3.1 El universo...........................................................................................................................22
3.3.2 El ser humano: antropología..............................................................................................23

3.4 EL EUDEMONISMO Y EL IDEAL DE SABIO ESTOICO.........................................................................24
3.4.1 Los obstáculos para alcanzar la felicidad..........................................................................24
3.4.2 El modo de superarlos.........................................................................................................24

3.4.2.1 Como no ir contra el destino...................................................................................................24
3.4.2.2 Como no dejarse arrastrar por las pasiones.............................................................................24

3.4.3 La vida feliz.........................................................................................................................25

4 LOS CÍNICOS..................................................................................................................................26

4.1 LA SECTA DEL PERRO..................................................................................................................26

3



Índice

4.1.1 Antístenes (445-365 a. C.)...................................................................................................26
4.1.2 Diógenes de Sinope (413-324  a. C.)...................................................................................26

4.2 LA SOCIEDAD COMO PROBLEMA...................................................................................................27
4.2.1 Comparación con otras escuelas helenísticas.....................................................................28
4.2.2 La crítica de la cultura y la civilización..............................................................................28

4.3 LA BÚSQUEDA DE LA FELICIDAD Y LA VUELTA A LA NATURALEZA................................................30
4.3.1 La naturaleza como simplicidad.........................................................................................30
4.3.2 La naturaleza como equilibrio............................................................................................31

4.4 EL IDEAL DE SABIO.....................................................................................................................32
4.4.1 El escepticismo cínico.........................................................................................................32
4.4.2 El saber y la virtud: El ideal de Sabio................................................................................32
4.4.3 La vida feliz.........................................................................................................................33

5 EL ESCEPTICISMO.......................................................................................................................35

5.1 INTRODUCCIÓN...........................................................................................................................35
5.1.1 Significado etimológico.......................................................................................................35
5.1.2 Dimensión teórica y práctica..............................................................................................35
5.1.3 Etapas y representantes.......................................................................................................35
5.1.4 Fuentes................................................................................................................................36

5.2 LA BÚSQUEDA DE LA FELICIDAD..................................................................................................36
5.2.1 La unión de teoría y praxis..................................................................................................36
5.2.2 La suspensión del juicio (epojé ) y la ataraxia...................................................................37
5.2.3 Diferencias con otras escuelas............................................................................................37
5.2.4 La praxis escéptica..............................................................................................................37

5.3 ARGUMENTACIONES ESCÉPTICAS: LOS TROPOS.............................................................................38
5.4 CONSECUENCIAS Y VALORACIÓN.................................................................................................38

6 LA FILOSOFÍA ROMANA............................................................................................................40

6.1 LA ROMA REPUBLICANA (DEL SIGLO III AL I A. C.)....................................................................40
6.1.1 Religión...............................................................................................................................40
6.1.2 Ciencia.................................................................................................................................40
6.1.3 Filosofía...............................................................................................................................40

6.2 EL ALTO IMPERIO ROMANO (SIGLOS I Y II D. C.).......................................................................41
6.2.1 Religión...............................................................................................................................41
6.2.2 Ciencia.................................................................................................................................41
6.2.3 Filosofía...............................................................................................................................42

6.3 BAJO IMPERIO ROMANO (SIGLOS II Y III D. C.)...........................................................................42
6.3.1 Contexto histórico...............................................................................................................42
6.3.2 Religión...............................................................................................................................42
6.3.3 Ciencia.................................................................................................................................42
6.3.4 Filosofía...............................................................................................................................43

4



El Helenismo

1 EL HELENISMO.

1.1 Contexto histórico, cultural y filosófico.

1.1.1 ACOTACIÓN DEL PERÍODO HISTÓRICO.

Se  conoce  con  este  nombre  el  periodo  histórico  que  comienza con  la  muerte  de
Alejandro Magno y  acaba con  la  ocupación de Grecia  por el  Imperio  Romano
(siglo I a. C. aproximadamente)

Con  la  muerte  de  Alejandro  (323  a.  C.)  los  jefes  militares  tomaron  el  poder  y
mantuvieron  al  frente  a  su  hermano  ilegítimo  Filipo  III  Arrideo  repartiéndose  los
territorios del imperio. Durante la guerra desatada entre ellos, los militares mataron  a la
familia de Alejandro y surgieron tres dinastías (280 a. C.) dividiéndose el imperio en
tres grandes estados con  tres ciudades como centros culturales en cada uno de ellos:
Egipto (Alejandría), Persia (Antioquía) y Macedonia (Pérgamo).

Después  de  sucesivas  sublevaciones  las  ligas  etolia  (Grecia  continental)  y  aquea
consiguieron liberar  a Atenas del  yugo macedónico.  Los estados griegos debilitados
políticamente  vieron  crecer  los  conflictos  sociales  provocados  por  la  depresión
económica que afectó principalmente a las clases bajas.

En el 146 a. C. Roma conquista Grecia y la convierte en un protectorado.

El  vasto  imperio  que  había  forjado  Alejandro  Magno  y  las  monarquías  a  que
inmediatamente dio lugar su fragmentación había acarreado, entre otras,  dos notables
consecuencias:

1. En el plano político:  Había terminado con la estructura política de los estados
griegos.

2. En el plano cultural y filosófico:  Había abierto grandes áreas geográficas a la
cultura helenística.

1.1.2 EL PLANO POLÍTICO: EL OCASO DE LA POLIS.

La ciudad como ámbito vital e ideal se descompone. Un ideal de vida ligado a la polis
con todo lo que ésta supone (instituciones democráticas, proximidad y participación de
todos los ciudadanos en la vida social,  compenetración del individuo con los ideales
comunitarios) desaparece. Este es el cambio más descorazonador para los griegos.

Desaparece la Polis como comunidad de personas con un proyecto en común y aparece
la burocracia, el Estado, los gobernantes funcionarios.

Las pequeñas ciudades estado habían constituido la comunidad política fundamental, el
único  ámbito  en  que  la  vida  política  y  la  integración  ciudadana  eran  posibles  y
racionales para un griego.

Para los griegos en general la participación activa en la organización y destino de
su propia Polis era una dimensión esencial de su vida y cuando la marcha implacable

5



El Helenismo

de la historia acabó con la independencia de las ciudades, y por tanto la organización y
el  destino  de  las  mismas  dejó  de  estar  en  sus  manos,  muchos  griegos  debieron
comprender que el sentido de su vida quedaba definitivamente mutilado y que no tenían
más remedio que buscar a ésta nuevo sentido y unos nuevos ideales.

El ideal de la polis es sustituido por una idea de imperio, de monarquía universal,
en la que los súbditos participan idealmente y sólo una exigua minoría dirigente lo
hace de modo efectivo.  La vida política  languidece  en la  ciudad,  las  decisiones  se
toman en lugares alejados por una burocracia de funcionarios reales.  Esta situación
deja al ahora súbdito sin sus lazos políticos y solo frente al destino .  El individuo
reacciona  limitándose  a  sus  ocupaciones  cotidianas  y  se  recluye  a  su  ámbito
privado.

Las doctrinas filosóficas (y las religiones mistéricas más tarde) por su parte, tratan de
ofrecer, más que un modelo conceptual con el que entender la nueva situación,  una
solución práctica al individuo aislado, una propuesta de eudemonía.

1.1.3 EL PLANO CULTURAL Y FILOSÓFICO: LAS ESCUELAS ATENIENSES Y ALEJANDRÍA.

La extensión de la cultura griega a otras áreas geográficas hizo que en algunas de
ellas floreciera y superara el nivel alcanzado en Atenas:

1. Alejandría y Rodas. Son los nuevos centros culturales. La primera será el  mayor
centro de saber científico hasta el siglo II d. C. y en sus hallazgos se inspirarán, en
parte, los filósofos y científicos que realizan la revolución científica del siglo XVI-
XVII.

2. Atenas. Queda como centro más especializado en la retórica y la filosofía. Además
de pervivir La Academia platónica y El Liceo aristotélico (parte de sus miembros
marcharán a Alejandría) se abren dos nuevas escuelas: El Jardín de Epicuro y La
Stoa de Zenón.

1.2 La filosofía Helenística: caracteres generales.

1.2.1 EL PAPEL CENTRAL DE LA ÉTICA.

El ocaso de la polis y sus consecuencias  son las que llevan a la filosofía  de nuevo
hacia las cuestiones morales hasta el punto que en estos autores la Metafísica y la
Teoría del conocimiento están al servicio de sus teorías éticas.

1.2.2 RELACIÓN ENTRE ÉTICA Y POLÍTICA.

Hasta ahora todos los autores elaboraban su ética siempre con un trasfondo político.
A  través  del  bien  obrar  de  los  individuos  conseguiríamos  una  Polis  mejor,  más
armoniosa y en paz. Veamos como así lo entendían los principales autores que hemos
visto:

i. Sócrates. Los asuntos del individuo se identifican con los asuntos de la Polis. De
igual  manera  obrar  con  virtud  no  sólo  tiene  una  dimensión  individual  (la  paz
consigo  mismo)  sino  también  social  (la  armonía  y  la  ausencia  de  conflictos
sociales)

6



El Helenismo

ii. Platón. Un ser humano sólo puede ser feliz si vive en una sociedad justa. Sabemos
que  esto  sucede  cuando  cada  uno  de  los  ciudadanos  hace  aquello  que  le
corresponde y aporta el ejercicio de la virtud que caracteriza el aspecto del alma
que en él domina. 

iii. Aristóteles. El  fin de hacer los ciudadanos justos no es otro que conseguir  un
estado justo. 

Las nuevas escuelas pretenden responder a esta necesidad que surge de no poderse
ya identificar con la Polis aunque cada una lo va a hacer de forma diferente:

a) Cínicos y epicúreos. Su ética no será una ética social en la medida en que no se
cree posible la solución de los problemas de la Polis. Separarán ética de política:

1. La ética epicúrea recomienda a sus discípulos una vida apartada del contacto
con  la  sociedad. Renuncia  al  ideal  de  justicia  social,  la  justicia  es  algo
puramente convencional que cambia de un país a otro, y de un tiempo a otro. El
sabio epicúreo no interviene en política, sustituye la comunidad política por la
comunidad de amigos de carácter apolítico.

2. Los  cínicos  no  optan  por  el  retiro  apolítico sino  por  una  presencia  activa
dedicada a la provocación y la denuncia de lo social como perversión de la
naturaleza en una actitud claramente antisocial.

b) Los  estoicos defenderán  la  actuación  política.  El  estoicismo  preparaba  a  sus
discípulos para ser políticos austeros y rígidos funcionarios. Será la  ideología del
imperio romano hasta el triunfo del cristianismo.

La libertad social,  política,  ciudadana, irremisiblemente perdida, será sustituida
por  otro  tipo  de  libertad  individual  de  la  persona  que  se  basta  a  sí  misma
(autarquía)

1.2.3 LA BÚSQUEDA DE LA SALVACIÓN INDIVIDUAL Y EL COSMOPOLITISMO.

Así aparece en la ética una nueva bipolaridad. Por un lado es individualista, busca la
salvación del individuo al margen de la sociedad (separación de ética y política) pero
por  el  otro  aparece  una  nueva  dimensión  el  cosmopolitismo,  por  encima  de  las
fronteras se sienten solidarios por lo que de en común tenemos: somos todos humanos.

1.2.4 LA MORAL PARADIGMÁTICA.

Hay dos formas de proponer doctrinas morales:

a) Moral teórica. Expone sus normas deduciéndolas a partir de ciertos principios. En
general en la época anterior se deducen de una determinada manera de concebir la
naturaleza humana.

b) Moral paradigmática. Consiste en proponer ejemplos o modelos a seguir.

Ambas  forman  pueden  darse  combinadas  (por  ejemplo  en  Sócrates)  pero  en  el
helenismo predominan las segundas.

7



El Helenismo

1.2.5 LA BÚSQUEDA DE LA FELICIDAD, EL INTELECTUALISMO Y EL IDEAL DE SABIO.

Tanto epicúreos, estoicos como cínicos nos han dejado prototipos, modelos ideales de
cuál sería la actitud y el comportamiento a seguir por el ser humano. Cada uno de ellos
es diferente pero poseen unos rasgos en común:

1. Su fin último u objetivo es plantear un modelo de vida que nos permita ser felices.
Son, por lo tanto, morales eudemonistas.

2. La felicidad, como la virtud, sólo se alcanzan a través del saber. Son, por lo tanto,
morales intelectualistas (como ocurría con la socrática)

3. Solamente el sabio es feliz. El ideal humano es, por lo tanto, el sabio.

4. El sabio se caracteriza por el autodominio (autarquía), su constancia y su sencillez.

1.2.6 LAS ESCUELAS DEL PERIODO HELENÍSTICO.

Las corrientes filosóficas que se desarrollan son:

1. El epicureismo de Epicuro de Samos.

2. El estoicismo de Zenón de Citio.

3. El cinismo de Antístenes y Diógenes de Sínope.

4. El escepticismo de Pirrón de Elis y Sexto Empírico.

8



Epicuro

2 EPICURO.

2.1  Introducción.

2.1.1  EPICURO Y EL EPICUREÍSMO.

La filosofía epicúrea queda fijada en la doctrina de su fundador  Epicuro de Samos
mientras que sus discípulos se dedicaron a transmitir las enseñanzas de quien llamaban
maestro.

Sus  seguidores  difundieron  el  epicureismo  en  Grecia,  Asia  Menor,  Egipto  e  Italia,
traduciendo  incluso  sus  textos  al  latín.  Su  más  destacado  seguidor  en  Roma  será
Lucrecio quien en su poema titulado "De rerum natura" (De la naturaleza de las cosas)
hizo una defensa vehemente y bella de las doctrinas epicúreas.

Personaje y doctrina polémicos fueron admirados por algunos y criticados férreamente
por otros que les acusaban de ateísmo, materialismo y de llevar una vida disoluta.

Fueron  perseguidos  por  sus  ideas  que  iban  en  contra  de  la  religión  oficial  y
supersticiosa así como contra la utilización política de ésta.

Tienen seguidores, aunque minoritarios y entre las capas cultas, hasta el siglo V d. C. El
triunfo del cristianismo y su monopolio moral y cultural a lo largo del medievo impidió
y reprimió este movimiento ético. En el siglo XVI-XVII se recuperaron sus textos y sus
ideas volvieron a ser tenidas en cuenta.

2.1.2 EPICURO Y EL JARDÍN.

Epicuro, fundador del epicureismo, nació en el 341 a. C. en la
isla griega de Samos y murió en el año 270 a. C.

En el año 306 a. C. se instala en la ciudad de Atenas donde
funda  su  escuela que  recibirá  el  nombre  de  El  Jardín.  El
nombre proviene del jardín que tenía adosado la casa que él
compró a las afueras de la ciudad cuando se instaló en Atenas.
El Jardín no era, tal como afirmaba Cicerón, un lugar dedicado
a  la  lujuria,  sino  al  contrario,  un  huerto  que  proveía  de
alimentos a la comunidad epicúrea.

Esta comunidad tenía elementos revolucionarios para la época:

1. Como consecuencia de su cosmopolitismo era una escuela abierta a todo el mundo
sin distinción de raza, sexo o condición social. Así, una parte de los miembros
que la componen son mujeres y esclavos, y no solamente hombres a diferencia
de otras escuelas.

2. Para  ingresar  bastaba  con  saber  leer.  No  era  necesario  dominar  diversas
técnicas o conocimientos filosóficos previos, sino  solamente aceptar y aprender
las enseñanzas del maestro.

9

 



Epicuro

3. Todos ellos están  unidos por el vínculo de la amistad,  una de las más grandes
fuentes de felicidad y refugio contra la soledad dentro de este mundo competitivo
que es la sociedad. 

4. Los  valores como  la  competitividad o el  triunfo social no tenían sentido en la
comunidad: "Pasa desapercibido mientras vivas", era una de sus máximas.

2.1.3  FUENTES.

Debido a ser durante mucho tiempo una filosofía perseguida de Epicuro nos han llegado
muy pocas obras y fragmentos, entre ellos cabe destacar: las "Máximas capitales", la
"Carta a Meneceo", la “Carta a Herodoto” y la “Carta a Pitocles”.

2.1.4  CONTEXTO HISTÓRICO-CULTURAL.

Es una época de crisis, inestabilidad y de inseguridad.

a) En el plano político. Entre los años 307 y 261 a. C. se suceden diversas guerras y
revueltas, el gobierno cambia siete veces de mano, los partidos se disputan el poder
por métodos poco ortodoxos: asesinatos, incendios, pillaje, etc. Ninguno se siente
protegido, la miseria y la muerte alcanzan a todos sin distinción.

b) En el plano cultural. Esta inseguridad se refleja culturalmente en el  auge de la
superstición y de las religiones sentimentales, en una búsqueda por conocer el
futuro, el destino ante la crisis. El sentimiento de inseguridad ante el destino se
intenta mitigar recurriendo a técnicas adivinatorias (mántica). Existe por otra parte
una  utilización política de la religión (que ya  tenía  precedentes  de Platón)  que
intenta atemorizar al vulgo para evitar así sus quejas o insurrecciones. Desde ella se
fomenta la creencia en la providencia  (los dioses intervienen en la vida de los
seres humanos), la existencia de un juicio post-morten y la creencia en fantasmas
y otros seres terroríficos. A ello se le añade la creencia tradicional griega en la
“moira”  o destino  (la  fatalidad)  que  está  incluso  por  encima  del  poder  de  los
dioses.

2.2  La propuesta epicúrea: El Hedonismo.

Describimos aquí los rasgos fundamentales de definen la filosofía epicúrea:

“Epicuro a Meneceo, salud.

Ni el joven sea remiso en ponerse a filosofar, ni el viejo se canse de ello. No se es
demasiado joven ni demasiado viejo para la salud del alma. El que dice que no ha
llegado todavía la edad de filosofar, o ya ha pasado, se asemeja al que dice que para la
felicidad o no ha llegado todavía la edad, o ya ha pasado. Así que debe filosofar el
joven y el viejo: éste, para que al envejecer, rejuvenezca con los bienes que le acarrea
el recuerdo del pasado; aquél, para que sea a la vez joven y hombre maduro por la
impavidez  ante  los  sucesos  futuros.  Hay que  meditar,  pues,  sobre  las  cosas  que
procuran la felicidad, ya que cuando ella está presente, lo tenemos todo, y cuando
ausente, todo lo hacemos por llegar a poseerla.”

Epicuro: Carta a Meneceo

10



Epicuro

1. Eudemonismo. El objetivo de su ética es posibilitar la felicidad del ser humano. La
felicidad será el fin último que se persiga, como en Aristóteles, pero mientras que en
aquél se identificaba con el obrar de la razón conforme a la virtud  en Epicuro se
identifica con el placer.

“Todo lo que hacemos persigue este fin: la supresión del dolor y del miedo. Una vez
que éstos se producen en nosotros, se desencadena toda la tempestad del alma, no
pudiendo el ser viviente dirigirse, por así decirlo, a algo que le falta, ni a buscar otra
cosa que llenar el bien del alma y del cuerpo. Porque tenemos la necesidad del placer
precisamente cuando, por no hallarse él presente, sentimos dolor. Cuando no sentimos
ningún dolor no necesitamos ya  del placer; y por eso decimos que el placer es el
principio y fin de la vida feliz.” 

Epicuro: Fragmentos

2. Hedonismo.  La felicidad se identifica  con el  placer  (de hedoné en griego):  "El
placer el principio y el fin de una vida feliz". Por naturaleza intentamos ser felices y
lo  hacemos  evitando  las  sensaciones  dolorosas  y  buscando  las  placenteras.
Sócrates, Platón y Aristóteles habían hecho consideraciones al respecto de índole
principalmente negativa  (Por ejemplo para Aristóteles es sólo un fin más, menos
perfecto que la felicidad pues no es el fin último) Epicuro replantea el tema salvando
las dificultades. Puesto que el placer es el fin último que nos puede proporcionar una
vida feliz pero hay distintos tipos de placeres habremos de saber escoger entre ellos
para constituir una cultura razonable de placeres que nos permita ser felices.

3. Intelectualismo.  Adquirir  esa  cultura  razonable  de  placeres,  así  como,  por
extensión,  ser feliz,  es  sólo posible a través del saber, de la razón.  Por ello,  en
último extremo,  su propuesta será un ideal  de sabio:  aquél  que a través  de su
sabiduría (razón) sabe elegir entre los distintos placeres aquellos que producen la
felicidad.

4. Propedéutica.  Está  asociada  a  su  intelectualismo.  Es  un  camino  previo  a  toda
cultura razonable de placeres, es una preparación. Para fundamentar su ética  es
imprescindible establecer una visión del mundo que destruya falsos mitos. Se trata
de  componer  una  imagen  de  la  realidad  que  sea  compatible  con  la  felicidad
humana.

5. El Tretafármaco (remedio para los cuatro males) La  función de la filosofía, para
Epicuro,  no es  la  obtención  de un  saber  puramente  teórico  sino  que tiene  una
función  eminentemente  práctica el  conseguir  liberar  al  ser  humano  de  sus
turbaciones de cara a encaminarlo hacia la serenidad y el dominio de sí mismo. Los
cuatro principales males, o turbaciones que la filosofía tiene la función de curar
son: el temor a los dioses, el miedo a la muerte, los deseos insatisfechos de placeres
y  las  penas  por  los  sufrimientos.  Para  superar  estos  males  es  preciso  un
conocimiento seguro sobre la realidad natural y la situación del ser humano en ella.
En parte  lo conseguimos desde la  propedéutica y en parte  desde su teoría  ética.
Concretando:

a) La Teoría del Conocimiento nos indica qué conocimiento es cierto y seguro.

b) La  Física (aquí  la  describimos  bajo  el  epígrafe  de  ontología)  nos  da
conocimiento adecuado de la naturaleza.

11



Epicuro

c) La Ética nos proporciona las pautas para poder alcanzar la felicidad.

2.3 Teoría del placer: aproximación negativa.

Epicuro afirma que "El ser humano por naturaleza busca el placer y huye del dolor"
como principio genérico, pero ésta es una afirmación que hay que llenar de contenido
pues hay que determinar ¿qué es el placer?

“Cuando decimos que el deleite es el fin más importante, no lo queremos equiparar a
los placeres sensuales de los disolutos, como nos achacan muchos que no nos conocen
o  quienes  pertenecen  a  otra  escuela  de  diferente  criterio.  Estos  nos  censuran
injustamente. Lo que nosotros entendemos por placer es la liberación del dolor del
cuerpo y de la angustia en el espíritu. Esto es lo que nosotros llamamos una vida
agradable,  imposible  de  ser  alcanzada  con  el  continuo  beber  y  divertirse,  o
satisfaciendo nuestra lujuria con niños y mujeres, o en banquetes en casa del rico, sino
por el uso sensato de la razón, por una paciente búsqueda de los motivos que nos
impulsan a elegir o rechazar, y zafándonos de las falsas opiniones que sólo sirven para
turbar la paz del espíritu.”

Epicuro: Fragmentos

Epicuro hará  dos caracterizaciones, ahora veremos  la primera de ellas que podemos
denominar  negativa pues en ella  se define el placer como ausencia de su opuesto, el
dolor:

La felicidad es imposible sin la ataraxia y la aponía.

1. Para  eliminar  las  perturbaciones  espirituales  generadas  por  la  visión
dominante  en la  época desarrollará  la  propedéutica (apoyada  en  su teoría  del
conocimiento y su física)

2. Para conseguir la aponía deberá  desarrollar una ciencia que permita atajar el
dolor corporal cuando aparezca o permita saber evitarlo.

Esta definición negativa no es suficiente pues la felicidad no es la indiferencia de los
cadáveres sino también saber escoger entre los distintos placeres aquellos que son
más estables y producen más felicidad. Así pues,  para completar esta teoría del
placer desarrollará su definición positiva  en la que teorizará acerca de esa  cultura
razonable de placeres que es la que distingue al ser humano sabio y feliz.

2.4 La propedéutica.

Tiene como misión eliminar los temores, misterios, angustias y miedos que producía la
visión dominante de la época ya que ellos imposibilitan una vida feliz al perturbar el
alma impidiendo la ataraxia.

2.4.1 LA VISIÓN DEL MUNDO: FUNDAMENTACIÓN ATOMISTA.

Epicuro  adopta el  modelo de interpretación propuesto por los atomistas por  dos
razones:

12



Epicuro

a) Le permite fundamentar científicamente su teoría del conocimiento.

b) Le  proporciona  una su  visión  del  mundo  que  puede  liberar  a  los  seres
humanos de las supersticiones de la religión y orientarlos hacia una vida
feliz.

2.4.1.1 La Ontología y la Física.

Recordemos  que,  según  Demócrito  de  Abdera,  puesto  que  de  la  nada  no  puede
producirse nada y del no ser no puede producirse el ser, hemos de admitir que existen
unos  primeros  principios  eternos  y  perdurables  que  sean  los  elementos  últimos
constitutivos del universo. Éstos son los átomos (que no son ni pueden ser percibidos
por los sentidos pero su existencia es necesaria para explicar la composición del mundo)
y el vacío (que posibilita el movimiento)

Los átomos son unidades materiales, extensas, compactas, indivisibles que ocupan un
lugar o espacio en el vacío. Están dotados de figura geométrica y de peso (gravedad) en
virtud de la cual caen en movimiento continuo hacia el centro del universo.

La realidad,  por lo tanto, está constituida por átomos de distinto peso,  tamaño y
forma, y el vacío. Éstas son las dos únicas realidades y fuera de ellas no existe nada.
Todo cuanto existe, es decir las cosas, son el resultado de la mezcla de átomos y vacío
en un estado transitorio de agregación.

Su modelo es, además, mecanicista y determinista: todo sucede según un orden causal
estricto  y  por  causas  mecánicas,  sin  la  intervención  de  ningún  ser  o  espíritu
sobrenatural. Por lo tanto  excluye cualquier finalidad trascendente o intervención
divina en la naturaleza.

Epicuro  incluirá  en  esta  teoría  el  azar  para  romper  el  férreo  determinismo
democríteo a través del concepto de "clinamen". Ésta es la propiedad de los átomos de
desviarse espontáneamente de su caída vertical en el vacío. El “clinamen” explica la
composición y la desagregación (generación y corrupción) del universo y de las cosas
introduciendo un elemento  de imprevisión,  de azar,  de  indeterminación frente  a  la
necesidad absoluta que parecía presidir el atomismo de Demócrito.

2.4.1.2 La Teoría del Conocimiento: el sensismo.

Epicuro  comparte con Demócrito la idea de que todo conocimiento procede de la
sensación, modo únicamente válido de conocimiento. La sensación es posible por la
capacidad que tienen los seres compuestos de átomos de entrar en contacto con
nosotros  mismos.  Para  la  fundamentación  de  esta  teoría  recurre,  como  indicamos
arriba,  a las ideas del atomismo. Según la teoría de los “eidola” los cuerpos emiten
“eidolas” o pequeñas imágenes compuestas de átomos muy sutiles que van del objeto al
órgano sensorial y producen siempre certeza.

2.4.1.3 Consecuencias.

Son dos fundamentalmente:

13



Epicuro

1. Materialismo.  Todo cuanto existe es material y formado por átomos, tanto el
cuerpo como el  alma (compuesta  por  un  átomo más  sutil  de  forma  esférica
repartido por todo el cuerpo) El alma es la que permite que haya la sensación y
por tanto el conocimiento.

2. Indeterminismo.  Se rompe el  necesitarismo griego al  aparecer  el  azar como
elemento integrador del devenir de las cosas. Se rompe la rígida cadena causal
que permitía la idea de destino.

Veremos que, esta forma de entender la realidad y el conocimiento, serán determinantes
para poder realizar toda la labor crítica que pasamos a describir.

2.4.2 CRÍTICA A LA RELIGIÓN SUPERTICIOSA.

“Pon  en  práctica  las  cosas  que  te  he  recomendado  continuamente,  y  medítalas,
estimándolas como los elementos de la vida feliz.  En primer lugar, considera a la
divinidad como un viviente indestructible y feliz, como lo indica la noción común de
lo divino,  y no le atribuyas nada extraño a la inmortalidad o inconciliable con la
felicidad;  piensa,  en cambio,  respecto de ella,  en lo que es capaz de preservar su
felicidad  unida  a  la  inmortalidad.  Porque  los  dioses  existen,  es  evidente  su
conocimiento, mas no existen como los más se los imaginan, pues con esa manera de
concebirlos, suprimen su existencia. No es impío el que suprime los dioses del vulgo,
sino  el  que  atribuye  a  los  dioses  las  opiniones  del  vulgo,  pues  no  son  nociones
adquiridas por los sentidos,  sino falaces presunciones,  las declaraciones del  vulgo
sobre  los  dioses.  De  ahí  se  derivan  de  parte  de  los  dioses  los  mayores  daños  y
ventajas: entregados de continuo a sus propias virtudes, reciben a sus semejantes,
considerando como extraño a lo que no es tal”

EPICURO: Fragmentos

Hay dos objetivos en la crítica a la concepción religiosa predominante en la época:

1. La crítica a una cierta teología basada en el terror y la superstición.

2. La  crítica  a una  cierta  utilización  de  la  religión  como ideología,  tal  como
aparece en las Leyes de Platón.

2.4.2.1 Los dioses de Epicuro.

Con su concepción Epicuro pretende eliminar el temor que los dioses producían en la
gente.

En  primer lugar, desde la  comprensión científica de la naturaleza. La explicación
del origen y el desarrollo del mundo se realiza por medio del choque entre átomos, en
consecuencia,  los  dioses  no  han creado el  mundo.  Las  fuerzas  de  la  naturaleza  se
explican por causas mecánicas y no por fuerzas externas al sistema.

En segundo lugar, desde la crítica a la concepción vulgar de los dioses. No se critica
a los dioses sino las falsas ideas que los seres humanos se hacen de ellos y que les
hunden en el terror.  Al contrario de las acusaciones que se les hacían de ateos los
epicúreos defienden la existencia de los dioses e incluso su conocimiento directo.
Tenemos un conocimiento evidente pues nos llegan de ellos imágenes sutiles. Su modo

14



Epicuro

de concebirlos es diferente a la del vulgo, según ellos,  están compuestos de átomos
sutiles en constante renovación, sin decadencia ni desgaste.  Son eternos y felices,
felicidad  divina  que  no  es  compatible  con  su  intromisión  por  dirigir  los  asuntos
humanos. Los dioses viven felices y alejados en el Olimpo sin ocuparse constantemente
por  la  vida  de  los  seres  humanos.  En  consecuencia  se  elimina  la  concepción
providencialista  de los  dioses que  era  una fuente  de superstición  y terror  para las
personas de la época.

2.4.2.2 La religión de Epicuro.

La religión no ha de ser un elemento represivo ni una fuente de temores. Ha de ser la
evidencia  tranquila  de la  existencia  de unos seres  felices  que viven apartados de la
complicada vida de los seres humanos.

2.4.3 CRÍTICA AL TEMOR A LA MUERTE.

“Acostúmbrate a pensar que la muerte no es nada para nosotros, ya que todo bien y
todo mal está en la sensación, y la muerte es la privación de la sensación. Por lo cual,
el  conocimiento  de que la  muerte  no es  nada para  nosotros  hace gozosa  nuestra
condición de mortales, no añadiendo un tiempo infinito, sino suprimiendo el deseo de
inmortalidad. Nada es, en efecto, temible en la vida para el que está sinceramente
convencido de que no hay nada temible en el no vivir más. Es, por tanto, necio el que
dice que la muerte es de temer, no porque sea dolorosa su presencia, sino porque lo es
su espera: lo que no inquieta cuando se presenta es absurdo que nos haga sufrir en su
espera. Así que el más terrible de los males, la muerte, no es nada para nosotros, pues
cuando nosotros existimos, la muerte no existe, y cuando la muerte existe, nosotros no
existimos. No es nada, por tanto, ni para los vivos ni para los muertos; para aquéllos
no existe, y éstos ya no existen. Pero el vulgo unas veces huye de la muerte como del
mayor mal, otras la busca como el fin de los males de la vida. En cambio, el sabio, ni
desea la vida, ni teme la muerte, porque ni es contrario a la vida ni estima un mal el no
vivir. Y como en los manjares no busca los más abundantes, sino los mejores, así en el
tiempo, no se goza con el más largo, sino con el más placentero. El que exhorta al
joven a vivir bien y al viejo a bien morir, es un simple, no sólo por lo que hay de
placentero en la vida, sino porque es uno mismo el ejercicio del vivir bien y del morir
bien. Pero mucho peor el que dice:

"Bello no haber nacido; o nacido, franquear cuanto antes las puertas del Hades"

Pues si dice eso tan convencido, ¿por qué no deja la vida? Eso está en su mano, si es
ésa  su firme opinión; y si se chancea, tontamente lo hace en cosas que no son al
propósito”

EPICURO: Fragmentos

"La  muerte  no  es  nada  para  nosotros",  no  debe  ser  objeto  de  preocupación.  Esta
desmitificación de la muerte está basada en su teoría  de la sensación.

a) Según  su  concepción  del  alma  como  algo  material  y  mortal,  cuando  el
organismo se disuelve, el alma desaparece y puesto que ésta es la causa principal
de la sensibilidad, desaparecida ésta, la sensación es imposible.

15



Epicuro

b) Por lo tanto, la muerte no es nada porque es "ausencia de sensaciones", y las
sensaciones son el principio, no sólo gnoseológico y ético, sino también vital:
estamos vivos porque sentimos.

Así pues, aún siendo la muerte "el más terrorífico de los males", es un mal inevitable
del cual no podemos huir. Pero esta imposibilidad de huir de la muerte no impide que el
ser humano le pierda el miedo. El miedo es producido por un sentimiento doble:

1. El hecho físico de dejar de vivir.

2. El  miedo  a  la  vida  ultraterrenal  que  nos  podría  esperar  y  el  juicio
postmortem.

Pero:

1. La  muerte  deja  de  ser  algo  ante  lo  que  los  mortales  deban  ponerse  a
temblar.  Es  un  problema  que  no  nos  concierne  puesto  que:  "mientras  que
vivimos la muerte  no existe  y cuando llega a nosotros ya  no existimos" (En
función de su teoría de la sensación)

2. Tampoco  hemos  de  temer  el  más  allá,  puesto  que  esa  unidad  total  que
forman cuerpo y alma desaparece después de la muerte (que se convierte en
un mero  hecho fisiológico)  Tampoco habrá premios  y castigos  esperándonos
puesto que la muerte del cuerpo conlleva también la del alma (descomposición o
disolución de nuestro compuesto de átomos)

Si en el orfismo y las religiones mistéricas griegas, así como en Platón, "filosofar es
una preparación para la muerte" (al defender la existencia de un más allá con justicia
post-mortem que se valora como la auténtica vida) en Epicuro "filosofar es aprender a
vivir" alejando de nosotros las supersticiones funestas y los mitos escatológicos (sobre
el más allá)

2.4.4 CRÍTICA A LA IDEA DE FATALIDAD.

“Hay que recordar también que el futuro no es nuestro del todo, ni del todo no nuestro,
para  que  no  esperemos  que  absolutamente  sucederá  ni  desesperemos  de  que
absolutamente no va a suceder.

Era mejor creer en los mitos sobre los dioses que someterse a la esclavitud del destino
de los físicos, pues aquéllos sugieren la esperanza de poder aplacar a los dioses por el
culto que se les da, y éste, en cambio, tiene una necesidad implacable. Por lo que hace
a la fortuna, no la estima, como el vulgo, como una divinidad –pues el dios no hace
nada sin orden -, ni como una causa sin fundamento sólido, pues no piensa que ella dé
a los hombres el bien y el mal que originan la vida feliz, sino que de ella provienen los
principios de los grandes bienes y males. Estima mejor ser sabiamente infortunado
que neciamente afortunado, ya que es preferible que en nuestras acciones el dictamen
prudente no sea favorecido por la fortuna a que el dictamen imprudente sea premiado
por ella.

Todas estas cosas y las emparentadas con ellas medítalas día y noche dentro de ti
mismo y con el que sea semejante a ti mismo, y jamás, ni en vela ni en sueño, tendrás
turbación alguna, sino que vivirás más como un dios entre los hombres. Pues no se
parece en nada a un mortal el hombre que vive entre bienes inmortales”

16



Epicuro

EPICURO: Fragmentos

La idea de destino y más en su vertiente trágica entendido como fatalidad estaba muy
interiorizada  en los  griegos.  Baste  recordar  la  tragedia  de "Edipo rey"  en la  que el
protagonista  lucha  contra  su  destino  incansablemente  de  forma  vana  para  acabar
cumpliéndolo. Es esta también una de las ideas que es fuente de temores y superstición,
campo de actuación para adivinos y hechiceros.

Según Epicuro lo que sucede en el futuro está en parte en nuestras manos aunque no
todo, por supuesto, pero no existe ningún futuro preestablecido. Para romper aquella
idea determinista recurre a la idea del azar que introduce en la física de Demócrito a
través del concepto de “clinamen” y posibilita hablar de la libertad humana.

2.4.5 CONCLUSIONES.

Mediante la propedéutica establece una nueva visión del mundo y de la realidad que
caracteriza  al  Jardín  como  un  ámbito  sin  misterios  ni  revelaciones,  sin  promesas
trascendentes ni milagros, sin sombras fantasmales.

Ahora puede eliminar de una forma genérica los miedos y terrores que ponían en peligro
alcanzar  la  ataraxia  pero será necesario,  además,  una teoría  positiva  del  placer,  una
propuesta práctica y activa que nos permita alcanzar la felicidad.

2.5 Teoría del placer: aproximación positiva.

Liberado del temor religioso ser humano puede buscar el bien en este mundo.  El bien
para Epicuro es el placer, pero hay muchos placeres y no todos igualmente buenos.
Hay  que  escoger  entre  ellos  los  más  estables  y  duraderos.  Así  pues  se  trata  de
conseguir a través de la razón una cultura razonable de placeres que haga feliz al ser
humano.

2.5.1 EL CÁLCULO HEDONISTA.

"Porque conocemos el placer como bien primero y congénito, y él es principio de
todas nuestras elecciones y abstenciones, y a él tendemos, juzgando todo bien por el
sentimiento, que tomamos como CANON. Y puesto que éste es el bien primero y
connatural, por eso mismo no elegimos todo placer, sino que a veces, pasamos por
alto muchos placeres, cuando de ellos se nos sigue una molestia mayor; y, al contrario,
juzgamos  muchos  dolores  más  excelentes  que  los  placeres  porque  se  sigue  para
nosotros  un  placer  mayor  después  que  hemos  soportado el  dolor  durante  mucho
tiempo. Por consiguiente, todo placer es bueno por su naturaleza, aunque no todo
placer  es  elegible;  y,  recíprocamente,  todo dolor  es  malo,  pero  no  todo dolor  es
siempre rehuible. En teoría, todo placer es bueno para nosotros, aunque no debamos
desearlos todos; todo dolor es un mal, pero tampoco podemos evitarlos todos".

EPICURO: Fragmentos

El camino que lleva a la felicidad pasa por disfrutar del "placer como principio y fin de
una vida feliz", y como objetivo que persigue el ser humano y todos los seres vivos de
forma natural.

17



Epicuro

Para conseguir este objetivo es necesario saber previamente que hay distintos tipos de
placeres y que la intensidad y cualidad de estos placeres nos hará ordenarlos según un
patrón determinado: la sabia elección de lo que es prudente y conveniente.

2.5.2 TIPOS DE PLACERES.

Epicuro distingue dos tipos de placeres:

1. Placeres  en  movimiento o  dinámicos (cinéticos)  Eliminan  el  dolor
encaminándonos a conseguir sensaciones agradables. Son más intensos.

2. Placeres en reposo  o  estáticos (catasmáticos) Son un estado permanente de
felicidad que resulta de la posesión de un bien.

Cuando el organismo sufre un desequilibrio experimentamos dolor. El deseo surge de la
necesidad y el dolor de la falta de alguna cosa. A fin de eliminar este dolor, se ha de
satisfacer este deseo y esta satisfacción del deseo es placentera (placer en movimiento)
pero así como este dolor desaparece alcanzamos el  placer estable que se define como
ausencia de dolor.

Por ejemplo: Una persona tiene hambre y quiere comer. El acto de satisfacer el deseo
provoca un placer en movimiento, pero si conseguimos satisfacer plenamente el deseo,
aparece el placer estable.

Según Epicuro hemos de buscar el placer estable pues es el que nos proporciona la
felicidad. Hay un juicio de valor realizado de la siguiente manera:

1. Placeres en reposo. Sugieren estabilidad, perfección y felicidad. Nos acercan a
la naturaleza y nos sustraen de la locura, del vértigo, del cambio fruto de una
civilización decadente. Son los verdaderos fines, los que realizan la felicidad.

2. Placeres en movimiento. Sugieren la idea de desequilibrio, imperfección y caos
(desorden) Son medios en relación con los anteriores, no nos proporcionan la
felicidad, pero son necesarios para alcanzar los anteriores.

La  infelicidad surge  como  consecuencia  de  dar  prioridad  a  los  placeres  en
movimiento, de hacer de ellos no unos simples medios sino los auténticos fines.

2.5.3 TIPOS DE DESEOS.

Estando relacionado el deseo con el placer  es también  preciso ser selectivos en todos
nuestros deseos y  saber distinguir entre  aquello que es necesario y  aquello que es
superfluo.

Hace la siguiente clasificación:

1. Naturales y necesarios. Son aquellos que eliminan el dolor. Por ejemplo cuando se
tiene sed.

18



Epicuro

2. Naturales e innecesarios.  Colorean el placer pero no alejan el sufrimiento. Por
ejemplo los alimentos refinados.

3. Ni naturales ni necesarios.  Tienen que ver con los valores sociales, el éxito, el
reconocimiento, etc.

Mediante la filosofía y el saber, el sabio elige -es selectivo- sus deseos, centrándose en
aquellos placeres que producen felicidad -la máxima satisfacción y el mínimo dolor-.

No hay que buscar el placer en la abundancia, sino en lo simple y natural

"En orden al cálculo y a la consideración de las cosas útiles y perjudiciales, hay que
hacer un discernimiento de todas esas cosas. Pues en ocasiones experimentamos el
bien como un mal y, a la inversa, el mal como un bien.

Consideramos  como  un gran  bien  la  independencia  de  los  deseos,  no  porque  en
absoluto  debamos  tener  tan  sólo  lo  poco,  sino  porque  si  no  tenemos  lo  mucho,
sabemos contentarnos con lo poco, sinceramente convencidos de que disfrutan con
más placer de la abundancia los que menos necesidad tienen de ella, y que todo lo que
es natural, es fácil de procurar, y lo vano, difícil de conseguir. Los manjares frugales
proporcionan un placer igual que un trato suntuoso cuando ha desaparecido todo el
dolor de la necesidad. Pan y agua dan el placer más grande cuando los lleva a la boca
quien tiene necesidad. El acostumbrarse a un trato de vida sencillo y frugal, por una
parte, ayuda a la salud y hace al hombre más ágil para atender a las tareas necesarias
de la vida, y por otra, cuando a intervalos nos damos a la vida refinada, nos hace más
dispuestos y más intrépidos para afrontar los lances de la fortuna" 

EPICURO: Carta a Meneceo

Siendo  la  felicidad el  horizonte  último del  sabio,  éste  ha  de  eliminar  todos  los
obstáculos que se oponen a ella tomando como punto de partida los deseos naturales y
necesarios y  como  el criterio en  toda elección  o  rechazo  de  deseos el  perseguir
siempre la ataraxia y la aponía. Así tenemos en relación con:

1. El cuerpo. Satisfacer sus placeres es una necesidad básica porque el dolor que nos
puede causar su privación (hambre, sed, frío, etc.)  impide el acceso a cualquier
otro  placer.  El  sabio  epicúreo  sabe,  gracias  a  su  prudente  moderación,  que
satisfacer estas necesidades no es costoso ni difícil: el pan y el agua se convierten
en placeres exquisitos cuando son necesarios. Es la razón (inteligencia) quien pone
límites a los placeres que el cuerpo considera ilimitados. No se trata de una crítica
puritana sino de la fidelidad a una regla básica del epicureismo: la liberación del
dolor es lo que da valor a nuestros actos. Ser esclavos de los deseos no nos hace
felices. Por ejemplo: una persona puede disfrutar emborrachándose o haciendo una
apuesta, pero el placer derivado de satisfacer sus deseos de bebida o juego se han de
contrastar con el sentimiento del día siguiente y con el miedo a perder el dinero.

2. El alma. Existen  también unas  necesidades  espirituales  básicas como serían el
equilibrio, la calma de nuestra alma, etc. La propedéutica nos procura una visión
del mundo más positiva que nos acerca a la ataraxia. Sin embargo también hay que
evitar los dolores que nacen de la ignorancia, las falsas creencias y opiniones de
los demás (en esto se incluye la necesaria crítica de los valores sociales)

19



Epicuro

De esta  manera el  sabio  suprime  los  deseos  inútiles  y es  el  amo de  los  deseos
naturales y necesarios que utiliza de forma reflexiva.  Reduce los deseos a aquello
que es puramente necesario con tal de eliminar la inquietud de poseer.

2.6 La felicidad y la sabiduría: el modelo de vida epicúreo.

2.6.1 LA SABIDURÍA AUTÉNTICA ES LA SABIDURÍA PRÁCTICA.

La sabiduría  auténtica  es  la  sabiduría  práctica,  la  que  nos  permite  alcanzar  y
asegurar el bienestar del cuerpo y del alma: la felicidad.

La física y su teoría  de la  religión  han servido de fundamento  teórico para la ética
epicúrea, ahora estamos en condiciones de describir cuál es el camino de la felicidad y
en qué consiste la vida de un sabio epicúreo:

1. La sabiduría implica una ausencia total de miedos y de angustias. La ataraxia es el
estado  de  aquél  que  no  teme  ni  a  los  dioses,  ni  a  la  muerte,  es  un  estado de
tranquilidad espiritual, de equilibrio.

2. Pero además de esta ausencia de perturbación es necesario escoger los placeres que
producen la felicidad y cortan el dolor cuando sea posible.

El sabio suprimirá o evitará todo lo que se opone a su felicidad, favoreciendo todo lo
que contribuya a hacer su felicidad más completa y menos azarosa. Las consecuencias
positivas y negativas que previsiblemente han de seguir a la satisfacción de cada deseo
han de  ser  cuidadosamente  consideradas para determinar la  conveniencia  de cada
placer.

2.6.2 EL IDEAL DE AUTARQUÍA: AUTODOMINIO E INDEPENDENCIA DEL SABIO.

En  busca  de  la  autosuficiencia (autarquía)  el  sabio  reducirá  sus  necesidades  al
mínimo.  Su vida será moderada,  casi  ascética,  pues  sólo desde estos presupuestos
puede el ser humano ser dueño de su propia vida.

El sabio vivirá tranquilo, apaciblemente, confiado en medio de las tempestades en las
que perecen los demás, y por ello es agradable para él ver a qué males se escapa por su
sabiduría.

"Las desgracias de los seres humanos tenían como origen el odio, la envidia o el
desprecio, por encima de ellos el sabio se eleva por su razón"

2.6.3 LA COMUNIDAD EPICÚREA Y LA AMISTAD.

El sabio  para conseguir la serenidad se retirará del bullicio del mundo  evitando la
competencia con los demás y no albergando ambiciones.

La felicidad sólo puede obtenerse en la vida privada, pero no en soledad, lo mejor es
vivir, como en el Jardín, en una comunidad de amigos.

20



Epicuro

El sabio epicúreo llevará una vida tranquila y sencilla, lejos de las preocupaciones y de
la actividad pública, se contentará con lo que tiene en cada momento y disfrutará en
compañía de sus amigos.

La amistad es  la  única relación interpersonal  necesaria.  Al  principio  surge de  la
utilidad mutua,  pero  una vez nacida se hace deseable por sí  misma.  La utilidad se
sublima y se convierte en amor.

"Comer y beber sin un amigo es devorar como un león o un lobo"

El  amor  erótico (amor-pasión)  hay  que  rechazarlo  pues  no  es  compatible  con  la
serenidad  mental  y  la  imperturbabilidad  de  ánimo.  Un  buen  antídoto  contra  ese
pernicioso amor es una relativa promiscuidad que nos facilite una satisfacción sexual
desapasionada.

21



Los Estoicos

3 LOS ESTOICOS.

3.1 Caracteres generales.

3.1.1 EL ORIGEN DE LA ESCUELA.

La escuela estoica fue nombrada así porque el lugar de Atenas
donde  iban  los  muchachos  a  aprender  la  enseñanza  de  esta
doctrina era la "stoa", una especie  de porches decorados con
pinturas, punto de encuentro de muchos atenienses.

Fue fundada por Zenón de Citio en el 301 a. C. éste era hijo de
un  rico  mercader,  se  dedicó  a  la  filosofía  cuando,  como
consecuencia de un naufragio, su padre perdió gran parte de sus
bienes.

3.1.2 PERÍODOS  Y AUTORES.

Se destacan tres:

1. Período antiguo (del 300 al 200 a.C.) Sus representantes más destacados son
Zenón de Citio (335-263 a.C.) - de quién sólo nos quedan algunos fragmentos y
que murió, como no era muy inusual en su tiempo, suicidándose - Cleantes y
Crisipo. 

2. Período de transición o medio (siglos II y I a.C.) Es de carácter ecléctico, es
decir, introduce y mezcla las mejores ideas de cada sistema. También introduce
elementos  místicos  de  acuerdo  con  las  tendencias  de  la  época.  Inicia  su
penetración  en  la  sociedad  romana. Sus  representantes  que  son  muy  poco
relevantes son Panecio y Posidonio.

3. Período romano (siglos I y II d. C.) Ya fundamentalmente romano se decanta
hacia  problemas religiosos,  de salvación y providencia.
Sus  representantes  son  Epicteto,  Marco  Aurelio (el
emperador  romano)  y  Séneca  (4 a.C.  -  65 d.  C.)  Éste
nació en la ciudad de Córdoba y de joven marchó a Roma
donde llegó  a  ser  preceptor  de  Nerón.  Siendo  ya  muy
mayor  el  mismo  emperador  le  condenará  a  muerte,
condena  que  el  filósofo  cumplirá  tranquilamente
abriéndose las venas. Dejó una obra muy extensa, entre
ellas  la  Carta  a  Lucilio,  De  la  providencia,  Sobre  la
felicidad, Consolación a Helvia, etc.

3.2 Ética y participación política.

3.2.1 DIMENSIÓN SOCIAL.

En el caso de los estoicos  el no concebir ya la polis como el ámbito natural de la
actuación política del ser humano no les lleva a un apoliticismo. Zenón no ofrecía

22



Los Estoicos

una actitud resignada y de renuncia (que posteriormente se abrirá paso en muchos casos
en el estoicismo) sino la  participación activa en las posibilidades abiertas por las
nuevas monarquías helenísticas.

Se abre así una relación entre la escuela y el poder, no sólo legitimando éste, sino que
también  induciéndole  a  que  intentase  mejorar  la  condición  humana,  mediante  la
ordenación del Estado según el logos o razón universal.

Este estrecho vínculo se ve de nuevo en Séneca y Nerón o Marco Aurelio. De hecho el
estoicismo fue durante mucho tiempo la ideología oficial del imperio romano.

Vemos pues que  aunque la ética estoica tenga una dimensión individual también
tiene una dimensión social, en línea con Platón o Aristóteles.

3.2.2 COSMOPOLITISMO.

Ahora, a diferencia de ellos,  el ámbito de aplicación ya no es la polis, sino que es
mucho más amplio: el cosmos.

Zenón en su Politeia, de la que sólo nos han quedado fragmentos, formulaba el nuevo
ideal político adaptado a la nueva situación del mundo:

1. Los seres humanos son iguales y no deben vivir separados sino unificados en un
solo Estado.

2. El mundo es una polis a cuyo servicio es hermoso dedicarse.

3. La  ciudad  del  mundo  no  comprende,  sin  embargo,  únicamente  a  los  seres
humanos, sino a ellos y al cielo o a los dioses astros, esto es, a todos los seres
dotados de entendimiento, regidos y gobernados por una misma ley universal
que  es  la  Razón  o  logos  divino,  idéntico  al  cosmos  (panteísmo)  y  al  que
convienen también los nombres de Providencia o destino.

3.3 La cosmovisión estoica.

3.3.1 EL UNIVERSO.

 “Estaría de sobra demostrar que una obra tan grande no se mantendría sin quién la
conservara, y que la unión y los movimientos de los astros no son debidos al impulso
del  azar,  puesto  que  las  cosas  que  el  azar  mueve,  con frecuencia  se  perturban  y
rápidamente  chocan;  que  es  el  imperio  de  la  ley eterna  quien  gobierna  esta  ágil
velocidad  que  tantas  cosas  arrastra  en  el  mar  y  la  tierra,  tantas  estrellas
resplandecientes que brillan en disposición ordenada; que no sería este orden propio
de la materia errática, ni unos elementos reunidos por el azar no estarían con tanta
maestría equilibrados, que el peso inmenso de la tierra se mantuviera inmóvil mirando
entorno suyo la veloz carrera del cielo, que los mares encajados en sus profundidades
bañaran las tierras sin que el tributo de los ríos los hiciera crecer, que de las más
pequeñas semillas nacieran los grandes árboles”

Séneca, De providencia, I, 2

23



Los Estoicos

El orden del universo, que Epicuro afirmaba que era fruto del azar, no puede ser fruto
del azar sino de una inteligencia o razón universal. Cómo sino podría darse el gran
espectáculo del mundo, el firmamento, la belleza de las plantas, la perfección de los
animales o la del ser humano.

“El destino nos gobierna y desde que nacemos está dispuesto lo que ha de durar
nuestra  vida.  Una  causa  depende  de  otra  causa,  y  el  orden  eterno  de  las  cosas
determina el curso de los asuntos privados y de los públicos. Por eso se ha de soportar
todo  con  coraje,  puesto  que  no  es  por  azar,  como  creemos,  sino  por  orden  que
acontecen las cosas. De mucho antes está establecido de que habrás de disfrutar y
porqué habrás de llorar, y por bien que parezca muy diversa la vida de cada hombre, a
fin de cuentas, todo se reduce a que siendo mortales, recibimos cosas mortales. ¿Por
qué entonces nos indignamos? ¿Por qué nos quejamos? Para esto hemos nacido…
¿Cuál  es  el  deber  de  un  hombre  virtuoso?  Abandonarse  al  destino.  Es  un  gran
consuelo ser conducido con el universo. Sea lo que sea aquello que ha dispuesto que
así vivamos y así muramos, a la misma ley están los dioses sujetos, una corriente
irrevocable se lleva igualmente las cosas humanas y las divinas. El mismo creador y
rector del universo escribió ciertamente los decretos del destino, pero él también los
cumple. Ordenó una vez, obedece siempre.”

Séneca, De providencia, 5, V

Hay,  además,  un  rechazo de la idea de azar:  todo cuanto sucede en el  universo
sucede  siempre  por  algún  motivo  o  causa,  nada  es  obra  del  azar  o  de  la
improvisación,  pues   todo  está  dirigido  por  la  razón  universal  que  ordena  el
universo mediante la providencia. Todo, las nevadas, el brote de las flores, la caída de
las hojas, etc. Todo responde a un plan diseñado por este logos universal.

El universo está ordenado cosmos (todo ordenado)

Por la razón universal logos (ley)

Que obra según un fin telos (finalidad)

Dios penetra enteramente el cosmos (panteísmo) manifestándose como fuego, como
neuma o espíritu, como alma o entendimiento. La divinidad es providencia y destino
(de  forma  totalmente  opuesta  a  la  concepción  de  Epicuro)  que  gobierna,  desde  su
interior, el mundo, resolviendo sus males particulares en la armonía del Todo.

De esta manera, el estoicismo se volvió en gran medida a la  filosofía de Heráclito y
predicó el determinismo más riguroso.

3.3.2 EL SER HUMANO: ANTROPOLOGÍA.

El ser humano es considerado como un  microcosmos porque se compone de los  dos
principios básicos que se encuentran en la naturaleza: El  pasivo, representado por el
cuerpo, y el activo que es el alma racional.

Pero el ser humano  no sólo refleja el universo, sino que también participa de él y
está en  comunión universal. Puesto que  el  logos o razón universal regula y ordena
todos los acontecimientos del universo, de la misma manera, la razón humana habrá

24



Los Estoicos

de autodirigir y autogobernar sus acciones. Ello sin olvidar que forma parte de ese
universo y que se ha de plegar al logos universal.

3.4 El eudemonismo y el ideal de sabio estoico.

3.4.1 LOS OBSTÁCULOS PARA ALCANZAR LA FELICIDAD.

El  objetivo  último del  estoico  es  alcanzar  la  felicidad,  pero  dos son  las  fuentes
principales de sufrimiento que se oponen a ese propósito:

1. El ir contra del destino, contra el logos o razón universal.

2. El dejarse arrastrar por las pasiones, por su parte irracional.

Las dos son las caras de una misma moneda.  Para poder superarlas propondrán el
autodominio y el saber. Su propuesta de  modelo de vida también será un  ideal de
sabio.

3.4.2 EL MODO DE SUPERARLOS.

3.4.2.1 Como no ir contra el destino.

La única manera de no ir contra el destino es intentando conocerlo y asumiéndolo. El
objetivo  principal del  sabio  estoico es  conocer  el  logos,  la  ley  del  devenir  y  el
acontecer para seguirlo y cumplirlo.

El  sabio estoico es precisamente aquella persona que conoce esta Razón o logos
universal que penetra y gobierna providencial y necesariamente el mundo, aceptándola
voluntaria y amorosamente.

Puesto, que todo está determinado y nada puede hacerse para cambiar el rumbo de
los  acontecimientos,  el  necio  que  se  rebela  ante  el  destino  sólo  alcanza  la
desesperación y el sufrimiento. Es como quien nada contra corriente sólo consigue
cansarse para terminar siendo arrastrado por ella.

La verdadera  libertad (equiparable aquí a sabiduría)  consiste en aceptar el destino
serenamente y cumplirlo.

3.4.2.2 Como no dejarse arrastrar por las pasiones.

El  acuerdo  de  la  razón  y  la  voluntad  individuales  con  la  razón  y  la  voluntad
universales se manifiesta en una disposición permanente del alma que es la virtud, el
bien supremo, independientemente del sufrimiento o el placer, que es la verdadera
felicidad.

Esta es la vida "conforme a la naturaleza" (logos) donde  nuestra razón no se deja
arrastrar por las pasiones, ni tiene un carácter particular (errado y malo) sino que se
manifiesta como una parte del logos, que se manifiesta en nosotros (la divinidad en
nosotros)

25



Los Estoicos

Este modo de obrar "conforme a la naturaleza" supone un dominio de nuestra razón
sobre nuestro instinto, sobre nuestras pasiones.

Dentro del alma humana existe una fuerza contraria al logos o razón: son los efectos
de las pasiones. Hace falta una gran fuerza de voluntad para conseguir su dominio.

El sabio es aquél que no pierde el norte (logos) dejándose:

1. Engañar por ilusiones momentáneas.

2. Hundiéndose por desgracias aparentemente catastróficas.

La vida virtuosa estará al servicio de la razón, lo que significa:

1. Abstenerse de disfrutar los placeres.

2. Saber soportar sin inmutarse los dolores y los sufrimientos (apatía)

Es su famosa máxima "Abstente y aguanta":

1. Abstente:  puesto  que  los  placeres  y  las  pasiones  son  las  fuentes  de  las
perturbaciones espirituales.

2. Aguanta:  pues  eso  que  son  tus  males  particulares  están  al  servicio  del
equilibrio del todo,  según el orden y el designio del logos.  Nos corresponde
cumplir imperturbables nuestro destino.

3.4.3 LA VIDA FELIZ.

Una vez libres de las cadenas de las pasiones irracionales, y en plena comunión con
el  logos  universal,  el  alma  puede  alcanzar  la  tranquilidad (ataraxia),  la
imperturbabilidad  (apatía)  y  el  autodominio  (autarquía)  condiciones  indispensables
para una auténtica vida feliz (eudemonía).

26



Los Cínicos.

4 LOS CÍNICOS.

4.1 La secta del perro.

La escuela cínica fue fundada por Antístenes (445-365 a. C.) y su seguidor más célebre
fue  Diógenes  de  Sínope (413-324  a.  C.)  Cínico  significa  perro  en  griego,  y  su
denominación se deriva del modo de vida independiente y asocial  que defendían.  A
continuación recogemos los datos biográficos más importantes de estos dos filósofos:

4.1.1 ANTÍSTENES (445-365 A. C.)

Antístenes nació en Atenas y fue el  prototipo de sabio austero y solitario,  con una
confianza  radical  en  el  ser  humano  individual  y  una  desconfianza  total  en  las
instituciones de cualquier clase. Fue uno de los filósofos más relevantes de su época,
discípulo directo de Sócrates, tuvo a su vez una influencia decisiva en algunas de las
escuelas que se formaron en este periodo, tanto por sus teorías, como por su actitud y su
forma de vida. Es considerado precursor de la escuela cínica a través de Diógenes y de
Crates, y de la escuela estoica a través de otro de sus seguidores, Zenón de Citio.

Un buen día Antístenes decidió prescindir  de todo lo superfluo y
fundar su propia escuela. Lo hizo en un gimnasio en las afueras de
Atenas llamado cinosarges, que quiere decir el perro blanco (perro
raudo o veloz, según otras versiones), dando lugar a la duda de si de
esta circunstancia deriva el nombre de la escuela cínica. El cambio
es tan radical que se manifiesta también externamente,  viste ahora
un manto, un zurrón y un bastón, indumentaria que se convierte en
el uniforme del cínico. Prescinde de una manera decisiva de todo lo
que  no  puede  llevar  encima,  con  la  intención  de  librarse  de  los
caprichos  de  la  fortuna  y regir  su  propio  destino.  El  objetivo  es
alcanzar la felicidad y esto se consigue si uno depende sólo de sí
mismo.  Lo fundamental para el cínico es la autarquía, es decir la
independencia  de  todo  condicionamiento  exterior,  la
autosuficiencia, que puede aprenderse pero que requiere un esfuerzo. Atrás queda todo
aquello que considera que ya no le pertenece al sabio, la familia, el dinero, la fama y
sobre todo sus antiguos pensamientos. Antístenes  vivía según su propia ley, la que él
mismo eligió para sí,  de acuerdo con la virtud personal que libremente asumió. Las
leyes establecidas, las convenciones sociales no eran para este sabio, que como todos
los  cínicos  despreciaba las  normas,  las  instituciones,  las  costumbres  y  todo lo  que
representa una atadura para el ser humano. Predicaba una vuelta a la naturaleza como
revulsivo a la domesticación social y cultural que se imponía en las ciudades.  Poseía
una amplia cultura y escribió numerosos libros,  Diógenes Laercio los agrupa en 10
volúmenes y nos da el título de casi 60 escritos, de los cuales actualmente tan solo se
conservan 2 breves fragmentos (Sobre Ayax y Sobre Ulises)

4.1.2 DIÓGENES DE SINOPE (413-324  A. C.)

Diógenes de Sinope nació en Sinope (Asia Menor) Su figura enseguida pasó a ser una
leyenda  de  provocación y  la  imagen  del  sabio  cínico  por  excelencia,  de  aspecto
descuidado,  burlón  y  sarcástico.  Su  forma  de  vida  perruna,  su  estilo  agresivo,  su

27



Los Cínicos.

comportamiento siempre en contra, le diferencian sin confusiones. Vivía en un tonel,
buscaba a plena luz del día con un candil, nada menos que al hombre, se masturbaba en
público,  comía carne cruda,  escribía libros a favor del incesto y del canibalismo.  Si
alguien es el prototipo de trasgresor, ese es Diógenes de Sinope. Su padre era banquero
y cuenta Diógenes Laercio que un buen día decidió consultar al oráculo y recibió como
respuesta "invalidar la moneda en curso", que como todas las respuestas de los oráculos
era  enigmática,  dicha  respuesta  tenía  al  menos  tres  sentidos:  falsificar  la  moneda,
modificar las leyes o transmutar los valores. Diógenes no quiso elegir e hizo las tres
cosas, el resultado fue la expulsión y el destierro de Sinope. Ellos me condenan a irme y
yo  les  condeno  a  ellos  a  quedarse,  fue  su  irónico  comentario.  Forzado  por  estas
circunstancias  deambuló  por  Esparta,  Corinto  y Atenas,  en esta  ciudad frecuentó  el
cinosarges y se hizo discípulo de Antístenes, optó por llevar una vida austera y adoptó
la indumentaria cínica, como su maestro. Desde sus comienzos en Atenas mostró un
carácter apasionado, llegando Platón a decir de él, que era un Sócrates que se había
vuelto loco.

Pone en práctica de una manera radical las teorías de su maestro Antístenes. Lleva al
extremo la libertad de palabra, su dedicación es criticar y denunciar todo aquello que
limita al ser humano, en particular  las instituciones.  Propone una nueva valoración
frente a la valoración tradicional y se enfrenta constantemente a las normas sociales. Se
considera cosmopolita, es decir, ciudadano del mundo, en cualquier parte se encuentra
el cínico como en su casa y reconoce esto mismo en los demás, por tanto el mundo es de
todos. La leyenda cuenta que se deshizo de todo lo
que  no  era  indispensable,  incluso  abandonó  su
escudilla cuando vio que un muchacho bebía agua
en el hueco de las manos. Conoció a algunos de los
filósofos  y  gobernantes  de  la  época,  se  cuenta  la
anécdota de que estando un día en las afueras de
Corinto, se le acercó a Alejandro Magno y ofreció
concederle  lo  que  quisiera,  a  lo  que  el  filósofo
respondió  simplemente:  “Apártate  a  un  lado  que
me quitas  el  sol”.  Esta  anécdota  pretende reflejar
claramente  que  el  sabio  no  necesita  nada de  los
poderosos,  que  está  por  encima  de  las  riquezas
materiales y de la ambición del poder. Esta actitud crea una radical separación con los
políticos. Todo esto es posible pero se necesita un duro entrenamiento (ascesis) Escribió
algunos libros, que se han perdido, pero todos los indicios hacen suponer que eran de
carácter  breve  y  en  forma  de  máximas  o  sentencias  agudas  e  irónicas,  según  sus
comentaristas. Murió en Corinto, su muerte, como no podía ser de otra manera, también
es motivo  de anécdotas.  Según algunos murió  por  su propia voluntad,  suicidándose
mediante la contención del aliento, dueño de su destino y del momento de su muerte.
Según otros murió de las mordeduras de un perro, esta vez de los de cuatro patas o de
una indigestión por comer pulpo crudo. Sus amigos levantaron un monumento en su
honor, que consistía en una columna coronada por un perro de mármol.

4.2 La sociedad como problema.

Más allá  del  apoliticismo de otras  escuelas  helenísticas  los cínicos  consideran que
ninguna transformación de la sociedad es posible y ello es así porque creen que lo
social formaba parte del problema no de la solución.

28



Los Cínicos.

Toda sociedad será siempre por definición amoral, como toda ley externa que se
quiera  imponer  a  la  autonomía  del  individuo.  Sea  cual  sea  su  organización
(democrática, aristocrática o autocrática) sólo puede sustentarse sobre el poder, es decir,
mediante la violencia sobre el individuo particular.

La función de toda institución social  es  des-moralizar,  configurar voluntades y
acordar actos externos a los patrones tenidos por necesarios y convenientes. Ante la
desmoralización a que el  Estado somete  al  individuo el  cinismo opone su moral  de
resistencia: la autarquía.

4.2.1 COMPARACIÓN CON OTRAS ESCUELAS HELENÍSTICAS.

El cinismo es una moral de resistencia, plenamente emancipada y antisocial:

1. Ante el retiro apolítico del sabio epicúreo postula su presencia antipolítica.

2. No  sólo  mantiene  la  apelación  a  la  naturaleza del  estoicismo,  sino  que
denuncia lo social como perversión de la naturaleza.

Los cínicos proponen un modelo de vida autárquico como medio de liberación de las
necesidades externas, es decir, sociales.  Se es autosuficiente para poder vivir fuera
del Estado, para no depender en nada de la sociedad.

4.2.2 LA CRÍTICA DE LA CULTURA Y LA CIVILIZACIÓN.

"Acaso nunca en la historia del  pensamiento se encontrará tal  desprecio hacia las
convenciones sociales unido a una sed de independencia tan grande y a una franqueza
tan brutal"

Jean Brun: Historia de la filosofía. Ed. S. XXI

El cinismo es eminentemente una crítica de la cultura, de la civilización y de sus
frutos más  refinados:  los  mitos,  las  costumbres,  las instituciones,  las normas, las
ideologías y la religión.

1. La religión.  Rechazan  el  politeísmo  y  defienden  el  monoteísmo  que,  en  su
versión, equivale a un  ateísmo práctico. Rechazan el culto, la superstición, los
ritos iniciáticos y la idea de la inmortalidad del alma. Critican el clero y cuando
éste pide dinero.

“Viendo en cierta ocasión cómo los sacerdotes custodios del templo conducían a uno
que  había  robado  una  vasija  perteneciente  al  tesoro  del  templo,  comentó:  «Los
ladrones grandes llevan preso al pequeño.»”

“Cierto  día  observó  a  una  mujer  postrada  ante  los  dioses  en  actitud  ridícula  y,
queriendo liberarla de su superstición, se le acercó y, de acuerdo con la narración de
Zoilo de Perga, le dijo: « ¿No temes, buena mujer, que el dios esté detrás de ti (pues
todo está lleno de su presencia) y tu postura resulte entonces irreverente? »”

“A los que se inquietaban por sus sueños, les censuraba que descuidaran lo que hacían
despiertos y se preocuparan en cambio tanto de lo que imaginaban dormidos.”

29



Los Cínicos.

“Alguien muy supersticioso le amenazó: « De un solo puñetazo te romperé la cara »”;
Diógenes replicó: « Y yo, de un solo estornudo a tu izquierda te haré temblar1. »”

“Al  ser  iniciado en  los  misterios  órficos,  como el  sacerdote  aseguraba  que  a  los
admitidos en los ritos les esperaban innumerables bienes en el Hades, le replicó: «
¿Por qué, entonces, no te suicidas? »”

“A quien le decía que la vida era un mal, lo corrigió: « No la vida, sino la mala vida »”

Diógenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos ilustres

2. Valores sociales. Desprecian el dinero, la fama y la nobleza. La única nobleza
es la que otorga la virtud. Muchas de sus burlas se dirigen contra la pretensión
de superioridad basada en la idea de linaje o de patria. El desprecio del dinero se
deriva de que en él ven la cristalización de todas las relaciones sociales: es la
expresión exacerbada de lo antinatural, de lo convencional.

3. Desprecio  de  las  convenciones  sociales  y  de  todas  las  diferencias  que se
fundan en ellas:

a. Se debe abolir  la  diferencia  entre lo  público y  lo  privado,  oposición
sobre la que se asientan los usos y las costumbres.

“Solía  hacerlo  todo  en  público,  las  obras  de  Deméter  y  las  de  Afrodita2.  Y  lo
justificaba argumentando que si comer no es un absurdo, no es absurdo hacerlo en la
plaza pública; y como resulta que comer es natural, también lo es hacerlo en la plaza
pública. Se masturbaba en público y lamentaba que no fuera tan sencillo verse libre de
la otra comezón del hambre frotándose las tripas.”

“Habiéndole uno invitado a entrar en su lujosa mansión, le advirtió que no escupiese
en ella, tras lo cual Diógenes arrancó una buena flema y la escupió a la cara del dueño,
para decirle después que no le había sido posible hallar lugar más inmundo en toda la
casa”

“Solía  decir,  como  sabemos  por  Hecatón  en  sus  Sentencias,  que  es  preferible  la
compañía de los cuervos a la de los aduladores, pues aquéllos devoran a los muertos;
éstos, a los vivos.”

Diógenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos ilustres

b. Abolición de la diferencia entre los seres humanos por razón de raza,
lengua o patria (por ejemplo la distinción entre griegos, bárbaros) Ellos
defienden el cosmopolitismo, término que acuña Diógenes.

c. Abolición de las  diferencias establecidas por nomos entre esclavos y
libres, hombres y mujeres. Ellos defienden el igualitarismo. En relación
con la esclavitud tenían en la práctica una actitud más ambigua ya que
para el ser humano en el helenismo la esclavitud era un acontecimiento
que se acogía con el mismo estado de ánimo que una catástrofe natural.
Para el cínico es un avatar de la fortuna, al que se hace frente con la

1 Estornudar a la izquierda era de mal agüero. 

2 Deméter es la diosa de la alimentación y la agricultura, y Afrodita es la diosa del amor.

30



Los Cínicos.

misma impasibidad y ante  el  que -como ante  cualquier  otra  situación
incómoda- no busca huir, sino que lo acepta como un ejercicio que le
prepara para la  autarquía.  Respecto de la  mujer,  la igualdad entre  los
sexos es claramente sostenida en la teoría como en la práctica.

4. Insumisión: contra la ley. Ciudadano del mundo es ciudadano de ninguna parte
y a las leyes de ninguna parte deben acatamiento.

5. El Estado. Todo sistema político se caracteriza por su agresividad, basada tanto
en razones de "política" interna cuanto de temor a la preponderancia del Estado
vecino. La defensa del Estado, que convierte su territorio en patria, se proyecta
en  un  afán  siempre  expansionista  (imperialismo)  característico  de  todo
nacionalismo.  El  Estado que,  puertas  adentro,  se  presenta  como  pacto  de
garantía  contra  el  homicidio  y  lo  castiga inflexiblemente,  se  complace  en
organizar, puertas afuera, la matanza masiva, premiando el celo en la misma y
castiga al que renuncia a participar en ella.

6. Contravalores.  Ante  la  irracionalidad  social  no  hay  solución  alternativa:
existe el problema pero no la solución. Diógenes defiende el  canibalismo y el
incesto (la  exclusión  de  éste  es  la  base  de  toda  sociedad  posible)  En  su
República propone una  antiutopía.  No pretende definir una sociedad perfecta
siguiendo el modelo platónico sino, más bien, defender un modo de vida asocial,
reducir la organización social al mínimo imaginable desde un  individualismo
radical: la mejor sociedad es la menos sociedad posible.

4.3 La búsqueda de la felicidad y la vuelta a la naturaleza.

Como en los sofistas, también los cínicos reflexionan sobre el conflicto entre physis y
nomos.  La búsqueda de la felicidad está vinculada a una vuelta a la naturaleza.
Definen la naturaleza negativamente como todo lo que no es cultura.

4.3.1 LA NATURALEZA COMO SIMPLICIDAD.

La naturaleza  se  definiría  en  primer  lugar  como  simplicidad  frente  a  la  múltiple
complejidad de lo inútil que es la característica de toda civilización. Sencillez frente
al agobio y arbitrariedad de la organización social.

La  civilización que,  por  una  parte,  complica  la  satisfacción  de  las  necesidades
primarias por medio de infinidad de convenciones, reglas y usos,  convierte al ser
humano,  por  otra  parte,  en  esclavo  de  nuevas  necesidades  perfectamente
prescindibles  y  superfluas.  Éste  se  vuelve  así  cada  vez  más  dependiente  de  lo
externo, menos dueño de sí mismo. Por ello se impone una vuelta a la naturaleza.

“Relata Teofrastro en su Megárico que, observando en cierta ocasión a un ratón que
correteaba sin rumbo fijo, sin buscar lecho para dormir,  sin temor a la noche, sin
preocuparse de nada de lo que los humanos consideran provechoso, descubrió el modo
de adaptarse a las circunstancias. Fue el primero, dicen algunos, que dobló su manto al
verse  obligado  a  dormir  sobre  él;  que  llevó  alforjas  para  poner  en  ellas  sus
provisiones, y que hacía en cualquier lugar cualquier cosa, ya fuese comer, dormir o

31



Los Cínicos.

conversar.  Así  solía decir,  señalando al  pórtico de Zeus y al  Pompeyon3,  que los
atenienses le habían provisto de lugares para vivir.

Bastón, al principio, no lo usó sino estando enfermo. Pero posteriormente lo llevaba a
todas partes, no sólo por la ciudad, sino también por los caminos, juntamente con la
alforja. Así lo atestigua Olimpiodoro, magistrado de Atenas y Polieucto, el orador, y
Lisanias, el hijo de Escrión.

Encargó a uno que le buscase una choza donde vivir, pero como éste se demorara, se
alojó en un barril del Metrón4, según él mismo narra en sus  Cartas. En verano se
revolcaba en la arena ardiente y en el invierno abrazaba las estatuas cubiertas de nieve,
ejercitándose ante todo tipo de adversidades”

Observando cierta vez un niño que bebía con las manos, arrojó el cuenco que llevaba
en la alforja, diciendo: « Un niño me superó en sencillez.» Asimismo se deshizo de su
escudilla cuando vio que otro niño, al que le se había roto el plato, recogía sus lentejas
en la cavidad de un pedazo de pan”

“Proclamaba que los dioses habían otorgado a los hombres una vida fácil, pero que
éstos lo habían olvidado en su búsqueda de exquisiteces, afeites, etc. Por eso, a uno
que estaba siendo calzado por su criado, le dijo: «No serás enteramente feliz hasta que
tu criado te suene también las narices, lo que ocurrirá cuando hayas olvidado el uso de
tus manos».”

Diógenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos ilustres

4.3.2 LA NATURALEZA COMO EQUILIBRIO.

Dentro de la polis la desigualdad de fortunas y las jerarquías, la oposición de clases
sociales  y, resultado de ello,  la revuelta.  Ninguna reforma social,  ningún proyecto
utópico  puede  acabar  con  ese  diferencia  fundamental  que  se  establece  entre  los
individuos en cuanto aparece algún tipo -por primitivo que éste sea- de organización
social.

La  organización  social  al  establecer  diferencias  entre  los  individuos  genera  la
rivalidad  y  el  enfrentamiento  dando  así  origen  a  una  segunda  naturaleza
competitiva y hostil. La economía es la síntesis de todos los desequilibrios al ser un
sistema autónomo basado en el beneficio, la acumulación sin telos (fin u objetivo):
es lo antinatural por excelencia.

“Afirmaba también que las cosas de mucho valor tenían muy poco precio, y a la
inversa: una estatua llega a alcanzar los tres mil dracmas mientras que un quénice de
harina se vende a dos ochavos”

Diógenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos ilustres

3 El Pórtico de Zeus estaba situado al oeste del ágora. El Pompeyon era un establecimiento público en que
se guardaban estatuas y objetos necesarios para las procesiones (pompé: procesión)

4 Metron era el templo consagrado a la madre de los dioses, Cibeles. En sus dependencias se alojaba
también el archivo de la ciudad.

32



Los Cínicos.

4.4 El ideal de sabio.

¿Cómo se concreta esa vuelta a la naturaleza?

4.4.1 EL ESCEPTICISMO CÍNICO.

Representa el  rechazo de la metafísica dogmática y su pretensión de afirmar un
mundo fantasmal con desprecio de los sentidos y el cuerpo.

Defienden un escepticismo práctico que es más bien una denuncia de los excesos de
la razón dogmática, fundado recelo frente a la impostura de los grandes sistemas que
aplastan  lo  real  con  su  oneroso  edificio  de  principios  inconmovibles  y  ridículas
sutilezas.  Es  también  un  escepticismo profiláctico,  inmunización  ante  prejuicios  y
lugares comunes establecidos.

La necesidad de creer es de las más superfluas.  Esforzarse en descreer: ese es el
deber del sabio. Como en toda ética de raigambre socrática hay un proceso ascendente
de  la  ignorancia  al  saber  práctico:  saber  que  coincide  con  virtud  pero  por  motivos
diferentes a los motivos socráticos.

4.4.2 EL SABER Y LA VIRTUD: EL IDEAL DE SABIO.

El saber enciclopédico, el cultivo de las disciplinas ordinarias, no es más que un estorbo
para el saber:  sólo hay una disciplina, la que trata acerca de la vida feliz, la ética .
¿De qué  sirve  la  geometría,  la  política,  la  retórica,  etc.  para  quien  ha  alcanzado  el
gobierno de sí mismo? No se trata de saber mucho, sino de saber lo fundamental, de
saber vivir.

“A uno que le  reprochó:  «Te  dedicas  a  la  filosofía  y  nada sabes»,  le  respondió:
«Aspiro a saber, y eso es justamente la filosofía.»”

Preguntado acerca de qué beneficio había obtenido de la filosofía, contestó: «Como
mínimo, estar preparado para cualquier contingencia.» Preguntándole uno de dónde
era, respondió: «Ciudadano del mundo.»”

“A uno que le manifestó el deseo de filosofar junto a él, Diógenes le entregó un atún y
le ordenó seguirle. Aquél, avergonzado de llevarlo, se deshizo del atún y se alejó.
Diógenes se encontró con él al cabo de un tiempo y, riéndose, exclamó: «Un atún ha
echado a perder nuestra amistad. »”

Diógenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos ilustres

Los seres humanos viven encadenados a sus falsas necesidades, cegados por apariencias
ilusorias y creencias erróneas. Se ocupan de varias e inútiles empresas que les dejan
exhaustos e insatisfechos.

Se alcanza la inteligencia, se empieza a entender lo fundamental, cuando el ser humano
toma conciencia de su estado de ceguera y designa con ésta el orgullo, la presunción, la
vanidad, la osadía que produce la ignorancia. Para quien ha llegado a la inteligencia
de lo que realmente importa, todo lo demás sobra. De tal forma que es la virtud la
que nos hace sabios (invirtiendo la ecuación socrática)

33



Los Cínicos.

Para  disipar  esa  niebla,  esa  ceguera,  los  cínicos  someten  sus  semejantes  a  un
tratamiento de "shock" con el único medio a su alcance, la palabra y el ejemplo. Se
convierten en agitadores  de conciencias,  denunciantes  implacables y mordaces  de la
locura humana, en perros rabiosos cuya mordedura de risa y desprecio produce el más
saludable efecto: llega a veces a sanar aquella locura.

“Se acercó a Anaxímenes, el orador, que era extremadamente obeso, y le propuso:
«Concede a nosotros, mendigos, parte de tu estómago; nosotros saldremos ganando y
para ti será un gran alivio.» Cuando el mismo orador peroraba, Diógenes distrajo a su
audiencia esgrimiendo un pescado. Irritado aquél, Diógenes concluyó: «Un pescado
de un óbolo desbarató el discurso de Anaxímenes».”

“Se  comportaba  de  modo  terriblemente  mordaz:  echaba  pestes  de  la  escuela  de
Euclides, llamaba a los diálogos platónicos pérdidas de tiempo; a los juegos atléticos
dionisíacos,  gran  espectáculo  para  estúpidos;  a  los  líderes  políticos,  esclavos  del
populacho. Solía también decir que, cuando observaba a los pilotos, a los médicos y a
los filósofos, debía admitir que el hombre era el más inteligente de los animales; pero
que, cuando veía a intérpretes de sueños, adivinos y a la muchedumbre que les hacía
caso, o a los codiciosos de fama y dinero, pensaba que no había ser viviente más necio
que el hombre. Repetía de continuo que hay que tener cordura para vivir o cuerda para
ahorcarse”

“Cierta vez que nadie prestaba atención a una grave disertación suya, se puso a hacer
trinos. Como la gente se arremolinara en torno a él, les reprochó el que se precipitaran
a oír sandeces y, en cambio, tardaran tanto en acudir cuando el tema era serio. Decía
que los hombres competían en cocearse mejor y cavar mejor las zanjas, pero no en ser
mejores. Se extrañaba asimismo de que los gramáticos se ocuparan con tanto celo de
los  males  de Ulises,  despreocupándose de los  suyos  propios;  de  que los  músicos
afinaran las cuerdas de sus liras, mientras descuidaban la armonía de sus disposiciones
anímicas; o de que los matemáticos se dieran a observar el sol y laguna, pero se
despreocuparan de los asuntos de aquí; de que los oradores elogiaran la justicia, pero
no la practicaran nunca; o de que, por último, los codiciosos echasen pestes del dinero,
a la vez que lo amaban sin medida. Reprochaba asimismo a los que elogiaban a los
virtuosos por su desprecio del dinero, pero envidiaban a los ricos. Le irritaba que se
sacrificase a los dioses en demanda de salud y, en el curso del sacrificio, se celebrara
un festín perjudicial a la salud misma. Se sorprendía de que los esclavos, viendo a sus
dueños devorar manjares sin tregua, no les sustrajeran algunos.”

“Elogiaba  a  los  que,  a  punto  de  casarse,  se  echaban  atrás;  a  los  que,  yendo  a
emprender una travesía marítima, renunciaban al final; a los que proyectaban vivir
junto a los poderosos, pero renunciaban a ello.”

“Decía imitar el ejemplo de los maestros de canto coral, quienes exageran la nota para
que los demás den el tono justo.”

“En otra ocasión, gritó: « ¡Hombres a mí!» Al acudir una gran multitud les despachó
golpeándolos con el bastón: «Hombres he dicho, no basura».”

Diógenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos ilustres

4.4.3 LA VIDA FELIZ.

Su ética es paradigmática por excelencia, su vida es su mensaje, su acción un modo de
difundir sus ideas. Teoría y praxis aparecen en ellos indisolublemente unidas.

34



Los Cínicos.

Su modelo de vida es un modo de vida sencillo, como el de los animales, como un
perro. Pero hay que tener cuidado: no hay nada menos natural que, en una sociedad
civilizada, volver a la naturaleza. En los cínicos este retorno tiene un sentido que hay
que matizar. "El ser humano es un animal enfermo" (Como ya decían Hegel, Nietzsche
y Unamuno) que ha perdido irremediablemente la inocencia y aquella ingenua relación
con la naturaleza le está negada para siempre.

“Estaba en una ocasión pidiendo limosna a una estatua. Preguntándole por qué lo
hacía, contestó: «Me ejercito en fracasar.» Para mendigar –lo que hacía a causa de su
pobreza- usaba la fórmula: «Si  ya  has dado a alguien, dame también a mí; si  no,
empieza conmigo.»”

“« ¿Por qué –se le preguntó- la gente da dinero a los mendigos y no a los filósofos?»
«Porque –repuso- piensan que, algún día, pueden llegar a ser inválidos o ciegos, pero
filósofos, jamás.»”

“Pedía  limosna  a  un  individuo de mal  carácter.  Este  le  dijo:  «Te  daré,  si  logras
convencerme.» «Si yo fuera capaz de persuadirte –contestó Diógenes- te persuadiría
para que te ahorcaras».”

“En  un  banquete  algunos  le  echaron  huesos,  como  si  fuera  un  perro:  Diógenes,
comportándose como un perro, orinó allí mismo”

Diógenes Laercio: Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos ilustres

El retorno cínico no es la inmediatez animal sino el punto en el que la racionalidad
se ha vuelto autocrítica, que conoce y supera los desarrollos de la cultura anterior.
Esta otra  racionalidad  se  enfrenta  a  la  razón  establecida  y  a  los  hábitos
intelectuales vigentes, hace aparecer a los cínicos como excéntricos.

Ya no eran bien acogidas las reflexiones de los sofistas a los que se acusa de minar la
moralidad tradicional. Sócrates deberá pagar con la vida la audacia de pensar distinto.
Con Diógenes, no es la amable ironía socrática sino el más feroz sarcasmo, mientras
aquél  se  deja  asesinar  por  respeto  a  las  leyes  de  la  ciudad,  Diógenes  les  niega
acatamiento y ninguna obra humana parece merecer su respeto ni el matrimonio, ni la
propiedad privada, ni la religión, etc.

El cínico aspira a la independencia total, a la libertad más absoluta. Renunciando a
la ambigua pero efectiva protección que la civilización le ofrece, el sabio conquista
su autonomía. Es un espíritu libre, autosuficiente (autarquía) que se desprende de
las ataduras externas e internas que ligan a los otros seres humanos despreciando las
convenciones que esclavizan a sus conciudadanos.

Esta sabiduría práctica  se adquiere  con el  ejercicio  continuado de la  virtud.  A
medida que nos vamos desligando de las cadenas de la opinión, la riqueza, el placer, etc.
se libera en nosotros la recta razón que aquellas mantenían muda y prisionera.

Su propuesta está impregnada con un gran sentido del humor, nada hay más inquietante
que el humor en forma de ironía suave o de sátira furiosa. Y la función de la filosofía es
inquietar: ¿De qué sirve una filosofía que jamás haya inquietado a nadie?

35



El Escepticismo

5 EL ESCEPTICISMO.

5.1 Introducción.

5.1.1 SIGNIFICADO ETIMOLÓGICO.

Sképsis es  la  palabra  griega  que  da  origen  al  movimiento  y  significa  hacer  una
reflexión cuidadosa de lo que se observa, skeptikós (escépticos) son "los que miran o
examinan cuidadosamente", se entiende, antes de pronunciarse sobre nada o antes
de tomar ninguna decisión. Por lo tanto,  el fundamento de la actitud escéptica es la
cautela, la circunspección.

5.1.2 DIMENSIÓN TEÓRICA Y PRÁCTICA.

El escepticismo tiene dos dimensiones:

1. Desde  un  punto  de  vista  teórico,  es  una  teoría  del  conocimiento,  o
epistemología, según la cuál no hay ningún saber firme, ni puede encontrarse
nunca opinión absolutamente segura.

2. Desde un punto de vista práctico, es una actitud que consiste en no apegarse
a ninguna opinión determinada, en suspender el juicio (epojé) y conseguir
la "salvación del individuo" a través de la paz interior (ataraxía).

La estrecha alianza de lo teórico y lo práctico en el escepticismo antiguo no significa
que  un  aspecto  no  se  distinga  del  otro.  Aunque  en  esa  época  se  considere  al
escepticismo  más  una  "actitud"  que  una  "doctrina",  muchos  escépticos
acumularon  argumentos  con  el  fin  de  mostrar  lo  juicioso  y  razonable  que  es
terminar  por  "suspender  el  juicio".  Fueron  con  frecuencia  empedernidos
disputadores cuya misión era, paradójicamente, mostrar la inanidad de toda discusión.

Cuando un escéptico lo es en todos los sentidos se le denomina  pirrónico por ser
Pirrón quien llevará esta actitud-doctrina hasta sus últimas consecuencias.

5.1.3 ETAPAS Y REPRESENTANTES.

Aunque se ha considerado a veces a los sofistas como los primeros escépticos o como
precursores  suyos,  escépticos  propiamente dichos empezó a haberlos  sólo hacia  el
siglo III a. C. con Pirrón.

El  escepticismo antiguo puede dividirse en  tres periodos, separados de una manera
relativamente más clara que en otras escuelas: 

1. El  pirronismo es  el  escepticismo  más  antiguo,  llamado  así  por  la  enorme
influencia  de su fundador  Pirrón de Elis  (365/360 a 275/270 a.  C.  aprox.),
según el cual, ni los sentidos ni la razón pueden proporcionar un conocimiento
verdadero,  por  lo  que  recomienda  abstenerse  de  hacer  juicios  y  permanecer
indiferentes, para tratar de conseguir ese estado de ánimo peculiar que se llama
ataraxía.  No  escribió  nada  y  prefirió  vivir  en  la  pobreza.  Según  Diógenes
Laercio cuenta seguía hablando a los que venían a sus charlas, aunque ya  se

36



El Escepticismo

hubieran ido todos, dando a entender  con esto su completa  indiferencia  y su
impasibilidad. Junto con su discípulo  Timón de Fliunte fueron los escépticos
más importantes de esta época. 

2. El escepticismo académico o medio, se llama académico porque sus miembros
eran  filósofos  que  pertenecían  a  la  Academia  platónica.  Algunos  llegaron  a
dirigirla como es el caso de  Arcesilao  de Pitane (Asia Menor, 315 -240 a. C.
aprox.) que fue el primero en introducir el escepticismo en la Academia y de
Carneades de Cirene (Libia, 215/219-129 a. C. aprox.) que desarrolló una teoría
probabilística del conocimiento. Si entendemos "escéptico" en el sentido radical
(pirrónico), algunos autores consideran que éstos filósofos no lo son, ya que más
que la "suspensión de juicio" ellos defendieron teorías de la verosimilitud y de la
probabilidad. Hacia el año 80 a. C. la Academia abandona definitivamente su
orientación  antidogmática  y  entra  en  un  periodo de  eclecticismo,  pasando el
escepticismo  a  una  serie  de  escuelas  escépticas  herederas  del  pirronismo
antiguo.

3. La  escuela escéptica. La recuperación de la orientación pirrónica fue iniciada
por Ptolomeo de Cirene y continuada después por Enesidemo de Cnosos (siglo
I).  En  sus  ocho  libros  de  "Argumentaciones  pirrónicas"  recopiló  todas  las
doctrinas  diferentes  sobre  cada  punto  para  demostrar  la  incertidumbre  de
alcanzar un conocimiento verdadero. Sin embargo la figura más importante de
este periodo fue Sexto Empírico. De su vida se sabe muy poco, probablemente
vivió  entre  finales  del  siglo  II  y  comienzos  del  siglo  III  de nuestra  era,  sin
embargo su obra es la de mayor influencia de todo el escepticismo antiguo. Su
importancia es mayor porque se han conservado un buen número de libros suyos
donde expone detalladamente aspectos importantes del escepticismo desde sus
comienzos.

5.1.4 FUENTES.

Las  principales  fuentes  para  el  estudio  del  escepticismo  son  las  obras  de  Sexto
Empírico,  Diógenes Laercio, Timón de Fliunte,  Cicerón y Aulo Gelio. Otras fuentes
indirectas son algunos comentarios breves y más bien críticos de Epicuro, Agustín de
Hipona o Eusebio de Cesarea.

5.2 La búsqueda de la felicidad.

5.2.1 LA UNIÓN DE TEORÍA Y PRAXIS.

El escepticismo antiguo comparte una característica importante con otros movimientos
de esta época, y es que la actitud vital de sus miembros es tan importante como su
doctrina teórica (moral paradigmática) Así, el escepticismo  es una forma de vida
que el filósofo elige. No es simplemente un discurso teórico, sino también una práctica
de liberación personal cuya finalidad es lograr alcanzar la felicidad (eudemonismo)
Para este propósito se utilizan una serie de técnicas escépticas como son la suspensión
del juicio y la ataraxía. Una vez conseguido esto, se produce una transformación en la
visión del mundo y en su relación con él, que podría definirse como indiferencia. 

37



El Escepticismo

5.2.2 LA SUSPENSIÓN DEL JUICIO (EPOJÉ ) Y LA ATARAXIA.

El escéptico  después de examinar cuidadosamente todas las proposiciones  concluye
que no hay ninguna verdad que se pueda considerar definitiva. Tras tratar de hacer
todo lo posible  por  conseguir  un criterio  para saber  la  verdad el  resultado es  que
ningún argumento resulta claramente definitivo para desvelar las apariencias. Por
tanto, lo que recomienda, lo más acertado, es la suspensión de todo juicio (epojé)

La suspensión del juicio (epojé) es el paso necesario para conseguir el estado mental
adecuado para lograr  la  ataraxia  y  consiste  en suspender  la  adhesión  a cualquier
discurso filosófico, incluso al propio discurso escéptico, a nuestro propio discurso. 

Muchas veces las cosas parecen iguales en credibilidad, y por tanto no se puede afirmar
a cual debe darse más crédito,  por esto se recomienda la  suspensión del juicio que
consiste en mantener la mente en suspenso, sin afirmar ni rechazar nada. "Nada es
más", es el lema del movimiento escéptico: ninguna cosa es más, ni más cierta, ni más
falsa, ni mejor, ni peor.

Una vez suspendido el juicio,  el siguiente paso es conseguir la  ataraxía, es decir,  la
serenidad de ánimo, la imperturbabilidad necesaria para poder llegar a la felicidad.
Con la propia decisión de suspender el juicio uno consigue liberarse de la inquietud y
esto da paso a una nueva forma de ver el mundo, de relacionarse con la realidad y
romper así las ataduras dogmáticas. Pero la suspensión del juicio no quiere decir que
haya que abandonar toda investigación ni toda crítica.

5.2.3 DIFERENCIAS CON OTRAS ESCUELAS.

Mientras el epicureismo y el estoicismo ponen como condición misma para alcanzar la
felicidad una doctrina determinada, el escepticismo pone tal condición en la crítica y la
negación de cualquier doctrina determinada en una indagación (Sképsis) que ponga
en evidencia la inconsistencia  de cualquier  posición teórico-práctica,  las considere a
todas engañosas y se abstenga de aceptar ninguna.

La tranquilidad de espíritu, en la cual consiste la felicidad, se consigue según ellos, no
aceptando una doctrina, sino rechazando cualquier doctrina. La indagación es el medio
para alcanzar esta denegación, y por consiguiente, la ataraxia.

Desde esta base se centra casi exclusivamente en la polémica contra las demás escuelas
y se aplica a refutar los diversos puntos de vista sin dirigir nunca la mirada a sí misma,
al fundamento y al valor de su procedimiento.

5.2.4 LA PRAXIS ESCÉPTICA.

En la práctica, si exceptuamos la postura de radical epojé de Pirrón, el resto de los
escépticos necesitan ciertas guías para vivir lo que les lleva a defender una ética del
sentido común.  Sexto Empírico como pirroniano acepta la indiferencia  respecto de
todas las soluciones morales pero reivindica también la importancia de lo empírico. Esta
sería la razón por la cual defiende que la vida práctica debe regirse por cuatro reglas:
La  experiencia  de  la  vida  (las  tradiciones  de  las  leyes  y  de  las  costumbres),  las
indicaciones  que la naturaleza nos da a través de los sentidos,  las necesidades del
cuerpo y las reglas de las artes. En resumen, seguir las apariencias de los fenómenos.

38



El Escepticismo

5.3 Argumentaciones escépticas: los tropos.

Los tropos son los  argumentos que usan los escépticos y  se refieren a los cambios y
modificaciones a que están sometidos todos los juicios y al motivo por el que debemos
suspender el juicio.

Los más conocidos son los diez tropos expuestos por Enesidemo en su obra "Esbozo
del pirronismo":

I. El  de  según la  diversidad  de los  animales  (por  el  cual  podemos juzgar entre
nuestras  representaciones  y  las de los animales,  porque proceden de diversas
constituciones corporales),

II. El de según la diferencia entre los seres humanos,

III. El de según las diferentes constituciones de los sentidos,

IV. El de según las circunstancias,

V. El de según las posiciones, distancias y lugares,

VI. El de según las interferencias (o mezclas),

VII. El de según las cantidades y composiciones de los objetos,

VIII. El de a partir del con relación a algo,

IX. El de según los sucesos frecuentes o los raros, y

X. El de según las formas de pensar, costumbres, leyes, creencias míticas y opiniones
dogmáticas.

Las argumentaciones se desarrollan a partir de ellos:

"Si existen sensaciones diversas  (III) para los diversos hombres (II) o en diferentes
circunstancias (IV), ¿cómo distinguir entre las verdaderas y las falsas? "

"Si los objetos parecen ser diferentes según se presenten mezclados o sencillos (VI) o
en número mayor o menor (VII), o según se presenten aislados o en relación (VIII) o
rara o frecuentemente al hombre (IX), ¿Cómo se puede decidir cuál es la verdadera
realidad del objeto?"

"Lo mismo hemos de concluir ante la diversidad de creencias y opiniones humanas
(X) es imposible decidirse por una u otra de ellas"

Estos  tropos se refieren  a  la  imposibilidad del  conocimiento,  pero  hay también
tropos  relativos  a  las  causas,  Enesidemo expone  ocho  tropos  de  causalidad,  en
cambio  Sexto Empírico dice  que  con  los  cinco  tropos expuestos  por  él  serían
suficientes contra las teorías de la causalidad. 

5.4 Consecuencias y valoración.

El escepticismo tiene dos efectos contrapuestos:

39



El Escepticismo

1. Positivo.  Obliga  a  las  escuelas  de  su  tiempo  a  apartarse  del  estancamiento
dogmático y las estimula incesantemente a la indagación de los fundamentos de
sus postulados.

2. Negativo.  Aumenta  el  irracionalismo,  el  abandono  de  la  investigación
científica y natural, de la filosofía misma que cae en brazos del misticismo.

Importantísimo será también el impacto que estas teorías provoquen, cuando se las
recupere en el Renacimiento, sobre la filosofía de muchos pensadores modernos.

40



La filosofía Romana

6 LA FILOSOFÍA ROMANA.

Está fuertemente  influida por la filosofía griega que le precede. Esta influencia ya
había comenzado con la llegada de los pitagóricos a la Italia meridional en el siglo VII
a. C. pero aumenta y se acelera con la ocupación de Grecia por Roma en el siglo II a. C.
La helenización de Roma tiene sus raíces en el prestigio y la superioridad cultural que
por entonces tenían de los griegos.

Vamos  a  ver,  a  grandes  rasgos,  cuál  fue  la  evolución  del  pensamiento  -religioso,
científico y filosófico- durante el Imperio Romano.

6.1  La Roma Republicana (Del siglo III al I a. C.)

6.1.1  RELIGIÓN.

Los romanos  toman  de  los  griegos  algunas  divinidades  rebautizándolas  e  imitan  su
mitología. Sin embargo la religión romana oficial es demasiado fría y distante esto
provocará:

a) Influencia de las religiones orientales: es allí a donde van los legionarios y de
donde vienen los esclavos. El contagio es inevitable pues son religiones menos
intelectualizadas y más atractivas, sobretodo para las capas populares.

b) Las  capas  cultas  y  aristocráticas oscilarán  entre  el  ateismo  y  los  cultos
mistéricos importados de los griegos (Misterios  de Eleusis,  Cultos  báquicos,
ritos pitagóricos).

c) El culto oficial cae en desuso y aumenta el privado. Los dioses van adquiriendo
un  sentido  cósmico  -influencia  estoica-  que  fomenta  la  creencia  en  la
providencia y en un sinnúmero de supersticiones.

6.1.2  CIENCIA.

Hay  un  florecimiento  cultural  que  no  es  seguido  por  uno  científico. Se  limitan  a
traducir o seguir obras griegas. A nivel técnico divulgan pero apenas investigan.

6.1.3  FILOSOFÍA.

En el año 155 a. C. se instalan en Roma todas las escuelas griegas pese a la oposición de
los más tradicionalistas. La clase dirigente romana tiene una formación helenística, y los
filósofos  venidos  de  Grecia  son  solicitados  para  participar  en  los  más  importantes
cenáculos.

Se produce un acercamiento entre las distintas escuelas -excepto epicúreos-. Todos
siguen a Platón pero hacen variaciones, Aristóteles no se le contrapone, sólo es inferior
a él. El estoicismo se convierte en la ideología del poder. Los filósofos romanos son
eminentemente pragmáticos,  por ello se dedican básicamente a la ética y la retórica
-aplicada sobretodo al derecho-.

41



La filosofía Romana

Destaca  Lucrecio  (99-55  a.C.)  filósofo  epicúreo  que  critica  la  superstición  y  la
utilización política de la religión. Niega la providencia y la adivinación siendo uno de
los pocos que defienda la investigación natural. Por defender estas ideas contrarias a las
del resto de las escuelas serán perseguidos los epicúreos.

Hay dos elementos que producirán un progresivo declive de la filosofía y de la ciencia:

a) La  pluralidad de escuelas: si bien es en sí enriquecedor, da a los romanos la
sensación  de  caos  y  de  falta  de  verdad  que  llevará  progresivamente  al
escepticismo, al irracionalismo y al abandono de la filosofía por la religión.

b) El cambio de contenido de la physis: que pasa de ser la naturaleza física que
observamos cotidianamente -la physis presocrática y aristotélica- a ser el orden
cósmico -la physis platónica y estoica-. Esto lleva a un auge de la astrología y a
una decadencia de la actividad científica.

6.2  El Alto Imperio Romano (Siglos I y II d. C.)

6.2.1  RELIGIÓN.

La religión  oficial (viejo fondo itálico recubierto por aportaciones griegas)  entra en
crisis pese al intento de restauración de Augusto que intenta revitalizar los viejos cultos
que eran más íntimos y graves.

En las capas populares continúan asentándose las religiones orientales y en las capas
cultas  sigue  predominando  una  religión  que  une  aspectos  estoicos,  platónicos  y
pitagóricos.  Hay  un  gran  dominio  de  la  superstición  y  se  producen  las  primeras
persecuciones de cristianos.

6.2.2  CIENCIA.

Advenimiento de las "summas": libros y enciclopedias en las que se colecciona todo lo
que  los  antiguos  sabios  creyeron  ver  o  anotar.  Éstas  tendrán  un  gran  peso  y  se
convertirán en la  autoridad tanto científica como filosófica hasta que se imponga el
cristianismo. En vez de mirar o analizar la realidad se busca la verdad en estos
libros.

Hay un  abuso de las  obras de tipo mágico y maravilloso (fenómenos prodigiosos y
sobrenaturales).

Como contraste hay un gran auge científico en lo que se denomina La Escuela
Alejandrina. Formada por los seguidores de Aristóteles que se desplazaron a la ciudad
de Alejandría a la muerte de Alejandro Magno, en ella desarrollarán sus investigaciones
los científicos  en los  que se inspirarán los  filósofos y científicos  del  Renacimiento.
Entre  ellos  está Euclides (matemáticas),  Arquímedes (física  matemática,  mecánica,
geometría,...),  Aristarco  de  Samos (Astronomía  heliocentrista), Ptolomeo
(astronomía), Galeno  (medicina),...Sin  embargo  este  impresionante  desarrollo
quedará  truncado,  una  de  las  razones  -son  muchas-  que  se  suelen  indicar  es  la
desproporción  entre  el  desarrollo  teórico  al  que llegaron  estos  científicos  y  las
necesidades prácticas y el desarrollo técnico que necesitaba la sociedad en la que
vivían.

42



La filosofía Romana

6.2.3  FILOSOFÍA.

Hay un progresivo acercamiento de la filosofía a la religión y un acentuamiento de
los aspectos místicos y morales. Exceptuando el epicureismo hay un sincretismo total, el
punto de confluencia entre todas las escuelas es el religioso:  existe una providencia
divina  que  interviene  directa  o  indirectamente  en  múltiples  intervenciones
particulares. Como consecuencia de esta creencia:

a) Se hará imposible la investigación racional -sea científica o filosófica-.

b) Aumentará la superstición y las ideas de animismo y simpatía universal -todo
está relacionado con todo según proporciones y vínculos mágicos -.

El epicureismo es atacado y perseguido por todos por su concepción de los dioses y su
crítica de la utilización política de la religión. En él también hay una decadencia pues es
seguido por minorías que lo utilizan tan solo en sus aspectos éticos desentendiéndose
del marco sistemático en el cual se enraíza (el atomismo).

6.3  Bajo Imperio Romano (Siglos II y III d. C.)

6.3.1  CONTEXTO HISTÓRICO.

La situación social  es muy compleja,  se viven tiempos de conmoción y cambio que
llevarán progresivamente a una decadencia de la cultura, la filosofía y la ciencia. Se
produce un  desfondamiento del  orden social  romano:  una grave crisis  económica
producida por las necesidades derivadas del ejército mercenario y corrupto provoca una
falta de recursos y un desmesurado aumento de los impuestos. Para evitarlos la gente
abandona las ciudades, se desarrolla un proceso de ruralización sucesiva que hunde el
comercio y con él el imperio. Se inicia la transición al feudalismo que se acelera a partir
del siglo V d. C. con la "invasión bárbara" que formará una nueva sociedad formada por
los terratenientes romanos y los nuevos jefes bárbaros.

6.3.2  RELIGIÓN.

A la par de las religiones antes mencionadas se ha ido desarrollando el cristianismo que
cada vez ha ido tomando más fuerza. En el 313 el Edicto de Milán permite la libertad
del  culto cristiano  y el  cristianismo triunfante  se  va alimentar  del  prestigio  de los
mártires y de su condición de perseguido pero vencedor.

La Iglesia se configura como uno de los principales poderes que monopolizarán la
cultura  y  la  administración  estatal:  se  inicia  un  camino  que  le  hará  pasar  de
perseguida a perseguidora.

6.3.3  CIENCIA.

Se consuma la  transición del interés científico al religioso,  además de los factores
antes citados hay que añadir:

a) La agitación religiosa que se da en momentos de grandes cambios.

b) La implantación de una superstición pseudocientífica.

43



La filosofía Romana

c) La traducción del hebreo de la Biblia y su interpretación dogmática. Todo lo
que esté en contradicción con ella es erróneo. Se llegará a convertir en fuente
para la elaboración de teorías científicas con lo que esto supone de desprecio
para la investigación natural.

6.3.4  FILOSOFÍA.

Es una  época  de  miedo a  la  razón,  rechazo  del  racionalismo y  búsqueda de  una
salvación trascendente. Las capas populares no entienden la serenidad y la libertad
del sabio. Las promesas de salvación trascendente, la fe y el patetismo de la revelación
acabarán con una filosofía débil y ya muy integrada en la religión. Las distintas escuelas
irán desapareciendo progresivamente, espontáneamente o por la persecución a las que las
someterá el cristianismo -sobre todo al epicureismo-.

44


	1 El Helenismo.
	1.1 Contexto histórico, cultural y filosófico.
	1.1.1 Acotación del período histórico.
	1.1.2 El plano político: El ocaso de la Polis.
	1.1.3 El plano cultural y filosófico: Las escuelas atenienses y Alejandría.

	1.2 La filosofía Helenística: caracteres generales.
	1.2.1 El papel central de la ética.
	1.2.2 Relación entre Ética y Política.
	1.2.3 La búsqueda de la salvación individual y el cosmopolitismo.
	1.2.4 La moral paradigmática.
	1.2.5 La búsqueda de la felicidad, el intelectualismo y el ideal de sabio.
	1.2.6 Las escuelas del periodo helenístico.


	2 Epicuro.
	2.1 Introducción.
	2.1.1 Epicuro y el epicureísmo.
	2.1.2 Epicuro y el Jardín.
	2.1.3 Fuentes.
	2.1.4 Contexto histórico-Cultural.

	2.2 La propuesta epicúrea: El Hedonismo.
	2.3 Teoría del placer: aproximación negativa.
	2.4 La propedéutica.
	2.4.1 La visión del mundo: Fundamentación atomista.
	2.4.1.1 La Ontología y la Física.
	2.4.1.2 La Teoría del Conocimiento: el sensismo.
	2.4.1.3 Consecuencias.

	2.4.2 Crítica a la religión superticiosa.
	2.4.2.1 Los dioses de Epicuro.
	2.4.2.2 La religión de Epicuro.

	2.4.3 Crítica al temor a la muerte.
	2.4.4 Crítica a la idea de fatalidad.
	2.4.5 Conclusiones.

	2.5 Teoría del placer: aproximación positiva.
	2.5.1 El cálculo hedonista.
	2.5.2 Tipos de placeres.
	2.5.3 Tipos de deseos.

	2.6 La felicidad y la sabiduría: el modelo de vida epicúreo.
	2.6.1 La sabiduría auténtica es la sabiduría práctica.
	2.6.2 El ideal de autarquía: autodominio e independencia del sabio.
	2.6.3 La comunidad epicúrea y la amistad.


	3 Los Estoicos.
	3.1 Caracteres generales.
	3.1.1 El origen de la escuela.
	3.1.2 Períodos y Autores.

	3.2 Ética y participación política.
	3.2.1 Dimensión social.
	3.2.2 Cosmopolitismo.

	3.3 La cosmovisión estoica.
	3.3.1 El universo.
	3.3.2 El ser humano: antropología.

	3.4 El eudemonismo y el ideal de sabio estoico.
	3.4.1 Los obstáculos para alcanzar la felicidad.
	3.4.2 El modo de superarlos.
	3.4.2.1 Como no ir contra el destino.
	3.4.2.2 Como no dejarse arrastrar por las pasiones.

	3.4.3 La vida feliz.


	4 Los Cínicos.
	4.1 La secta del perro.
	4.1.1 Antístenes (445-365 a. C.)
	4.1.2 Diógenes de Sinope (413-324 a. C.)

	4.2 La sociedad como problema.
	4.2.1 Comparación con otras escuelas helenísticas.
	4.2.2 La crítica de la cultura y la civilización.

	4.3 La búsqueda de la felicidad y la vuelta a la naturaleza.
	4.3.1 La naturaleza como simplicidad.
	4.3.2 La naturaleza como equilibrio.

	4.4 El ideal de sabio.
	4.4.1 El escepticismo cínico.
	4.4.2 El saber y la virtud: El ideal de Sabio.
	4.4.3 La vida feliz.


	5 El Escepticismo.
	5.1 Introducción.
	5.1.1 Significado etimológico.
	5.1.2 Dimensión teórica y práctica.
	5.1.3 Etapas y representantes.
	5.1.4 Fuentes.

	5.2 La búsqueda de la felicidad.
	5.2.1 La unión de teoría y praxis.
	5.2.2 La suspensión del juicio (epojé ) y la ataraxia.
	5.2.3 Diferencias con otras escuelas.
	5.2.4 La praxis escéptica.

	5.3 Argumentaciones escépticas: los tropos.
	5.4 Consecuencias y valoración.

	6 La Filosofía Romana.
	6.1 La Roma Republicana (Del siglo III al I a. C.)
	6.1.1 Religión.
	6.1.2 Ciencia.
	6.1.3 Filosofía.

	6.2 El Alto Imperio Romano (Siglos I y II d. C.)
	6.2.1 Religión.
	6.2.2 Ciencia.
	6.2.3 Filosofía.

	6.3 Bajo Imperio Romano (Siglos II y III d. C.)
	6.3.1 Contexto histórico.
	6.3.2 Religión.
	6.3.3 Ciencia.
	6.3.4 Filosofía.



